
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Replik zu Sutters Randbemerkungen

Autor: Wimmer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Replik zu Sutters

Randbemerkungen

Andreas Wimmer

Alex Sutter formuliert in seinen «Randbemerkungen» drei wesentliche Kritikpunkte
an meinem Text zum Kulturbegriff. Jeder bezieht sich auf eine der drei von mir
unterschiedenen Ebenen: Kultur als verinnerlichte Matrix, als System öffentlich geteilter
Symbole sowie als Praxis der Distinktion. Seine Kritikpunkte betreffen jeweils die
definitorischen Aspekte, nicht jedoch die Art und Weise, wie die drei Ebenen zueinander

in Bezug gesetzt werden und noch weniger das, was die theoretische Konstruktion
auf der empirischen Ebene leisten kann. Vielleicht hängt dies mit Sutters philosophischem

Hintergrund zusammen, vor dem eine Diskussion des reinen Begriffes sinnvoll
erscheinen mag. Aus meinem eigenen Wissenschaftsverständnis heraus sind Definitionen
lediglich innerhalb eines umfassenderen Theoriekontextes sinnvoll zu diskutieren und
theoretisch-begriffliche Abstraktionen im Hinblick darauf zu bewerten, ob sie bestimmte

empirische Problematiken zu lösen versprechen, d.h. ob sie einen Erklärungswert
besitzen. An diesem Anspruch zumindest messe ich selbst den Artikel zum Kulturbegriff
und, wichtiger noch, die empirischen Arbeiten, auf denen jener beruht1.

Lassen wir uns jedoch auf die reine Definitionsebene ein, welche Sutter vorgibt, so
scheint mir, dass seine drei Hauptkritikpunkte auf einer missverständlichen Lektüre des

Textes beruhen - wobei selbstverständlich offen bleiben muss, ob dies meinen undeutlichen

Formulierungen oder einer unsorgfältigen Rezeption zuzuschreiben ist. Sollte
ersteres der Fall sein, bin ich Alex Sutter für die Gelegenheit zur Klärung um so
dankbarer.

Als ersten Kritikpunkt moniert Sutter, dass die Orientierung auf Eigeninteressen als

Handlungs- und Denkmotiv sowie die Betonung der strategischen Kompetenz von
Individuen auf einen materialistischen Reduktionismus und ein Modell des homo

oeconomicus hinauslaufe. Dies ist aus zweierlei Gründen nicht der Fall: Erstens sind im
Interessenbegriff, wie er übrigens auch bei Bourdieu angelegt ist, nicht nur
ökonomische, sondern auch politische und symbolische Interessen einbezogen, welche

1 Siehe v.a. Andreas
Wimmer. 1995.
Transformationen: Sozialer Wandel

im indianischen Mittelamerika.

Berlin: Reimer.

1 1 1



Pi
2 Andreas Wimmer. 1998.

Zurich's Miami: Transeth-
nic Relations of a Transnational

Community. Oxford:
Institute for Social and
Cultural Anthropology
(Transnational Communities

Working Paper
Series, Nr. 7).

wiederum an die sozialstrukturelle Position eines Individuum rückgekoppelt werden
(im Gegensatz zur klassischen MikroÖkonomie). Zweitens impliziert der Habitusbegriff
und insbesondere die kognitionspsychologische Schematheorie, welche ich zu dessen

Konkretisierung heranziehe, kein mechanistisches Buchhalterdenken, wie Sutter
befürchtet, sondern ein differenziertes Modell des Abwägens - teils bewusst, teils
unbewusst - und Urteilens auf der Basis bereits sedimentierter und kulturell überform-
ter Wahrnehmungen und strategischer Orientierungen. Mit der mikroökonomischen
Entscheidungstheorie hat diese Konzeption nur gemein, dass Individuen versuchen, das
Beste aus einer Situation zu machen und dabei fähig sind, aus der Perspektive ihrer
eigenen Interessenwahrnehmungen und Situationseinschätzungen adäquate Entscheidungen

zu treffen. Der Bezug auf einen solchen - keineswegs ökonomistisch verengten -
Rationalitätsbegriff ist im Übrigen nötig, will man dem Kulturdeterminismus herme-
neutischer oder psychologisierender Provenienz entrinnen. Sutter scheint geradezu
allergisch auf den Begriff des Eigeninteresses zu reagieren und ob einer einzigen
Sentenz alle Differenzierungen und Spezifizierungen zu vergessen, welche in den
inkriminierten Passagen zu finden sind.

Als zweiten Punkt kritisiert Sutter, der Begriff von Kultur als Konsens in einem öffentlichen

symbolischen Raum impliziere, dass es in einer Gesellschaft eine generelle
Übereinstimmung über die Geltung von Normen, Klassifikationen und Weltdeutungsmustern

gebe. Genau dies ist nicht der Fall und ich erachte es als eine der Stärken des

Konzeptes, dass es diese funktionalistische Klippe zu umschiffen hilft. Das Modell
des Aushandelns von Bedeutungen impliziert ja gerade nicht, dass der Prozess zu
einem Resultat führt, und schon gar nicht, dass dieses Resultat für alle Gesellschaftsmitglieder

Geltung hat und als sinnvoll erachtet wird. Die Theoriekonstruktion sieht im
Gegenteil auch das Nebeneinander einer Vielzahl von Diskursuniversen vor, deren
Träger durch soziale, ökonomische und politische Beziehungen miteinander verbunden
sind und somit eine Gesellschaft bilden: dann nämlich, wenn die Machtkonstellation so

ausgestaltet ist, dass keine Felder gemeinsamer Partialinteressen entstehen, welche
die Konsensfindung ermöglichen würden. Ob nun in westlichen Gesellschaften ein
weitgehender, grosse Teile der Gesellschaft umfassender Konsens über Grundwerte
(Demokratie, Wohlstand für alle, Gleichheit vor dem Gesetz, Liebe als Basis von
Paarbeziehungen, Selbstrealisierung als Wert etc.) besteht oder nicht, ist deshalb eine
empirische Frage, über die sich selbstverständlich streiten lässt, und es mag sein, dass
ich hier falsch sehe. Die Theorie des kulturellen Konsenses setzt jedenfalls keinen
gesellschaftsübergreifenden Konsens voraus, sondern lediglich, dass Menschen versuchen,

sich über die grundlegenden Kategorien, Werte und Bedeutungen zu verständigen

und dass sie dabei ihre eigenen Standpunkte durchsetzen möchten.
Das Modell von Kultur als Aushandeln von Bedeutung lässt sich deshalb auch auf

Mikroprozesse beziehen, etwa auf die Konstruktion von Sinnwelten innerhalb von
Paarbeziehungen2, und ist nicht einem ethnozentrischen Modell des politischen
Prozesses in westlichen Grossdemokratien verpflichtet, wie Sutter bedauert. Es impliziert

allerdings, dass «so tun als ob», beispielsweise die Vorspielung eines religiösen
Glaubens, kein «echter» Glaube und somit auch nicht im eigentlichen Sinne «Kultur»
darstellt - da als Kultur jene symbolischen Ausdrucksformen verstanden werden, von
deren Sinn die Beteiligten trotz unterschiedlicher Interpretation und Gewichtung
gleichermassen überzeugt sind. Diese Einschränkung mag bedauern, wer einen totali-
sierenden Kulturbegriff vertritt, demzufolge sämtliche Lebensäusserungen der
Menschen, welche sie von Tieren unterscheidet (also etwa das Lügen), als Teil von deren
«Kultur» zu verstehen sind. Damit gewinnt der Begriff zwar vielleicht an philosophischem

Gewicht, verliert aber an analytischer Schärfe und an Brauchbarkeit für eine
empirische Kulturwissenschaft.

Aus dem zweiten folgt schliesslich das dritte Missverständnis: Da kein umfassender
gesellschaftlicher Konsens vorausgesetzt wird, ist meine Konzeption auch weit davon

112



entfernt, soziale Abschliessungsprozesse beispielsweise entlang nationaler Linien
gleichsam zu naturalisieren und «im Sinne eines abgeklärten Realismus zu rechtfertigen».
Die Lektüre etwa meines Aufsatzes zu Rassismus und Xenophobie hätte vor einer
derartigen Unterstellung warnen können3. Dort wird allerdings gezeigt, dass
Nationalismus und dessen Übersteigerung in der Xenophobie mehr sind als «Diskurse», die
man durch Gegendiskurse zu bekämpfen vermag, denn sie beruhen auf einer Bündelung
von Interessensperspektiven in der politischen Form des Nationalstaates. Sie sind
gleichsam als Schatten der Moderne immer dort präsent, wo «Interessen und Ideen», um
die berühmte Formel Max Webers zu evozieren, so miteinander verzahnt wurden,
dass die Gleichsetzung der DistinJktionen Eigenes-Fremdes und Staatsbürger-Ausländer
Sinn zu machen beginnt. Mein Begriffsvorschlag eröffnet im Übrigen die Möglichkeit,
genauere Aussagen darüber zu machen, aus welcher sozialen Lage heraus eine derartige

Konzeption tatsächlich attraktiv erscheint und von welchen Rängen im
gesellschaftlichen Theater aus gesehen andere Distinktionen von Bedeutung sind. Mit einem
homogenisierenden Kulturverständnis hat eine solche Analyse nichts gemein.

3 Andreas Wimmer. 1997.

«Explaining Racism and
Xenophobia: A critical
Review of Current
Research Approaches».
Ethnic and Racial Studies
20(1): 17-41.

Ill














	Replik zu Sutters Randbemerkungen

