
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Randbemerkungen zu einer Reformulierung des Kulturbegriffs

Autor: Sutter, Alex

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Randbemerkungen zu einer
Reformulierung des

Kulturbegriffs

Alex Sutter

In einem ebenso dichten wie eloquenten Text skizzierte Andreas Wimmer vor
einigen Jahren die Umrisse zu einem komplexen Kulturbegriff1. Sein Ausgangspunkt
waren einige in der ersten Hälfte der neunziger Jahre intensiv diskutierte Schwächen des
vorherrschenden ethnologischen Kulturbegriffs, nämlich 1) die fehlende Berücksichtigung

der kulturellen Heterogenität in sozialen Gruppen, 2) die Tendenz der
Kulturanalyse, Machtbeziehungen auszublenden, 3) die Tendenz, das Individuum als
Marionette kultureller Vorschriften zu verkennen und 4) das dem kulturellen Ganzen
unterstellte statische Selbstbeharrungsprinzip.

Wimmer nimmt einige wichtige Impulse zu einem zeitgemässen Kulturkonzept
auf und verbindet diese zu einer neuen Kurzformel. Demnach sei «Kultur als ein
offener und instabiler Prozess des Aushandelns von Bedeutungen zu definieren, der
kognitiv kompetente Akteure in unterschiedlichen Interessenlagen zueinander in Beziehung

setzt und bei einer Kompromissbildung zur sozialen Abschliessung und
entsprechenden kulturellen Grenzmarkierung führt» (S. 413).

Diese Begriffsbestimmung enthält drei eng miteinander verwobene Aspekte, nämlich
1) die vom Individuum verinnerlichte Kultur, 2) den öffentlichen Prozess des Aushandelns

von Bedeutungen und 3) die soziale Schliessung durch kulturelle Abgrenzungspraktiken.

Die Unterscheidung dieser drei Ebenen ist zweckmässig und von Wimmer
mustergültig durchgeführt. Anlass zu einigen Bemerkungen gibt jedoch deren inhaltliche
Ausgestaltung. Auf allen drei Ebenen bin ich über unerwartete Verengungen des

Begriffsfeldes gestolpert.

1 Andreas Wimmer. 1996.

«Kultur: Zur
Reformulierung eines sozial-
anthropologischen
Grundbegriffs». Kölner
Zeitschrift für Soziologie
und Sozialpsychologie 48(3):
401-425. Vgl. auch die
Variation in A. Wimmer.
1997. «Die Pragmatik der
kulturellen Produktion:
Anmerkungen zur Ethno-

zentrismusproblematik
aus ethnologischer Sicht»,
in: M. Brocker und H.
Nau, Ethnozentrismus:
Möglichkeiten und Grenzen
des interkulturellen Dialogs,
S. 120-140. Darmstadt:
Primus.

111



Die verinnerlichte Kultur

Voraussetzung für Kultur als öffentlichen Prozess ist nach Wimmer die individuelle
Verinnerlichung von Kultur. Wimmer bezieht sich auf den Habitusbegriff von Bourdieu,
betont jedoch die Subjektivität der Aneignung, indem er den Habitus als individuelle
Matrix von Schemata versteht, «die aus dem eigenen Lebenszusammenhang über
Lernprozesse erst aufgebaut wird» (S. 407). Dem ist zuzustimmen, nicht aber der
Interpretation dieses Bildungsprozesses, die davon ausgeht, «dass der Habitus nach Massgabe

einer kulturunabhängigen und allgemein menschlichen Fähigkeit gebildet wird,
Kosten und Nutzen gegeneinander abzuwägen und dabei die eigenen Interessen
wahrzunehmen» (S. 408). Der sonst so offene Horizont von Wimmer verengt sich hier
völlig unbegründet auf den homo oeconomicus mit seinem nutzenabwägenden
Handlungsapparat und seinen vermeintlich vorgegebenen Interessen.

In der modernen Psychologie und Handlungstheorie ist es ein Gemeinplatz, dass das

Subjekt die Fähigkeit besitzt, mannigfaltige, teilweise unbewusste Motive und Techniken

herauszubilden, um sich selbst zu spiegeln, in Szene zu setzen und manchmal zu
transzendieren. Da wirkt die Selbstbeschränkung der Kulturtheorie auf den Buchhalter-
in-mir (der zweifellos auch vorhanden ist) schon etwas unbedarft! Unbeabsichtigt ist die
Pointe an dieser Wendung: Jene subjektive Instanz der Nutzenabwägung, die bei
Wimmer dafür stehen soll, dass das Individuum nicht zur Marionette der Kultur wird,
ist selbst das Paradebeispiel für eine mechanistische Vorstellung des Subjekts. Denn was
wäre berechenbarer als der kühl kalkulierende Kopf?

Die öffentliche Kultur
Die «Normen, sozialen Klassifikationen und Weltdeutungsmuster», kurz, die gültigen

kollektiven Repräsentationen einer Gesellschaft sind laut Wimmer zu jedem
Zeitpunkt als Ergebnis des Aushandelns von Bedeutungen zu verstehen, als ein «kultureller

Kompromiss» oder «symbolischer Gesellschaftsvertrag». Dieser gründe «auf der
Zustimmung aller durch eine gemeinsame Öffentlichkeit aufeinander bezogenen
Akteure» zu bestimmten Symbolkomplexen, welche sozusagen die Grenzen des
Gemeinsinns abstecken.

Das von Wimmer vorgebrachte Konzept der öffentlichen Kultur (vgl. S.408ff.) impliziert

zwei Behauptungen: Erstens gebe es in einer Gesellschaft einen übergreifenden
Konsens über die Geltung von Normen, Klassifikationen und Weltdeutungsmustern,
und zweitens sei dieser Konsens als Ergebnis eines Aushandelns zwischen den wichtigsten

Interessengruppen dieser Gesellschaft zu verstehen.
In der Moderne haben jene Normen, Werte und Symbole, die den Anspruch stellen,

von potentiell allen Mitgliedern einer Gesellschaft anerkannt zu werden, die Gemeinsamkeit,

seitens der staatlichen Institutionen verdichtet und verbreitet zu werden.
Dabei handelt es sich mitnichten um einen Basiskonsens aller Gesellschaftsmitglieder
(was Wimmer vorzuschweben scheint), sondern bestenfalls um einen Konsens politisch
organisierter Interessen. Darauf bezieht sich Wimmer nicht nur metaphorisch, wenn er
die kulturelle Ordnung einer Gesellschaft nach dem Modell der demokratischen politischen

Öffentlichkeit interpretiert: als Gesetzgebungsprozess, der aus der Diskussion
unterschiedlicher, interessegebundener Meinungen resultiert.

Ein demokratischer Kontext vorausgesetzt, deckt die so gefasste öffentliche Kultur
die diskursiven Prozesse in Politik, Ideologie und Recht auf realistische Weise ab.

Wimmer tut aber so, als sei damit der gesamte Gegenstandsbereich des Kulturbegriffs



erschlossen. Dies ist die zweite Engführung, die nicht nachvollziehbar ist. Indem er das
besondere Feld der Politik zum Modell der ganzen Kultur macht, verschliesst er sich und
uns den Zugang zu weiteren kulturellen Dimensionen. Die politische Öffentlichkeit ist
tatsächlich nur ein Modus unter vielen, Kultur zu generieren. Weder die Alltagskultur
zum Beispiel des Gebens und Nehmens noch die professionelle Kulturproduktion
etwa der Filmindustrie, weder ein Medium wie die Umgangssprache noch der Umgang
mit dem eigenen Körper können mit dem Modell der politischen Öffentlichkeit ausreichend

erfasst werden, obwohl all diese Beispiele in der Klassifikation von Wimmer dem
Bereich der öffentlichen Kultur zugeschlagen werden müssten.

Auf der Ebene der Definition spiegelt sich die Verengung in der ausschliesslichen
Betonung des Aushandelns von Bedeutungen. Gerade die von Wimmer beiläufig
herangezogene Sprechakttheorie hat jedoch deutlich gemacht, dass es eine Vielzahl von
Modi gibt, kommunikativ mit Bedeutungen umzugehen. «Aushandeln» steht als eine
Möglichkeit unter vielen, etwa neben «befehlen» oder «übernehmen» oder «vortäuschen».

Auf die allgemeine Kulturtheorie übertragen, müsste es also heissen: Kultur ist
ein offener intersubjektiver Prozess des Hervorbringens von Bedeutungen, sei es, dass diese neu

geschaffen, ausgehandelt, übernommen, vorgetäuscht etc. werden.

Die Abgrenzungskultur
Der dritte Akt beschäftigt sich mit einem Motiv der Alltagskultur, nämlich der

Grenzziehung zwischen «uns» und «den anderen» durch kulturelle Praktiken. Die
Distinktionspraxis schafft Gruppenidentität und ist oft Ausdruck einer sozialen Schliessung,

wie Wimmer bemerkt. Weniger nachvollziehbar ist die Verknüpfung mit seiner
Theorie des kulturellen Kompromisses: Die Fiktion eines symbolischen Gesellschaftsvertrags,

der auf der interessegebundenen Zustimmung einer Mehrheit beruht, führt zur
Vorstellung, dass die Grenze zwischen jenen verlaufe, «die sich an einem Basiskom-
promiss beteiligen, und denen, die aus ihm ausgeschlossen bleiben» (S. 413). Dies
ergibt ein ziemlich wirklichkeitsfremdes Bild: Eine Gesellschaft konstituiert sich durch
den Kompromiss aller Beteiligten, die mit ihrer Kompromissfähigkeit Mitglieder
werden und sich reflexhaft gegen jene abschliessen, welche an der Diskussion nicht
teilgenommen oder sich als unfähig zum Kompromiss erwiesen haben. Das Bild
erinnert allzu sehr an die kommunitaristische Wertegemeinschaft, die auf einem
wundersamen Basiskonsens beruhen soll und die mit dem vermeintlichen Recht einer
alteingesessenen Population «die Anderen» draussen hält.

Der neue Kulturbegriff beinhaltet auch in Bezug auf die Abgrenzungsproblematik
eine Verkürzung, besser gesagt einen Kurzschluss. Die Darstellung von Wimmer suggeriert,

dass kulturelle Distinktionspraxen und die Bildung imaginärer Gemeinschaften eine

notwendige Begleiterscheinung gesellschaftlicher Integration seien. Dagegen steht die
vielfältige Erfahrung, dass Gesellschaften auch ohne Betonung kultureller Unterschiede

gegen aussen bestehen können. Wird diese Trivialität verdrängt, so entsteht der
Eindruck, der Mythos der homogenen Kultur beruhe auf einer sozialpsychologischen
Konstante eines kulturellen Abgrenzungsbedürfnisses und sei damit im Sinne eines

abgeklärten Realismus gerechtfertigt.
Zwar gibt Wimmer der individuellen Variation und Dissidenz ebenso einen

systematischen Ort in der Kulturtheorie wie den kollektiv abweichenden Subkulturen.
Doch diese werden immer nur im Bezug auf die unterstellte Einheit, den «Basiskonsens
einer Gesellschaft», gesehen. Der Vorrang dieser ominösen Einheit scheint unbestritten.
Darin unterschätzt Wimmer die Zentrifugalkräfte, welche nicht nur in der gegenwärtigen
Gesellschaft die kulturelle Differenzierung vorantreiben. Man denke etwa an die von



Soziologinnen georteten neuen soziokulturellen Milieus. Bei den Mitgliedern
unterschiedlicher Milieus einen übergreifenden Basiskonsens vorauszusetzen, wäre Spekulation.

Klar ist, dass sich alle Menschen immer wieder mal auf irgendwelche Kompromisse

einlassen. Dass dies aber für die Mitglieder einer Gesellschaft im Grunde genommen

immer derselbe kulturelle Kompromiss ist, wage ich zu bezweifeln. Eher bietet sich

an, das Bild des Basiskonsenses aufzugeben zugunsten einer unabsehbaren Menge
sich überlappender, situationsgebundener Übereinstimmungen, eben dem, was Wimmer
als Gespenst des «neuen ethnographischen Partikularismus» (S. 418) gebannt haben
möchte. Zwar stimmt es, dass dieser Ansatz methodisch die Ethnographie konkreter
Situationen ins Zentrum rückt. Doch wäre es falsch zu meinen, dass ein solches

Programm theorieblind sein müsste. Im Gegenteil: Die präzise Beobachtung des
Zustandekommens von Gemeinsinn im Mikrobereich muss auf reflektierte Begriffe von
Übereinstimmung und Abweichung, von Disposition und Strategie, von Macht und
Anpassung zurückgreifen können, um zu schlüssigen Analysen zu gelangen. Auch
nachdem sich der Kulturbegriff von den totalisierenden Konzepten vollends abgekoppelt

hat, wird sein Inhalt empirisch spannend und theoretisch anspruchsvoll bleiben.


	Randbemerkungen zu einer Reformulierung des Kulturbegriffs

