Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Randbemerkungen zu einer Reformulierung des Kulturbegriffs
Autor: Sutter, Alex

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Randbemerkungen zu einer
Reformulierung des
Kulturbegritts

Alex Sutter

In einem ebenso dichten wie eloquenten Text skizzierte Andreas Wimmer vor
einigen Jahren die Umrisse zu einem komplexen Kulturbegriff!. Sein Ausgangspunkt
waren einige in der ersten Halfte der neunziger Jahre intensiv diskutierte Schwachen des
vorherrschenden ethnologischen Kulturbegriffs, namlich 1) die fehlende Berticksichti-
gung der kulturellen Heterogenitit in sozialen Gruppen, 2) die Tendenz der Kultur-
analyse, Machtbeziehungen auszublenden, 3) die Tendenz, das Individuum als
Marionette kultureller Vorschriften zu verkennen und 4) das dem kulturellen Ganzen
unterstellte statische Selbstbeharrungsprinzip.

Wimmer nimmt einige wichtige Impulse zu einem zeitgeméassen Kulturkonzept
auf und verbindet diese zu einer neuen Kurzformel. Demnach sei «Kultur als ein
offener und instabiler Prozess des Aushandelns von Bedeutungen zu definieren, der
kognitiv kompetente Akteure in unterschiedlichen Interessenlagen zueinander in Bezie-
hung setzt und bei einer Kompromissbildung zur sozialen Abschliessung und entspre-
chenden kulturellen Grenzmarkierung fithrt» (S. 413).

Diese Begriffsbestimmung enthilt drei eng miteinander verwobene Aspekte, namlich
1) die vom Individuum verinnerlichte Kultur, 2) den 6ffentlichen Prozess des Aushan-
delns von Bedeutungen und 3) die soziale Schliessung durch kulturelle Abgrenzungs-
praktiken. Die Unterscheidung dieser drei Ebenen ist zweckmaéssig und von Wimmer
mustergiiltig durchgefiihrt. Anlass zu einigen Bemerkungen gibt jedoch deren inhaltliche
Ausgestaltung. Auf allen drei Ebenen bin ich iiber unerwartete Verengungen des
Begriffsfeldes gestolpert.

TSANTSA 5.2000

T Andreas WIMMER. 1996.
«Kultur: Zur Refor-
mulierung eines sozial-
anthropologischen
Grundbegriffs». Kolner
Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 48(3):
401-425. Vgl. auch die
Variation in A. WIMMER.
1997. «Die Pragmatik der
kulturellen Produktion:
Anmerkungen zur Ethno-
zentrismusproblematik
aus ethnologischer Sicht»,
in: M. BROCKER und H.
NaAu, Ethnozentrismus:
Maoglichkeiten und Grenzen
des interkulturellen Dialogs,
S. 120-140. Darmstadt:
Primus.

107



D,

108

TSANTSA 5.2000

Die verinnerlichte Kultur

Voraussetzung fiir Kultur als 6ffentlichen Prozess ist nach Wimmer die individuelle
Verinnerlichung von Kultur. Wimmer bezieht sich auf den Habitusbegriff von Bourdieu,
betont jedoch die Subjektivitdt der Aneignung, indem er den Habitus als individuelle
Matrix von Schemata versteht, «die aus dem eigenen Lebenszusammenhang tiber
Lernprozesse erst aufgebaut wird» (S. 407). Dem ist zuzustimmen, nicht aber der Inter-
pretation dieses Bildungsprozesses, die davon ausgeht, «dass der Habitus nach Massga-
be einer kulturunabhingigen und allgemein menschlichen Fahigkeit gebildet wird,
Kosten und Nutzen gegeneinander abzuwé&gen und dabei die eigenen Interessen
wahrzunehmen» (S. 408). Der sonst so offene Horizont von Wimmer verengt sich hier
vollig unbegriindet auf den homo oeconomicus mit seinem nutzenabwégenden
Handlungsapparat und seinen vermeintlich vorgegebenen Interessen.

In der modernen Psychologie und Handlungstheorie ist es ein Gemeinplatz, dass das
Subjekt die Fahigkeit besitzt, mannigfaltige, teilweise unbewusste Motive und Techni-
ken herauszubilden, um sich selbst zu spiegeln, in Szene zu setzen und manchmal zu
transzendieren. Da wirkt die Selbstbeschrankung der Kulturtheorie auf den Buchhalter-
in-mir (der zweifellos auch vorhanden ist) schon etwas unbedarft! Unbeabsichtigt ist die
Pointe an dieser Wendung: Jene subjektive Instanz der Nutzenabwédgung, die bei
Wimmer dafiir stehen soll, dass das Individuum nicht zur Marionette der Kultur wird,
ist selbst das Paradebeispiel fiir eine mechanistische Vorstellung des Subjekts. Denn was
wire berechenbarer als der kiihl kalkulierende Kopf?

Die 6ffentliche Kultur

Die «Normen, sozialen Klassifikationen und Weltdeutungsmuster», kurz, die giilti-
gen kollektiven Reprasentationen einer Gesellschaft sind laut Wimmer zu jedem
Zeitpunkt als Ergebnis des Aushandelns von Bedeutungen zu verstehen, als ein «kultu-
reller Kompromiss» oder «symbolischer Gesellschaftsvertrag». Dieser griinde «auf der
Zustimmung aller durch eine gemeinsame Offentlichkeit aufeinander bezogenen
Akteure» zu bestimmten Symbolkomplexen, welche sozusagen die Grenzen des
Gemeinsinns abstecken.

Das von Wimmer vorgebrachte Konzept der offentlichen Kultur (vgl. S.408ff.) impli-
ziert zwei Behauptungen: Erstens gebe es in einer Gesellschaft einen tibergreifenden
Konsens tiber die Geltung von Normen, Klassifikationen und Weltdeutungsmustern,
und zweitens sei dieser Konsens als Ergebnis eines Aushandelns zwischen den wichtig-
sten Interessengruppen dieser Gesellschaft zu verstehen.

In der Moderne haben jene Normen, Werte und Symbole, die den Anspruch stellen,
von potentiell allen Mitgliedern einer Gesellschaft anerkannt zu werden, die Gemein-
samkeit, seitens der staatlichen Institutionen verdichtet und verbreitet zu werden.
Dabei handelt es sich mitnichten um einen Basiskonsens aller Gesellschaftsmitglieder
(was Wimmer vorzuschweben scheint), sondern bestenfalls um einen Konsens politisch
organisierter Interessen. Darauf bezieht sich Wimmer nicht nur metaphorisch, wenn er
die kulturelle Ordnung einer Gesellschaft nach dem Modell der demokratischen politi-
schen Offentlichkeit interpretiert: als Gesetzgebungsprozess, der aus der Diskussion
unterschiedlicher, interessegebundener Meinungen resultiert.

Ein demokratischer Kontext vorausgesetzt, deckt die so gefasste 6ffentliche Kultur
die diskursiven Prozesse in Politik, Ideologie und Recht auf realistische Weise ab.
Wimmer tut aber so, als sei damit der gesamte Gegenstandsbereich des Kulturbegriffs



erschlossen. Dies ist die zweite Engfiihrung, die nicht nachvollziehbar ist. Indem er das
besondere Feld der Politik zum Modell der ganzen Kultur macht, verschliesst er sich und
uns den Zugang zu weiteren kulturellen Dimensionen. Die politische Offentlichkeit ist
tatséchlich nur ein Modus unter vielen, Kultur zu generieren. Weder die Alltagskultur
zum Beispiel des Gebens und Nehmens noch die professionelle Kulturproduktion
etwa der Filmindustrie, weder ein Medium wie die Umgangssprache noch der Umgang
mit dem eigenen Kérper kénnen mit dem Modell der politischen Offentlichkeit ausrei-
chend erfasst werden, obwohl all diese Beispiele in der Klassifikation von Wimmer dem
Bereich der 6ffentlichen Kultur zugeschlagen werden miissten.

Auf der Ebene der Definition spiegelt sich die Verengung in der ausschliesslichen
Betonung des Aushandelns von Bedeutungen. Gerade die von Wimmer beildufig heran-
gezogene Sprechakttheorie hat jedoch deutlich gemacht, dass es eine Vielzahl von
Modi gibt, kommunikativ mit Bedeutungen umzugehen. «Aushandeln» steht als eine
Moglichkeit unter vielen, etwa neben «befehlen» oder «iibernehmen» oder «vortdu-
schen». Auf die allgemeine Kulturtheorie tibertragen, miisste es also heissen: Kultur ist
ein offener intersubjektiver Prozess des Hervorbringens von Bedeutungen, sei es, dass diese neu
geschaffen, ausgehandelt, iibernommen, vorgetiuscht etc. werden.

Die Abgrenzungskultur

Der dritte Akt beschiftigt sich mit einem Motiv der Alltagskultur, ndmlich der
Grenzziehung zwischen «uns» und «den anderen» durch kulturelle Praktiken. Die
Distinktionspraxis schafft Gruppenidentitat und ist oft Ausdruck einer sozialen Schlies-
sung, wie Wimmer bemerkt. Weniger nachvollziehbar ist die Verkniipfung mit seiner
Theorie des kulturellen Kompromisses: Die Fiktion eines symbolischen Gesellschafts-
vertrags, der auf der interessegebundenen Zustimmung einer Mehrheit beruht, fiihrt zur
Vorstellung, dass die Grenze zwischen jenen verlaufe, «die sich an einem Basiskom-
promiss beteiligen, und denen, die aus ihm ausgeschlossen bleiben» (S. 413). Dies
ergibt ein ziemlich wirklichkeitsfremdes Bild: Eine Gesellschaft konstituiert sich durch
den Kompromiss aller Beteiligten, die mit ihrer Kompromissfidhigkeit Mitglieder
werden und sich reflexhaft gegen jene abschliessen, welche an der Diskussion nicht
teilgenommen oder sich als unfdhig zum Kompromiss erwiesen haben. Das Bild
erinnert allzu sehr an die kommunitaristische Wertegemeinschaft, die auf einem
wundersamen Basiskonsens beruhen soll und die mit dem vermeintlichen Recht einer
alteingesessenen Population «die Anderen» draussen hilt.

Der neue Kulturbegriff beinhaltet auch in Bezug auf die Abgrenzungsproblematik
eine Verkiirzung, besser gesagt einen Kurzschluss. Die Darstellung von Wimmer sugge-
riert, dass kulturelle Distinktionspraxen und die Bildung imaginérer Gemeinschaften eine
notwendige Begleiterscheinung gesellschaftlicher Integration seien. Dagegen steht die
vielfiltige Erfahrung, dass Gesellschaften auch ohne Betonung kultureller Unterschie-
de gegen aussen bestehen kénnen. Wird diese Trivialitit verdringt, so entsteht der
Eindruck, der Mythos der homogenen Kultur beruhe auf einer sozialpsychologischen
Konstante eines kulturellen Abgrenzungsbediirfnisses und sei damit im Sinne eines
abgekldrten Realismus gerechtfertigt.

Zwar gibt Wimmer der individuellen Variation und Dissidenz ebenso einen syste-
matischen Ort in der Kulturtheorie wie den kollektiv abweichenden Subkulturen.
Doch diese werden immer nur im Bezug auf die unterstellte Einheit, den «Basiskonsens
einer Gesellschaft», gesehen. Der Vorrang dieser omindsen Einheit scheint unbestritten.
Darin unterschitzt Wimmer die Zentrifugalkrifte, welche nicht nur in der gegenwiértigen
Gesellschaft die kulturelle Differenzierung vorantreiben. Man denke etwa an die von

TSANTSA 5.2000

)



)

TSANTSA 5.2000

Soziologlnnen georteten neuen soziokulturellen Milieus. Bei den Mitgliedern unter-
schiedlicher Milieus einen tibergreifenden Basiskonsens vorauszusetzen, wire Speku-
lation.

Klar ist, dass sich alle Menschen immer wieder mal auf irgendwelche Kompro-
misse einlassen. Dass dies aber fiir die Mitglieder einer Gesellschaft im Grunde genom-
men immer derselbe kulturelle Kompromiss ist, wage ich zu bezweifeln. Eher bietet sich
an, das Bild des Basiskonsenses aufzugeben zugunsten einer unabsehbaren Menge
sich iiberlappender, situationsgebundener Ubereinstimmungen, eben dem, was Wimmer
als Gespenst des «neuen ethnographischen Partikularismus» (S. 418) gebannt haben
mochte. Zwar stimmt es, dass dieser Ansatz methodisch die Ethnographie konkreter
Situationen ins Zentrum riickt. Doch wire es falsch zu meinen, dass ein solches
Programm theorieblind sein miisste. Im Gegenteil: Die prazise Beobachtung des Zustan-
dekommens von Gemeinsinn im Mikrobereich muss auf reflektierte Begriffe von
Ubereinstimmung und Abweichung, von Disposition und Strategie, von Macht und
Anpassung zuriickgreifen kénnen, um zu schliissigen Analysen zu gelangen. Auch
nachdem sich der Kulturbegriff von den totalisierenden Konzepten vollends abgekop-
pelt hat, wird sein Inhalt empirisch spannend und theoretisch anspruchsvoll bleiben.



	Randbemerkungen zu einer Reformulierung des Kulturbegriffs

