Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Von Matrix zu eXistenZ : der Cyborg wird biologisch
Autor: Funk, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Matrix zu eXistenZ

Der Cyborg wird biologisch

Beat Funk

Der Sciencefictionfilm fungiert schon
lange als feiner Seismograph fiir gesell-
schaftliche Befindlichkeiten. Er kann
durchaus als Spiegel schwer zu fassen-
der Prozesse des gesellschaftlichen Be-
wusstseins angesehen werden. Beim Film
Matrix der Gebriider Wachowski sehen
wir uns mit einer Schreckensvision
konfrontiert. Die menschlichen Korper,
beherrscht durch die Maschinen, vegetie-
ren nur noch in warm gehaltenen Botti-
chen dahin. Fiir ihr Erlebnisbediirfnis
wird eine Welt des ausgehenden 20.
Jahrhunderts simuliert, die sogenannte
Matrix, die aus Computercodes generiert
wird: eine Angstphantasie der durch-
industrialisierten und mediasierten
Gesellschaft, eine Visualisierung des Ver-
drangten, eine Umkehrung der Phanta-
sie von der Beherrschung der Welt.

In Zeiten, in denen die gesellschaftli-
chen Identitéten briichiger geworden sind,
in denen viele provisorische Identitatsan-
gebote vorhanden sind, zwischen denen
sich zu bewegen aber zunehmend schwie-
riger wird, entwickeln virtuelle Realita-

TSANTSA 5.2000

ten einen kraftigen Sog. Es ist dem Subjekt
nicht mehr méglich wie im Ideal des
Bildungsbiirgertums, sein Leben und
darauf stiitzend seine Identitdt als Roman
konsistent zu erzdhlen. Vielmehr zerfillt
dieses Gebilde in Teilgeschichten,
Fragmente, von denen immer mehr in
Erlebniswelten des Fernsehalltags und
Internets spielen. Klassische Institutionen
wie Kirche, Politik und Wissenschaft
fungieren je langer je weniger in der Rolle
des Lacan’schen grossen Anderen. In
David Cronenbergs Film eXistenZ werden
verschiedene virtuelle Realititen durch-
einandergewirbelt und der normalen
Realitét ihr Reiz génzlich entzogen. Das
Subjekt ist nicht mehr die stabile Einheit,
wie sie dem Ideal der Aufkldrung
entspricht. Ein Symptom dafiir sind
Vorstellungen einer erhchten Durchgéan-
gigkeit der Korpergrenzen. In eXistenZ
werden virtuelle Realitdten durch den
Anschluss an organische Erweiterungen
erlebbar gemacht. Das geht so weit, dass
ein Leben ohne Erweiterungen gar nicht
mehr als lebbar empfunden wird.

87



Matrix

In Matrix wird die erlebbare Wirklich-
keit nur noch simuliert. Ein Programm
versorgt die Zellen mit Reizungen und
Informationen, aus denen sie ihr Erleben
generieren. Zweck des Daseins der
Menschen ist nur noch, als Batterien die
Energie der Maschinen zu erneuern.
Dafiir sind die Korper tiber unzahlige
Schlduche an ein System der Maschinen
angekoppelt. Am Hinterkopf befindet sich
der Anschluss zum Gehirn. Die Welt
ausserhalb der Bottiche ist nur noch eine
Industriewiiste, der Himmel durch
permanente Wolken verdunkelt, das
Okosystem zusammengebrochen. Matrix
ist eine zu Ende gedachte Endzeitphanta-
sie.

Gehoren versiffte Landschaften und
Apokalypse schon langere Zeit zum Scien-
cefictionfilm, so schafft Matrix eine neue
Stufe der radikalen Ausgestaltung.
«Welcome in the desert of the real», sagt
Morpheus zum Filmhelden Neo, als er
diesen durch die Industriewdiiste fiihrt,
um ihm die Augen zu 6ffnen. Die Welt
am Ende des 20. Jahrhunderts, fiihrt
Morpheus weiter aus, existiere nur noch
als Teil einer neurointeraktiven Simulati-
on. «Du hast bis jetzt in einer Traumwelt
existiert», so Morpheus und mit Blick auf
die zerstorte Landschaft: «Das ist die Welt,
wie sie heute existiert.»

Die Welt als eine «neurointeraktive
Simulation», eine Simulation eines zentra-
len Computerprogramms. Die Korper
liegen in ihren uterusartigen Kafigen, der
«Geist» ist in die Simulation der «Welt im
ausgehenden 20. Jahrhundert» verlagert.
Thre Wirklichkeit ist nichts anderes mehr
als elektromagnetische Signale, von ihrem
Verstand interpretiert, eingespeist durch
ihre Nackenoffnung ins Gehirn. Diese
filmische Phantasie setzt als zynische
Pointe die Maschinen als Beherrscher der
Menschen ans Ende der Entwicklung. Die
Maschinen halten die Menschen nun so,
wie diese Pflanzen und Tiere hielten. Man
konne fast glauben, meint Morpheus im
Film zu Neo, «das Schicksal treibe mit
uns Menschen einen Scherz!»! Evolution,

TSANTSA 5.2000

einfach Evolution sei das, meint dagegen
Smith, ein von den Maschinen in die
Matrix eingeschleuster Agent und
vergleicht die Entmachtung der Menschen
durch die Maschinen mit dem Ausster-
ben der Dinosaurier.

Die Matrix umbhiillt in der Wahrneh-
mung der Menschen ihre Kérper und
macht sie blind gegeniiber einer alten
philosophischen These, dass jeder Mensch
ein Sklave ist, in Knechtschaft geboren,
in einem Gefdngnis der Wahrnehmungen
und Einbildungen. Von diesem Mix
nimmt er an, dass er die reale Welt sei.
Dabei legt sich die Vorstellung von sich
selber wie eine zweite Haut iiber die
Korper. Die Haut ist Hiille fiir das psychi-
sche Ich. «Haut-Ich» nennt es Didier
Anzieu (1991: 60), «[...] ein Bild, mit
dessen Hilfe das Ich des Kindes wahrend
frither Entwicklungsphasen ausgehend
von seiner Erfahrung der Kérperober-
flache eine Vorstellung von sich selbst
entwickelt als Ich, das die psychischen
Inhalte enthélt». Aus diesem Bild generiert
sich auch Identitit. Sie steht an der
Schnittstelle der spannungsgeladenen
Beziehung zwischen dem Ich und der
symbolischen Ordnung. Diese zweite
Haut aber, die sich — in der kulturellen
Einbindung - in Beziehung zur Vorstel-
lung von sich selber tiber die Kérper legt,
ist in Matrix vollstdndig computergene-
riert. Es ist der Programmcode, der die
symbolische Ordnung schafft. Es gibt
keine Differenz zur Matrix ausser ausser-
halb von ihr zu sein. Beides befindet sich
in der Matrix: sowohl die Identitit, als
auch die erlebte Wirklichkeit. Die
Spannung zwischen Selbst und Ich scheint
wie aufgehoben.

Die Matrix ist die nahezu perfekte
Simulation. Sie ist rein, ausser diesem
verschwindend kleinen Teil von Wider-
standskampfern und -kdmpferinnen, die
sich noch in ihr bewegen. Fiir die Maschi-
nen sind das Stérungen, die durch ihre
Agenten eliminiert werden miissen. Nicht
von ungefdhr verfliissigt sich vor Neo ein
Spiegel, nachdem er die Einladung von
Morpheus angenommen hat, die
«Wahrheit» tiber die Matrix zu erfahren.
Der Spiegel als Symbol fiir das Bild,

1 Matrix, USA 1999, Die
Wachowski Briider.
Morpheus meint zu
dieser speziellen Art der
Zynik des Schicksals
(transkribiert): «Fate, it
seems, is not without a
sense of irony.» Siehe
auch:

http:/ /www.whatisthe
matrix.com

88



welches sich Neo von sich in der Welt
aufgebaut hat, 16st sich auf — verfliissigt
sich — in dem Masse, in dem der Glaube
an die simulierte Wirklichkeit der Matrix
abnimmt. Nachdem er die entscheiden-
de rote Pille als Auftakt zum Verlassen
der Matrix geschluckt hat, verflissigt sich
auch die Oberfliche der Hande und die
Unterarme 16sen sich auf. Die «zweite
Haut» ist weg.

Hochste Zeit fiir Morpheus und seine
Freunde, seinen Korper aus dem Kabel-
system zu befreien und ihn in das
«Ausserhalb» der Matrix zu transferie-
ren. Dies ist nicht ohne Risiko fiir den
Kérper und noch mehr fiir die Seele von
Neo. Es gilt, den Schock zu verdauen, bis
jetzt in reiner Simulation gelebt zu haben.
Sein Korper muss gepflegt werden, alle
kiinstlichen Kérperéffnungen der
Anschliisse an das System der Maschi-
nen miissen medizinisch versorgt werden.
Aber vor allem muss der Geist trainiert
werden. Dafiir hat die Gruppe um
Morpheus spezielle Computerprogram-
me entwickelt, Trainigsprogramme im
Umgang mit der Matrix fiir die Wider-
standskampfer und -kdmpferinnen. Einge-
schleust in ein solches Programm fragt
Neo Morpheus, warum er sich immer
noch so sehe wie in der Matrix. Was er
sehe, sei sein Restselbstbild, so Morpheus,
die mentale Projektion seines digitalen
Selbst: «Your appearance now is what we
call “residual self-image”. It is the mental
projection of your digital self.» Und auf
die Frage nach der Realitit meint Mor-
pheus, wenn er darunter versteht, was er
fithlen, schmecken, sehen kann, ist die
Realitdt nichts anderes als elektromagne-
tische Impulse interpretiert von seinem
Verstand?.

Neos Erwachen ausserhalb der Simula-
tion stehe fiir den Gedanken an, «[...] die
schreckenerregende Mdoglichkeit, der
Mensch sei nichts anderes als ein Teil
innerhalb eines komplexen mechanischen
Gebildes», so Bronfen3 am Symposium
«Inside THE MATRIX» am Zentrum fiir
Kunst und Medientechnologie (ZKM) in
Karlsruhe, «von einer gottdhnlichen
Maschine im Griff gehalten, beherrscht
und organisiert; ein Gefangener der ihn

TSANTSA 5.2000

verwaltenden Michte, derer er sich nicht
einmal bewusst ist, weder mit sich selbst
identisch, noch selbstindig handlungs-
fahig, dafiir aber von den ihn verwalten-
den Michten in seiner Urteilsfahigkeit
derart getriibt, dass er an Stelle seiner
wahren Existenzbedingungen nur eine
ihm vorgesetzte Illusionswelt wahr-
nimmt.» Morpheus formuliert es im Film
gegeniiber Neo so, als dieser nach der
Wahrheit fragt: «That you are a slave, Neo.
That you, like everyone else, were born
into bondage [...] kept inside a prison
that you cannot smell, taste, or touch. A
prison of your mind». Die Matrix ist eine
Simulation ohne Existenz. Die korperliche
«Existenz» — vollstandig passiv gefangen
gehalten in einem kiinstlichen Uterus-
behilter — ist eine Existenz ohne direkten
Bezug zu einer Vorstellung von Welt.

Man wird an Platons Hohlengleichnis
erinnert. Die Menschen, gefangen in der
Hohle, halten das Schattenspiel an den
Winden fir die Wirklichkeit. Der
Ausbruch aus diesem Gefdngnis nach
oben ans Licht der Wahrheit, das auch
blenden kann, fiihrt aber in Matrix nur
noch in «the desert of the real», in eine
Welt, in der die Maschinen die Menschen
zlichten. Das «Ausserhalb» — ausserhalb
der Matrix — ist im Film absolut gesetzt.
Morpheus und seine Crew kurven mit
einem antik anmutenden Gefahrt aus dem
Jahre 2000 namens Nebuchadnezza
umher. Vom Schiff her — wenn ihre Képfe
an das Kabelsystem angekoppelt
werden - reisen sie in die Matrix und
kdmpfen gegen die virtuellen Agenten
der Maschinen. Kontakt mit der Besat-
zung der Nebuchadnezza halten sie tiber
Handys, doch nur tiber alte analoge
Telefonleitungen offentlicher Sprechkabi-
nen kénnen sie zuriickgeholt werden.
(Offensichtlich kénnen die Erlebniswel-
ten digital generiert werden, die Korper-
welten hingegen bleiben dem Reich des
Analogen verhaftet.)

In einer gewissen Lesart wiirde in der
Fiktion des Films ausserhalb der Matrix
auch ausserhalb des Symbolischen zu sein
bedeuten. Hier gibe es nichts mehr und
nichts weniger als das Lacan’sche Reale.
Die zweite Haut wire weg. Morpheus’

2 Matrix, USA, 1999,
Morpheus (transkribiert):
«[...] “real” is simply
electrical signals inter-
preted by your brain.»

3 Bronfen Elisabeth,
Eroffnungsrede am
Symposium «Inside THE
MATRIX. Zur Kritik der
zynischen Virtualitdt» am
28. Oktober 1999, veran-
staltet vom Zentrum fiir
Kunst und Medientech-
nologie, Karlsruhe, vom
Europdischen Institut des
Kinofilms, Karlsruhe und
von bluebox, Freundes-
kreis Schauburg e.V.,
http:/ /www.zkm.de

89



Begriissung «Welcome in the desert of the
real» wire die Begriissung zum Realen
(er sagt es tibrigens wiederum in einer
Computersimulation, nicht in der Matrix,
sondern in einem eigenen Schulungspro-
gramm). Doch dies wird der Ambiguitét
des Realen nicht gerecht. Das Reale steckt
in der Matrix selbst und beeinflusst in
einer bestimmten Beziehung die Vorstel-
lung von Welt des Subjekts. Die Gruppe,
die abgekoppelt vom Kabelsystem ausser-
halb der Matrix ihre Kurven dreht, hat
sehr wohl ihre eigene symbolische
Ordnung. Ist innerhalb der Matrix der
Programmcode gottdhnlich gesetzt — und
nicht etwa, wie Bronfen meint, die
Maschinen —, verfiigt die Gruppe sowohl
tiber einen utopischen anderen Ort — Zion
im Erdinneren, in dem noch Menschen
leben, die nicht ans Maschinensystem
angekoppelt sind — und tiber Mythen. So
lebte beispielsweise zu der Zeit, als die
Matrix geschaffen wurde, auch ein
Mensch, der nach seinem Gutdiinken die
Matrix umgestalten konnte. Er sei derje-
nige gewesen, der die ersten Menschen

befreite. Nach seinem Tod hitte das
Orakel prophezeit, dass er einmal zurtick-
kehren werde, die Zerstorung der Matrix
einleiten und die Menschen aus ihrem
Batteriedasein befreien wiirde. Morpheus
glaubt, auf seiner Suche in der Matrix auf
ihn gestossen zu sein: «He is the One»,
so Morpheus tiber Neo. Die Gruppe
verfligt somit auch tiber ihren eigenen
Glauben an einen «Erldser». Dieser
Glaube halt sie zusammen. Die Analogien
zu Christus werden im Filmskript noch
weitergetrieben, indem die Gruppe auch
noch den eigenen Judas unter sich hat,
der schliesslich Morpheus an die Agenten
der Maschinen verraten wird. (Nebst den
buddhistischen Elementen, Versatzstiicken
platonischer Philosophie, Sdtzen aus dem
Denken Descartes’, sind es hier die christ-
lichen Elemente, die in diesem Mix der
Uniibersichtlichkeit auftauchen.)

Die Matrix in ihrer perfekten Simula-
tion einer Welt ohne Existenz trdgt genea-
logisch in sich den Kern ihrer eigenen
Bedrohung, das Wissen um einen, der
diese Welt umgestalten kann, das Wissen



darum, dass ein paar Menschen ausser-
halb leben, das Wissen um Zion, dem
anderen Ort im Erdinneren, wo noch
Menschen leben, die nicht angekoppelt
sind. Agent Smith, der rein virtuelle,
vollstindig von den Maschinen generier-
te Gegenspieler Neos, will nichts sehnli-
cher als den Zugangscode zum
Zentralcomputer Zions. Sein Job wire
erfiillt und er konnte dann zurtick in sein
Maschinendasein. Es behagt ihm nicht
besonders, sich in dieser menschlichen
Simulation zu bewegen; ganz seinem
virtuellen Naturell entsprechend, behagt
ihm auch das Fleischliche nicht. Aber was
er absolut hasst, sind Geriiche.

Ganz anders sieht dies Cypher, der
Morpheus schliesslich verraten wird. Er
sehnt sich wieder einmal nach einem
Steak, das nach einem Steak schmeckt,
obwohl er genau weiss, dass die Matrix
ihm den Geschmack simuliert. Allzu gern
mochte er dieses Wissen aber wieder mit
Unwissenheit tauschen und die Mor-
pheus’sche «Wahrheit» vergessen. Unwis-
senheit sei, meint er in anti-aufklarerischer
Pose, ein Segen.

Agent Smith hingegen, der dem Verra-
ter die Riickankoppelung an die Matrix
verspricht, fungiert im Film als Erklarer
mit intellektueller Distanz. Als Produkt
der Maschinen steht er ausserhalb der
menschlichen Produktion von Welt auf
einer Art Meta-Ebene, obwohl er durch
seinen Job gezwungen ist, sich in der von
der Matrix produzierten menschlichen
Realitdt zu bewegen. Agent Smith — in
seiner virtuellen Position — bringt fiir die
Imperfektion der Matrix ein Argument
aus der Vergangenheit: Sie wird mit dem
Fehler, keine perfekte Welt zu simulieren,
von den Menschen viel besser akzeptiert:
«Did you know that the first Matrix was
designed to be a perfect human world?
Where none suffered, where everyone
would be happy? It was a disaster. NO
one would accept the program.» Niemand
wollte die perfekte, friedliche Welt ohne
Leiden: Kein Mensch nahm die Einladung
zu dieser Simulation an. Es sind gerade
die Krisen und das Leiden, die zum Sich-
in-der-Welt-Bewegen einladen, dhnlich
wie das (sado)masochistische Erleiden

TSANTSA 5.2000

von Schmerz zu einer Wiedergewinnung
von Identitét fiithrt: «[...] believe that, as a
species, human beings define their reality
through suffering and misery.» Noch
einmal: Es ist der Statthalter der Maschi-
nen, der die Position der Widerspriich-
lichkeit menschlicher Existenz vertritt.
Die Widerstandsgruppe selber kommt in
ihren Positionen einsilbiger, gradliniger,
um nicht zu sagen, totalitdrer daher.

Morpheus’ fester Glaube an «The One»
ist die Wiederbelebung eines alten Erlser-
mythos. Der Held wird zum Helden und
Befreier, je mehr die anderen der Gruppe
an ihn als Helden und Befreier glauben.
Doch dies ist nicht alles. Neo selbst kann
seine Befreierfunktion erst ausiiben, wenn
er in sich jeglichen Zweifel tiberwunden
hat, «<The One» zu sein. Er muss eins
werden mit der symbolischen Position,
die er einzunehmen hat, um wirklich «The
One» und der Retter zu werden, von dem
andere glauben, dass er es sei. «Only the
mind makes it real», so Morpheus zu
Neos Frage, warum er Verletzungen, die
er auf seinen Ausfliigen in der Matrix
erleide, auch an seinem Korper erleide.
Erst eine Art buddhistisches Leer-Sein,
das er anzustreben hat, erméglicht es ihm,
in der Matrix unverwundbar zu werden:
«You have to learn to let go of that anger.
You must let go of everything. You must
empty yourself to free your mind.»

Bei seinem Besuch des Orakels sieht
er einen Jungen, der Loffel verbiegen
kann. «Versuch nicht den Loffel zu verbie-
gen», meint der Junge zu ihm, dies sei
namlich nicht méglich. «Versuch, Dir die
Wahrheit vorzustellen. Dann wirst Du
sehen, dass sich nicht der Loffel biegt,
sondern Du.»

Erst nachdem Neo wirklich begriffen
hat, dass er nicht die Matrix, sondern
seine Vorstellung von Welt biegen muss,
sieht er mitten in der Matrix nicht mehr
die Figuren als Simulationsergebnis des
Codes, sondern direkt den sie erzeugen-
den Code. Erst jetzt konnen die Agenten
und Gegner Neos — von den Maschinen in
den Matrix-Code geschickt — ihn nicht
mehr verwunden. Die Kugeln dieser
virtuellen Agenten konnen ihn nicht mehr
durchdringen. Die Agenten, die nur in

91



seiner angeeigneten Vorstellung von Welt
wirksam sind, verlieren ihre Macht,
nachdem er diese Aneignung von Welt
durchschaut und ihr eine eigene entge-
genstellt, auf welche die Matrix wiederum
reagieren muss. Er erkennt, dass diese
Welt keine eigenstdndige substanzielle
Existenz hat. Damit kann er sich ausser-
halb des Raum-Zeit-Kontinuums setzen,
Kugelgeschosse bremsen und mit der
eigenen Hand stoppen. Die Welt wird erst
zur Welt in seinem Kopf: «Only the mind
makes it real.» Nun kann er sich die
Matrix wie eine zweite Haut tiberstreifen
und wieder ablegen. Er kann sich frei
zwischen den Welten bewegen.

Das konnte er kurz vorher noch nicht.
Er lag schon von den Gewehrsalven
durchléchert am Boden. Trinity, in der
Welt der Matrix wie Neo Hacker bzw.
Hackerin, hat ihn aber mérchengleich
wachgekiisst. Sein Geist war noch in der
Matrix, sein Korper aber auf dem Schiff.
Der Geist von Neo liess sich in der Matrix
durch die Gewehrkugeln der Agenten bis
hin zum Herzstillstand durchléchern.
Trinitys Kiisse auf dem Schiff liessen ihn
in der Matrix wiederauferstehen. Neo
nahm vorher, ganz damit beschiftigt,
Held zu werden, ihre Zuneigung nicht
wahr. Das Orakel prophezeite Trinity, sie
werde sich in denjenigen verlieben, der
auserwihlt sei. Sie liebte Neo, also musste
er «The One» sein. Eine Tautologie, wie
Bronfen zu Recht bemerkte. Trotzdem
unterstellt Bronfen der Wirkung dieser
Liebe die unvermittelt vorhandene Wider-
standskraft Neos gegen die Kugeln, als
ob die tautologische Logik dieser Liebe
Neo in die Nihe des buddhistischen Leer-
Seins gebracht haben wiirde (und die
ganze Liebesgeschichte nicht einfach ein
bekannter Hollywood-Kompromiss an
das sich Liebe wiinschende Publikum
darstellen konnte): «Die von ihr angespro-
chene tautologische Reversibilitat — weil
sie ihn liebe, sei er der Auserwihlte, und
weil er der Auserwihlte sei, liebe sie ihn —
tibertrégt sich tatsdchlich auf Neo. Ist nur
das wirklich, was er sich vorstellt, dann
kann eine simulierte Tétung weder fiir
seine Erscheinung in der Matrix noch fiir
seinen die Nebukadnezzar bewohnenden

TSANTSA 5.2000

Korper Folgen haben. Er wacht nicht nur
wieder auf, sondern kann nun erfolgreich
alle weiteren auf ihn abgeschossenen
Kugeln abwehren.»

Die Grundidee, die dem Filmskript
zugrunde liegt, hat in sich eine paranoide
Struktur: Ein von den Maschinen geschaf-
fenes Programm, das sich als Vorstellung
von Welt tiber die Menschen klebt und
den Blick auf die Wahrheit verstellt oder
verblendet, wie es Morpheus in seinen
Erklarungen gegeniiber Neo formuliert:
«The Matrix is the world that has been
pulled over your eyes to blind you from
the truth.» Es ist eine den Menschen bgse
gesinnte, andere Macht, welche die Welt
zentral steuert. Es ist eine von allen Diffe-
renzen gereinigte Simulation, ein in sich
geschlossenes System, in welchem die
Menschen sich nicht mehr mit der ange-
eigneten Vorstellung von Welt bewegen,
in der eigentiimlichen Spannung zu ihrem
Selbst. Die Korper selber bleiben regungs-
los. Die Agenten der Maschinen haben
folgerichtig nur noch die Funktion, die
letzten Stérungen zu bereinigen.

Als Gegenpol zu dieser drehbuchsei-
tigen Konstruktion von Simulation kann
nur ein Befreier (Erloser) die Menschen
davon befreien: «The One», einer, der laut
Legende an der Entwicklung der Matrix
mitgearbeitet hat und gleich einem
Hacker-Programmierer Locher in der
Matrix hinterlassen hat. Die paranoide
Struktur produziert als Gegenpol eine
Heilslehre mit einem Erléser, der sich
gleichzeitig im wie auch ausserhalb des
Systems befindet. Wer erklart fiir das
allgemeine gesellschaftliche Bewusstsein
noch die Welt? Wer kann in der Lacan-
schen Denkart noch als der symbolische
grosse Andere fungieren, wenn die alten
Institutionen der Welterklarung wie die
Kirchen immer mehr an Bedeutung verlie-
ren, der Wissenschaftsslang fiir die
Mehrheit auch in der Widerspriichlich-
keit der Positionen nicht mehr versteh-
bar ist und wir uns téglich tiberlegen
miissen, welche Identitit wir annehmen
sollen, wie briichig sie auch immer sein
wird? Der Cyberspace hat uns nicht die
Weltengemeinschaft gebracht, die sich
nun untereinander besser versteht und

92



einander ndher gekommen ist. Slavoj
Zizek: «Cyberspace was supposed to
bring us all together in a Global Village;
however, what effectively happens is that
we are bombarded with the multitude of
messages belonging to inconsistent and
incompatible universes — instead of the
Global Village, the big Other, we get the
multitude of “small others”, of tribal parti-
cular identifications at our choice.»*

Die politische Frustration des Einzel-
nen, so Zizek, griindet in der tdglichen
Konfrontation mit der Erfahrung, ent-
scheiden zu miissen und gleichzeitig zu
erfahren, dass man gar nicht in der Posi-
tion ist, zu entscheiden. Hier liegt ein
Néhrboden fiir das Entstehen von konspi-
rativen Theorien, mit der Behauptung von
den grossen Verschworungen, von den
«bosen Michten», die uns unbewusst
steuern und im Falle von Matrix die
Menschen in diesen kokonartigen, prana-
talen Behéltnissen dahinvegetieren lassen.
Fiir Zizek sind dies die zwei Seiten der

Perversion: «THE MATRIX, OR, THE
TWO SIDES OF PERVERSION: Therein
resides the correct insight of The Matrix:

in its juxtaposition of the two aspects of
perversion — on the one hand, reduction of
reality to a virtual domain regulated by
arbitrary rules that can be suspended; on
the other hand, the concealed truth of this
freedom, the reduction of the subject to an
utter instrumentalized passivity.»

Dieses vollstindig uterusdhnliche
Dahinvegetieren in der einzigen Funktion,
als Batterien fiir Maschinen zu dienen, ist
nicht nur fiir das autonome Ich-Ideal eine
radikale, schreckenerregende Gegen-
phantasie, es ist an der Spitze der Ent-
wicklung der industriellen Revolution
mehr als das Gegenteil der Aufklarung. Es
ist eine Angstphantasie der durchindus-
trialisierten und mediasierten Gesellschaft,
eine Visualisierung des Verdringten, eine
Umkehrung der Phantasie von der
Beherrschung der Welt. Der Mensch
schickt sich nicht mehr an, die Welt zu
beherrschen, seine Welt wird nicht einfach
von anderen beherrscht, sondern sie wird
produziert. Die Korper vegetieren funktio-
nalisiert dahin, die Psychen bewegen sich
in der Simulation. Die Kérper sind ohne
Existenz.

’ﬁw )’

4 Zizek, Slavoj, The
Matrix, or, the two sides
of perversion, «Inside
THE MATRIX. Zur Kritik
der zynischen Virtualitét»
am 28. Oktober 1999,
veranstaltet vom Zent-
rum fiir Kunst und Me-
dientechnologie, Karls-
ruhe, vom Europdischen
Institut des Kinofilms,
Karlsruhe und von
bluebox, Freundeskreis
Schauburg e.V.

http:/ / www.zkm.de

Aus Matrix

93



EXistenZ

Im Film eXistenZ von David Cronen-
berg sind es hingegen kérperliche Erwei-
terungen5, in denen der Programmcode
steckt, der die neuen Erlebniswelten
erschafft. Die Spielkonsolen, die in wilde
neue Realitdten entfiihren, sind fleisch-
lich-biologische Erweiterungen, die aus
Teilen von noch lebenden mutierten
Amphibien zusammengesetzt werden. Es
sind Organismen, die chirurgisch repariert
werden konnen. Weil sie kérperlich sind,
werden sie auch nicht wie bei Matrix
durch die Schadeldecke hindurch mit dem
Gehirn verbunden, sondern in der unteren
Riickengegend mit dem Riickenmark. Die
dazu notwendige Offnung wird Bioport
genannt. Die Spielsoftware erhalt tiber
das Riickenmark Zugang zu den Erinne-
rungen und psychischen Besetzungen der
Spielenden (was neueren Forschungen
zufolge durchaus plausibel erscheint). Das
Spielgeschehen ist also immer direkt
abhingig von der psychischen Konstitu-
tion und Stimmung der Spielenden und
wirkt auf diese zurtick. Die Spiele kénnen
nicht nur stichtig machen. Viele méchten
in die nachher als langweilig empfundene
Realitdt gar nicht mehr zuriick. Fir
Allegra Geller, die Heldin des Films («[...]
the adored gaming goddess herself »)e,
ist das von ihr entwickelte Spiel nicht
einfach nur ein Spiel, sondern ein
komplett neues Spielsystem”. Die Kérper
sind daran beteiligt und zwar direkt. Sie
werden nicht ausserhalb der simulierten
Welt gehalten.

Die Komplexitidt von David Cronen-
bergs Filmskript spielt mit mehrstufigen
Realitdtswechseln, bei der die Simulati-
on der Realitdt immer perfekter wird, um
in der Schlussauflgsung das Ganze auf
ein einziges Spiel zuriickzufiihren. In
diesem Spiel wird die Spielentwicklerin
Allegra Geller mit dem Tode bedroht. Sie
fliichtet mit dem Marketing-Angestellten
Ted Pikul und hat aus Sicherheitsgriin-
den die einzige Kopie des neuen Spiels
eXistenZ bei sich in ihrer eigenen Spiel-
konsole. Diese ist organisch erkrankt
(infiziert) und muss mehrstiindig operiert

TSANTSA 5.2000

werden. Zum Austesten der Software
braucht sie dringend einen freundlich
gestimmten Testpartner (die psychische
Konstitution der Spielenden bis in die
tieferen Schichten des Unterbewusstseins
gestaltet das Spiel ja wesentlich mit). Sie
iiberredet Ted Pikul zu einem gemeinsa-
men Spiel. Doch dieser muss sich dafiir
zuerst illegal einen Bioport in sein
Riickgrat verpassen lassen. Er hat noch
keinen. Er gibt vor, aus Angst vor
gelegentlich auftauchenden Riicken-
marksverletzungen bei der Einsetzung
des Bioport, bis jetzt darauf verzichtet zu
haben. Doch stimmt dies? Oder gehort er
zu den militanten Spielgegnern, den
Simulationsgegnern, einer Art Vereini-
gung fiir ein «Zurtick zur Natur» bezogen
auf Erlebnisrealitdten. An einer Tankstel-
le treffen sie jemanden, der ihm illegal
einen Bioport einpflanzen kann. Doch
kaum eingesetzt, entpuppt sich der
Tankstellenwart als eine reale Bedrohung
von Allegra. Obwohl er sie abgéttisch
verehrt fiir die virtuellen Realitédten, die
sie fiir ihn geschaffen hatte, hat sie ihn
als Autorin der Spiele um sein normales
Leben gebracht. Sie kénnen ihn besiegen
und finden endlich einen Ort der Zurtick-
gezogenheit, an dem sie sich gemeinsam
die Schlauche der reparierten Spielkon-
sole gefiihlvoll an ihre Kérper anschlies-
sen konnen.

In die Spielwelt eingetreten finden sie
allerneueste Spielentwicklungen, die als
kleine organische Klumpen in ihren
Bioports verschwinden. In der Folge
landen sie — nach einer erotischen An-
niherung — mitten in der Produktions-
statte organischer Spielkonsolen. Die
Personen, die sie nun spielen, sind damit
beschiftigt, amphibische Organismen
lebend aufzuschneiden und fiir die
Auswertung in der Produktion vorzube-
reiten. Sie sind an einem Ort angelangt, an
dem die Basiselemente des Spiels, das sie
gerade spielen gefertigt werden. Und sie
sind — verwirrend genug — selber daran
beteiligt. In der Folge kommt es zu
verschiedenen Wechseln von Ebenen der
Spielrealitdten. Ted Pikul wird in einer
zentralen Szene in einem chinesischen
Restaurant durch die Realitdtsnidhe im

5 Aus der Synopsis des
Films: «The name of the
game is eXistenZ — a
system based on techno-
logy so advanced that it
borders on biology [...].
What brings such inten-
se realism to eXistenZ is
the fact that the game’s
driver, a “pod” that bears
a resemblance to a living
organ, plugs directly into
its player’s nervous
systems via “bioports” or
“spinal jacks”, which
have been implanted into
each of these fanatical
gamers. Because the pod
has access to the
memories, anxieties and
preoccupations of its
players, the direction
each game takes depends
entirely on who’s play-
ing,»

http:/ /www.existenz.
com

6 Zitat aus der Kurz-
zusammenfassung des
Films unter

http:/ /www.existenz.
com

7 «[...] an entirely new
game system». Allegra
Geller in eXistenZ tiber
ihr neues Spielsystem.

94



Mix zwischen seinem eigenen Charakter
und dem Charakter, der ihm im Spiel
zugeordnet wird, so sehr verwirrt, dass er
aussteigen muss. Dies gelingt ihm durch
ein demonstrativ ausgerufenes «paused».
Allegra und er finden sich auf dem Bett
wieder, auf dem sie das Spiel gestartet
haben. Diese Realitit erscheint ihnen zu
banal. Allegra will zurtick. Ted kommt
mit.

Die Grenzen zwischen den einzelnen
Ebenen der Spielrealitdt werden durch-
gangiger, fliissiger. Bald ist nicht mehr
klar, ob eine Szene auf der zweiten Spiel-
ebene spielt (dem Spiel, das nach dem
Einsetzen des Bioports bei Ted gestartet
wurde) oder auf der dritten Ebene (dem
Spiel, das nach dem Einsetzen des organi-
schen Spielkorpers in die Bioports gestar-
tet wurde). Unsicherheit stellt sich ein, ob
in Tat und Wahrheit dieser Ausstieg eine
Simulation der dritten Spielebene ist.
Doch viel stdrker tritt das Gesicht der
Gegenpartei hervor: Es ist eine Wider-
standsgruppe teilweise fanatischer Anhéan-
ger der Realitdt, die nicht nur Allegra
Geller, sondern die ganze Simulations-
maschinerie zu ihrem Feind erklart hat
und die eine klar eindimensionale
Ordnung der Realitét vertritt. Sie mochten
ihre bedrohte symbolische Ordnung
durch das Zerstoren der virtuellen Realita-
ten wiederherstellen. Dafiir sind sie bereit,
eine Art Guerrillakrieg zu fiihren. Es ist
also hier nicht eine Widerstandsgruppe,
die sich ausserhalb der von der Obrigkeit
der Maschinen verordneten Simulation
von Wirklichkeit begibt und sowohl ihren
Anfiihrer wie auch ihren Befreier in ihren
Reihen hat, sondern eine Gruppe fanati-
scher Gegner virtueller Realitéiten, die sich
zu einem spontanen Krieg gegen die
Simulation von Realitdten gefunden
haben.

Das Interessante an dieser filmischen
Phantasie ist die korperliche Erweiterung,
die zu simulierten Realitédten fiihrt. Es ist
nicht der Kopf allein, der sich in simulier-
te Realitdten begibt, nicht der Programm-
code der Matrix, der die Reizungen fiir
Sinneseindriicke generiert, es sind organi-
sche korperliche Erweiterungen, die iiber
die Riickensffnungen im direkten Kontakt

TSANTSA 5.2000

zum menschlichen Korper stehen. Der
Film verfiigt zwar tber eine erotische
Sequenz in klassischem Hollywoodstil.
Erotisch besetzt sind aber andere Orte.
Die Bioports am Riicken haben es den
Protagonisten und Protagonistinnen am
meisten angetan. Vorsichtig werden sie
mit Speichel angefeuchtet, mit den Lippen
beriihrt, massiert, gepflegt. In sie werden
behutsam die organischen Leitungen zu
den Spielkonsolen gesteckt, in ihnen
verschwinden auf der néchsten Spielebe-
ne ganze organische Spielteile. Zum
andern wird hier die menschliche
Realitdtswahrnehmung nicht zentral vom
Kopf her gedacht, sondern auf den
ganzen Korper verteilt bzw. im Zusam-
menspiel von Kérper und Gehirn produ-
ziert.

Stelarc

Aber nicht nur der Sciencefictionfilm
beschiftigt sich mit Ausweitung und
Durchdringung von Kérpergrenzen. In
einer seiner Aktionen hat der australische
Cyborg-Kiinstler Stelarc seinen Kérper
direkt durch Befehle aus dem Internet
steuern lassen. Dabei war er nicht mehr
«Herr» iiber seinen Kérper, sein Geist
wohl in einer Art Trance, aber nicht in
der Simulation. Stelarc beschiftigt sich
seit Jahren mit der Auflgsung einer klar
definierten Trennung zwischen Innen und
Aussen. Seit geraumer Zeit trdgt er sich
mit dem Gedanken, ein organisches
drittes Ohr (vgl. Stecher: 30. 12. 1998) am
Kopf aufbauen zu lassen. Das Projekt ist
bis jetzt am Widerstand seiner Freundin
gescheitert. Trotzdem ist es eine konse-
quente Weiterfithrung seiner Arbeit. Er
liess sich schon eine Sonde in sein Kérper-
inneres einsetzen und sich einen dritten
Arm anfertigen, den er durch Muskel-
kontraktionen steuern konnte. Bei all
diesen Aktionen wurde die klare Grenze
zwischen Innen und Aussen durchbro-
chen. In Exoskeleton8 setzt er sich in eine
spinnenartige Maschinerie, die sich mittels
pneumatischer Technik fortbewegen lasst

8 Premiere in Hamburg
1998, Wiederauffiihrung
u.a. in Bern, Dampfkes-

sel, Herbst 1999.

95



und auf seine korperlichen Steuerungen
reagiert. Dies war ganz klar die Spitze
seiner maschinellen Erweiterungswiin-
sche, zugleich aber so etwas wie eine
Sackgasse, denn die Maschinerie versteckt
den Kern seines Cyborg-Projekts. Im
Mittelpunkt der Aktion stand nicht mehr
die Transgression zur Maschine, sondern
die Maschinerie selbst, der Sound des
Aufschlagens der Maschinenbeine und
der pneumatischen Steuerungen. Die
ganze Konstruktion erinnert in ihrer
Kolossalitdt im Vergleich zu Matrix und
eXistenZ an antik anmutende Kampfro-
boter aus fritheren Sciencefictionfilmen.
Der klassische Kampfroboter hat sich im
Zeitalter des Cloning tiberlebt. Thorsten
Stecher in Die Zeit iiber Stelarc nach der
Premiere von Exoskeleton: «Vielleicht, so
rdumt er seufzend und unter Anhidufung
einiger biologischer Stirnfalten ein, habe
sich das Publikum in Hamburg von seiner
Konstruktion nicht beeindrucken lassen,
weil es mittlerweile ganz anderes ge-
wohnt sei: “Das digitale Kino beispiels-
weise, wo die Schauspieler neuerdings
ohne jede Hilfe fliegen, wie echt”.» Neo
hat am Schluss des Films Matrix diese
Fahigkeit erreicht. Er kann nicht nur in
der Matrix fliegen, er kann diese frei
verlassen und wieder in sie eintauchen,
ohne den Operator Hank um ein «Exit»
zu bitten. Er hat die Grenzen der Matrix
verfliissigt, wie Bronfen zu Recht bemerkt.
Aber auch: «Es kann keine transparente
Identitdt zwischen imaginarem Selbstbild
und symbolischer Stelle geben»°. Ein Rest
bleibt immer. Daher fasziniert nur eine
Matrix mit Fehlern die Menschen.
Stelarcs kleines drittes Ohr, geschaf-
fen aus einem Implantat und mit Hilfe
von ein bisschen heutiger Schonheits-
chirurgie, hat eine ganz andere konzep-
tuelle Grundlage als Exoskeleton, der
spinnenartige Automat auf sechs Beinen.
Es ist zwar eine ganz kleine Erweiterung
und daher fast nicht zu vergleichen mit
dem maschinellen Koloss. Es ist aber eine
organische Erweiterung. In Zeiten der
Konstruktion von Busenwundern, die sich
ob ihrer schweren Last fast nicht mehr
von selber fortbewegen konnen und den
Tag am besten liegend verbringen,

TSANTSA 5.2000

erscheint dies zwar harmlos. Die Spreng-
kraft liegt aber ganz woanders. Im Unter-
schied zum Busen entspricht ein drittes
Ohr nicht einer kulturell vorherrschen-
den Phantasie. Ein organisches drittes Ohr
reflektiert viel direkter, wie der Kérper
selber immer mehr zum Ort der mensch-
lichen Konstruktion geworden ist und wir
nach dem Ende der industriellen Revolu-
tion in das Zeitalter der biologischen
Revolution eintreten.

Wie gesagt erwdchst Stelarc gar aus
seiner engsten Umgebung Widerstand.
Seine Freundin sieht im Projekt des dritten
Ohrs laut Thorsten Stecher «konzeptuelle
Schwichen». «Wahrscheinlich», so der
Kiinstler selber mit der ihm eigenen
Ironie, «kann sich meine Freundin etwas
Hiibscheres vorstellen als einen Dreiohri-
gen» (Stecher: Die Zeit vom 30.12.1998).
Ein Umbau zum Busenwunder wird da
anders wahrgenommen. In ihren extre-
men Ausformungen wird dieser meistens
zur Steigerung der Selbstvermarktung
vorgenommen, die kiinstliche Umfor-
mung der Kérper gewinnt Tag fiir Tag
ein Stiick mehr von Alltdglichkeit. Ist der
Kérper, so wie er wahrgenommen wird, in
einer gewissen philosophischen Konzep-
tion eine Konstruktion, wird er dies nun
vermehrt auch in der Realitit.

In Zeiten des Klonens von Schweinen
hat sich im Sciencefictionfilm das Klonen
von Menschen schon durchgesetzt. Vor
diesem Hintergrund ist das Anbringen
eines dritten Ohrs nur eine folgerichtige
und konsequente Weiterentwicklung der
Durchbrechung und Erweiterung der
Ko6rpergrenzen. Er bereue nur, dass er
damit nicht wiirde héren kénnen, meint
Stelarcl0.

Identitdten sind immer mit Erlebnis-
realitdten verkniipft. Dass der Sciencefic-
tionfilm wie im Falle von Matrix so weit
geht, nur noch die Simulation als die
Erlebnisrealitidt zu setzen, weist auf den
Zustand der Identitdten in derjenigen
Gesellschaft zuriick, die ihn hervorge-
bracht hat. Identitéts- und Realitdtswech-
sel sind in eXistenZ zur Normalitdt
geworden. Und diese Wechsel werden
durch korperliche Erweiterungen ermdg-
licht. Es geht nicht einfach nur der Geist

9 Bronfen Elisabeth, Eréff-
nungsrede des Symposi-
ums «Inside THE
MATRIX. Zur Kritik der
zynischen Virtualitét».

10 «Und auch sonst keine
Sinneseindriicke empfan-
gen», bemerkte Stelarc an
einer Veranstaltung von
Digital Brainstorming
1998 in Ziirich.

96



auf die Reise in die Simulation. Es werden
nicht nur — wie in unserem Alltag — Teil-
identitdten im Internet aufgebaut. Es sind
kéirperliche Erweiterungen, die zu neuen
Welten fiihren und auf eine gesellschaft-
liche Entwicklung zurtickverweisen, die
neue Antworten auf die anstehende
Verunsicherung durch die industriell-
biologische Revolution sucht. Durch die
digitale Revolution war dem Bild nicht
mehr zu trauen. Nun gilt die Verunsiche-
rung der korperlichen Erscheinung und
bald stdsst sie in Bereiche vor, die den
genetischen Code betreffen. Auch auf so
eine Entwicklung weist ein «Drittes Ohr»

hin.

Literatur

ANzIEU Didier

1991. Das Haut-Ich. Frankfurt a.M: Suhrkamp.

STECHER Thorsten

1998. «Der Mann mit den drei Ohren». Die
Zeit vom 30. 12. 1998.

Abstract

From Matrix to eXistenZ: The
Cyborg goes biological

The convergence of computer science
and biotechnology has led to a parallel
convergence around questions of human
identity and the human body. This
nourishes fantasies about threatened body
boundaries and about playful multipli-
cations of identity. Science fiction movies
make these fantasies explicit and thus
mirror our collective concerns and fears
about technological developments.

In Matrix, peoples’” minds live in a
computer simulation of the world at the
end of the 20th century. But their bodies
are kept in tanks and reduced to a state of
utter instrumentalized passivity. Prisoners
of a simulated world created by machines,
they are not even aware of their physical

TSANTSA 5.2000

existence.

In David Cronenberg’s eXistenZ, a new
kind of computer game achieves an
existential reality for its players. The
game’s driver, a «<pod», is like an organic
tool and plugs directly into its player’s
nervous system. It accesses the memories,
anxieties and preoccupations of its
players, so that the direction each game
takes depends entirely on who is playing.
The skin ceases to be the experienced
boundary between inside and outside, as
the pod extends the body organically and
enables it to live other identities.

Autor

Beat Funk (1957), Filmtheoretiker. Bis
1994 Assistent am Seminar fiir Filmwis-
senschaft der Universitdt Ziirich. Seither
nebst publizistischer Tatigkeit an verschie-
denen Projekten der neuen Medien betei-
ligt (u.a. fiir VIPER Luzern, fiir das
Museum fiir Gestaltung Ziirich und
Gottlieb Duttweiler Institut in Riischli-
kon). Seit 1998 Inhaber einer Computer-
und Internet-Firma in Ziirich.

Adresse: Funk communications, Uetli-
bergstrasse 84, Ziirich; <beat@fuco.ch>,
http:/ / www.fuco.ch/texte

Aus Matrix

97















	Von Matrix zu eXistenZ : der Cyborg wird biologisch

