
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Von Matrix zu eXistenZ : der Cyborg wird biologisch

Autor: Funk, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Matrix zu eXistenZ

Der Cyborg wird biologisch

Beat Funk

Der Sciencefictionfilm fungiert schon
lange als feiner Seismograph für
gesellschaftliche Befindlichkeiten. Er kann
durchaus als Spiegel schwer zu fassender

Prozesse des gesellschaftlichen Be-
wusstseins angesehen werden. Beim Film
Matrix der Gebrüder Wachowski sehen

wir uns mit einer Schreckensvision
konfrontiert. Die menschlichen Körper,
beherrscht durch die Maschinen, vegetieren

nur noch in warm gehaltenen Bottichen

dahin. Für ihr Erlebnisbedürfnis
wird eine Welt des ausgehenden 20.
Jahrhunderts simuliert, die sogenannte
Matrix, die aus Computercodes generiert
wird: eine Angstphantasie der
durchindustrialisierten und mediasierten
Gesellschaft, eine Visualisierung des

Verdrängten, eine Umkehrung der Phantasie

von der Beherrschung der Welt.
In Zeiten, in denen die gesellschaftlichen

Identitäten brüchiger geworden sind,
in denen viele provisorische Identitätsangebote

vorhanden sind, zwischen denen
sich zu bewegen aber zunehmend schwieriger

wird, entwickeln virtuelle Realitä¬

ten einen kräftigen Sog. Es ist dem Subjekt
nicht mehr möglich wie im Ideal des
Bildungsbürgertums, sein Leben und
darauf stützend seine Identität als Roman
konsistent zu erzählen. Vielmehr zerfällt
dieses Gebilde in Teilgeschichten,
Fragmente, von denen immer mehr in
Erlebniswelten des Fernsehalltags und
Internets spielen. Klassische Institutionen
wie Kirche, Politik und Wissenschaft
fungieren je länger je weniger in der Rolle
des Lacan'schen grossen Anderen. In
David Cronenbergs Film eXistenZ werden
verschiedene virtuelle Realitäten
durcheinandergewirbelt und der normalen
Realität ihr Reiz gänzlich entzogen. Das
Subjekt ist nicht mehr die stabile Einheit,
wie sie dem Ideal der Aufklärung
entspricht. Ein Symptom dafür sind
Vorstellungen einer erhöhten Durchgängigkeit

der Körpergrenzen. In eXistenZ
werden virtuelle Realitäten durch den
Anschluss an organische Erweiterungen
erlebbar gemacht. Das geht so weit, dass
ein Leben ohne Erweiterungen gar nicht
mehr als lebbar empfunden wird.



Matrix

In Matrix wird die erlebbare Wirklichkeit

nur noch simuliert. Ein Programm
versorgt die Zellen mit Reizungen und
Informationen, aus denen sie ihr Erleben

generieren. Zweck des Daseins der
Menschen ist nur noch, als Batterien die
Energie der Maschinen zu erneuern.
Dafür sind die Körper über unzählige
Schläuche an ein System der Maschinen
angekoppelt. Am Hinterkopf befindet sich

der Anschluss zum Gehirn. Die Welt
ausserhalb der Bottiche ist nur noch eine

Industriewüste, der Himmel durch
permanente Wolken verdunkelt, das
Ökosystem zusammengebrochen. Matrix
ist eine zu Ende gedachte Endzeitphantasie.

Gehören versiffte Landschaften und
Apokalypse schon längere Zeit zum Scien-

cefictionfilm, so schafft Matrix eine neue
Stufe der radikalen Ausgestaltung.
«Welcome in the desert of the real», sagt
Morpheus zum Filmhelden Neo, als er
diesen durch die Industriewüste führt,
um ihm die Augen zu öffnen. Die Welt
am Ende des 20. Jahrhunderts, führt
Morpheus weiter aus, existiere nur noch
als Teil einer neurointeraktiven Simulation.

«Du hast bis jetzt in einer Traumwelt
existiert», so Morpheus und mit Blick auf
die zerstörte Landschaft: «Das ist die Welt,
wie sie heute existiert.»

Die Welt als eine «neurointeraktive
Simulation», eine Simulation eines zentralen

Computerprogramms. Die Körper
liegen in ihren uterusartigen Käfigen, der
«Geist» ist in die Simulation der «Welt im
ausgehenden 20. Jahrhundert» verlagert.
Ihre Wirklichkeit ist nichts anderes mehr
als elektromagnetische Signale, von ihrem
Verstand interpretiert, eingespeist durch
ihre Nackenöffnung ins Gehirn. Diese
filmische Phantasie setzt als zynische
Pointe die Maschinen als Beherrscher der
Menschen ans Ende der Entwicklung. Die
Maschinen halten die Menschen nun so,
wie diese Pflanzen und Tiere hielten. Man
könne fast glauben, meint Morpheus im
Film zu Neo, «das Schicksal treibe mit
uns Menschen einen Scherz!»1 Evolution,

einfach Evolution sei das, meint dagegen
Smith, ein von den Maschinen in die
Matrix eingeschleuster Agent und
vergleicht die Entmachtung der Menschen
durch die Maschinen mit dem Aussterben

der Dinosaurier.
Die Matrix umhüllt in der Wahrnehmung

der Menschen ihre Körper und
macht sie blind gegenüber einer alten
philosophischen These, dass jeder Mensch
ein Sklave ist, in Knechtschaft geboren,
in einem Gefängnis der Wahrnehmungen
und Einbildungen. Von diesem Mix
nimmt er an, dass er die reale Welt sei.

Dabei legt sich die Vorstellung von sich
selber wie eine zweite Haut über die
Körper. Die Haut ist Hülle für das psychische

Ich. «Haut-Ich» nennt es Didier
Anzieu (1991: 60), «[...] ein Bild, mit
dessen Hilfe das Ich des Kindes während
früher Entwicklungsphasen ausgehend
von seiner Erfahrung der Körperoberfläche

eine Vorstellung von sich selbst
entwickelt als Ich, das die psychischen
Inhalte enthält». Aus diesem Bild generiert
sich auch Identität. Sie steht an der
Schnittstelle der spannungsgeladenen
Beziehung zwischen dem Ich und der
symbolischen Ordnung. Diese zweite
Haut aber, die sich - in der kulturellen
Einbindung - in Beziehung zur Vorstellung

von sich selber über die Körper legt,
ist in Matrix vollständig computergeneriert.

Es ist der Programmcode, der die
symbolische Ordnung schafft. Es gibt
keine Differenz zur Matrix ausser ausserhalb

von ihr zu sein. Beides befindet sich
in der Matrix: sowohl die Identität, als
auch die erlebte Wirklichkeit. Die
Spannung zwischen Selbst und Ich scheint
wie aufgehoben.

Die Matrix ist die nahezu perfekte
Simulation. Sie ist rein, ausser diesem
verschwindend kleinen Teil von
Widerstandskämpfern und -kämpferinnen, die
sich noch in ihr bewegen. Für die Maschinen

sind das Störungen, die durch ihre

Agenten eliminiert werden müssen. Nicht
von ungefähr verflüssigt sich vor Neo ein
Spiegel, nachdem er die Einladung von
Morpheus angenommen hat, die
«Wahrheit» über die Matrix zu erfahren.
Der Spiegel als Symbol für das Bild,

1 Matrix, USA 1999, Die
Wachowski Brüder.
Morpheus meint zu
dieser speziellen Art der
Zynik des Schicksals
(transkribiert): «Fate, it
seems, is not without a

sense of irony.» Siehe
auch:

http: / /www.whatisthe
matrix.com



welches sich Neo von sich in der Welt
aufgebaut hat, löst sich auf - verflüssigt
sich - in dem Masse, in dem der Glaube
an die simulierte Wirklichkeit der Matrix
abnimmt. Nachdem er die entscheidende

rote Pille als Auftakt zum Verlassen
der Matrix geschluckt hat, verflüssigt sich
auch die Oberfläche der Hände und die
Unterarme lösen sich auf. Die «zweite
Haut» ist weg.

Höchste Zeit für Morpheus und seine
Freunde, seinen Körper aus dem
Kabelsystem zu befreien und ihn in das
«Ausserhalb» der Matrix zu transferieren.

Dies ist nicht ohne Risiko für den
Körper und noch mehr für die Seele von
Neo. Es gilt, den Schock zu verdauen, bis
jetzt in reiner Simulation gelebt zu haben.
Sein Körper muss gepflegt werden, alle
künstlichen Körperöffnungen der
Anschlüsse an das System der Maschinen

müssen medizinisch versorgt werden.
Aber vor allem muss der Geist trainiert
werden. Dafür hat die Gruppe um
Morpheus spezielle Computerprogramme

entwickelt, Trainigsprogramme im
Umgang mit der Matrix für die
Widerstandskämpfer und -kämpferinnen.
Eingeschleust in ein solches Programm fragt
Neo Morpheus, warum er sich immer
noch so sehe wie in der Matrix. Was er
sehe, sei sein Restselbstbild, so Morpheus,
die mentale Projektion seines digitalen
Selbst: «Your appearance now is what we
call "residual self-image". It is the mental
projection of your digital seif.» Und auf
die Frage nach der Realität meint
Morpheus, wenn er darunter versteht, was er
fühlen, schmecken, sehen kann, ist die
Realität nichts anderes als elektromagnetische

Impulse interpretiert von seinem
Verstand2.

Neos Erwachen ausserhalb der Simulation

stehe für den Gedanken an, «[...] die
schreckenerregende Möglichkeit, der
Mensch sei nichts anderes als ein Teil
innerhalb eines komplexen mechanischen
Gebildes», so Bronfen3 am Symposium
«Inside THE MATRIX» am Zentrum für
Kunst und Medientechnologie (ZKM) in
Karlsruhe, «von einer gottähnlichen
Maschine im Griff gehalten, beherrscht
und organisiert; ein Gefangener der ihn

verwaltenden Mächte, derer er sich nicht
einmal bewusst ist, weder mit sich selbst
identisch, noch selbständig handlungsfähig,

dafür aber von den ihn verwaltenden

Mächten in seiner Urteilsfähigkeit
derart getrübt, dass er an Stelle seiner
wahren Existenzbedingungen nur eine
ihm vorgesetzte Illusionswelt
wahrnimmt.» Morpheus formuliert es im Film
gegenüber Neo so, als dieser nach der
Wahrheit fragt: «That you are a slave, Neo.
That you, like everyone else, were born
into bondage [...] kept inside a prison
that you cannot smell, taste, or touch. A
prison of your mind». Die Matrix ist eine
Simulation ohne Existenz. Die körperliche
«Existenz» - vollständig passiv gefangen
gehalten in einem künstlichen
Uterusbehälter - ist eine Existenz ohne direkten
Bezug zu einer Vorstellung von Welt.

Man wird an Piatons Höhlengleichnis
erinnert. Die Menschen, gefangen in der
Höhle, halten das Schattenspiel an den
Wänden für die Wirklichkeit. Der
Ausbruch aus diesem Gefängnis nach
oben ans Licht der Wahrheit, das auch
blenden kann, führt aber in Matrix nur
noch in «the desert of the real», in eine
Welt, in der die Maschinen die Menschen
züchten. Das «Ausserhalb» - ausserhalb
der Matrix - ist im Film absolut gesetzt.
Morpheus und seine Crew kurven mit
einem antik anmutenden Gefährt aus dem
Jahre 2000 namens Nebuchadnezza
umher. Vom Schiff her - wenn ihre Köpfe
an das Kabelsystem angekoppelt
werden - reisen sie in die Matrix und
kämpfen gegen die virtuellen Agenten
der Maschinen. Kontakt mit der Besatzung

der Nebuchadnezza halten sie über
Handys, doch nur über alte analoge
Telefonleitungen öffentlicher Sprechkabinen

können sie zurückgeholt werden.
(Offensichtlich können die Erlebniswelten

digital generiert werden, die Körperwelten

hingegen bleiben dem Reich des

Analogen verhaftet.)
In einer gewissen Lesart würde in der

Fiktion des Films ausserhalb der Matrix
auch ausserhalb des Symbolischen zu sein
bedeuten. Hier gäbe es nichts mehr und
nichts weniger als das Lacan'sehe Reale.
Die zweite Haut wäre weg. Morpheus'

2 Matrix, USA, 1999,
Morpheus (transkribiert):
«[...] "real" is simply
electrical signals
interpreted by your brain.»

3 Bronfen Elisabeth,
Eröffnungsrede am
Symposium «Inside THE
MATRIX. Zur Kritik der
zynischen Virtualität» am
28. Oktober 1999, veranstaltet

vom Zentrum für
Kunst und Medientechnologie,

Karlsruhe, vom
Europäischen Institut des
Kinofilms, Karlsruhe und
von bluebox, Freundeskreis

Schauburg e.V.,
http: / /www.zkm.de



Begrüssung «Welcome in the desert of the
real» wäre die Begrüssung zum Realen
(er sagt es übrigens wiederum in einer
Computersimulation, nicht in der Matrix,
sondern in einem eigenen Schulungsprogramm).

Doch dies wird der Ambiguität
des Realen nicht gerecht. Das Reale steckt
in der Matrix selbst und beeinflusst in
einer bestimmten Beziehung die Vorstellung

von Welt des Subjekts. Die Gruppe,
die abgekoppelt vom Kabelsystem ausserhalb

der Matrix ihre Kurven dreht, hat
sehr wohl ihre eigene symbolische
Ordnung. Ist innerhalb der Matrix der
Programmcode gottähnlich gesetzt - und
nicht etwa, wie Bronfen meint, die
Maschinen -, verfügt die Gruppe sowohl
über einen utopischen anderen Ort - Zion
im Erdinneren, in dem noch Menschen
leben, die nicht ans Maschinensystem
angekoppelt sind - und über Mythen. So

lebte beispielsweise zu der Zeit, als die
Matrix geschaffen wurde, auch ein
Mensch, der nach seinem Gutdünken die
Matrix umgestalten konnte. Er sei derjenige

gewesen, der die ersten Menschen

befreite. Nach seinem Tod hätte das
Orakel prophezeit, dass er einmal zurückkehren

werde, die Zerstörung der Matrix
einleiten und die Menschen aus ihrem
Batteriedasein befreien würde. Morpheus
glaubt, auf seiner Suche in der Matrix auf
ihn gestossen zu sein: «He is the One»,
so Morpheus über Neo. Die Gruppe
verfügt somit auch über ihren eigenen
Glauben an einen «Erlöser». Dieser
Glaube hält sie zusammen. Die Analogien
zu Christus werden im Filmskript noch
weitergetrieben, indem die Gruppe auch
noch den eigenen Judas unter sich hat,
der schliesslich Morpheus an die Agenten
der Maschinen verraten wird. (Nebst den
buddhistischen Elementen, Versatzstücken

platonischer Philosophie, Sätzen aus dem
Denken Descartes', sind es hier die christlichen

Elemente, die in diesem Mix der
Unübersichtlichkeit auftauchen.

Die Matrix in ihrer perfekten Simulation

einer Welt ohne Existenz trägt
genealogisch in sich den Kern ihrer eigenen
Bedrohung, das Wissen um einen, der
diese Welt umgestalten kann, das Wissen



darum, dass ein paar Menschen ausserhalb

leben, das Wissen um Zion, dem
anderen Ort im Erdinneren, wo noch
Menschen leben, die nicht angekoppelt
sind. Agent Smith, der rein virtuelle,
vollständig von den Maschinen generierte

Gegenspieler Neos, will nichts sehnlicher

als den Zugangscode zum
Zentralcomputer Zions. Sein Job wäre
erfüllt und er könnte dann zurück in sein
Maschinendasein. Es behagt ihm nicht
besonders, sich in dieser menschlichen
Simulation zu bewegen; ganz seinem
virtuellen Naturell entsprechend, behagt
ihm auch das Fleischliche nicht. Aber was
er absolut hasst, sind Gerüche.

Ganz anders sieht dies Cypher, der
Morpheus schliesslich verraten wird. Er
sehnt sich wieder einmal nach einem
Steak, das nach einem Steak schmeckt,
obwohl er genau weiss, dass die Matrix
ihm den Geschmack simuliert. Allzu gern
möchte er dieses Wissen aber wieder mit
Unwissenheit tauschen und die
Morpheus'sehe «Wahrheit» vergessen. Unwissenheit

sei, meint er in anti-aufklärerischer
Pose, ein Segen.

Agent Smith hingegen, der dem Verräter

die Rückankoppelung an die Matrix
verspricht, fungiert im Film als Erklärer
mit intellektueller Distanz. Als Produkt
der Maschinen steht er ausserhalb der
menschlichen Produktion von Welt auf
einer Art Meta-Ebene, obwohl er durch
seinen Job gezwungen ist, sich in der von
der Matrix produzierten menschlichen
Realität zu bewegen. Agent Smith - in
seiner virtuellen Position - bringt für die
Imperfektion der Matrix ein Argument
aus der Vergangenheit: Sie wird mit dem
Fehler, keine perfekte Welt zu simulieren,
von den Menschen viel besser akzeptiert:
«Did you know that the first Matrix was
designed to be a perfect human world?
Where none suffered, where everyone
would be happy? It was a disaster. NO
one would accept the program.» Niemand
wollte die perfekte, friedliche Welt ohne
Leiden: Kein Mensch nahm die Einladung
zu dieser Simulation an. Es sind gerade
die Krisen und das Leiden, die zum Sich-

in-der-Welt-Bewegen einladen, ähnlich
wie das (sado)masochistische Erleiden

von Schmerz zu einer Wiedergewinnung
von Identität führt: «[...] believe that, as a

species, human beings define their reality
through suffering and misery.» Noch
einmal: Es ist der Statthalter der Maschinen,

der die Position der Widersprüchlichkeit

menschlicher Existenz vertritt.
Die Widerstandsgruppe selber kommt in
ihren Positionen einsilbiger, gradliniger,
um nicht zu sagen, totalitärer daher.

Morpheus' fester Glaube an «The One»
ist die Wiederbelebung eines alten
Erlösermythos. Der Held wird zum Helden und
Befreier, je mehr die anderen der Gruppe
an ihn als Helden und Befreier glauben.
Doch dies ist nicht alles. Neo selbst kann
seine Befreierfunktion erst ausüben, wenn
er in sich jeglichen Zweifel überwunden
hat, «The One» zu sein. Er muss eins
werden mit der symbolischen Position,
die er einzunehmen hat, um wirklich «The
One» und der Retter zu werden, von dem
andere glauben, dass er es sei. «Only the
mind makes it real», so Morpheus zu
Neos Frage, warum er Verletzungen, die
er auf seinen Ausflügen in der Matrix
erleide, auch an seinem Körper erleide.
Erst eine Art buddhistisches Leer-Sein,
das er anzustreben hat, ermöglicht es ihm,
in der Matrix unverwundbar zu werden:
«You have to learn to let go of that anger.
You must let go of everything. You must
empty yourself to free your mind.»

Bei seinem Besuch des Orakels sieht
er einen Jungen, der Löffel verbiegen
kann. «Versuch nicht den Löffel zu verbiegen»,

meint der Junge zu ihm, dies sei
nämlich nicht möglich. «Versuch, Dir die
Wahrheit vorzustellen. Dann wirst Du
sehen, dass sich nicht der Löffel biegt,
sondern Du.»

Erst nachdem Neo wirklich begriffen
hat, dass er nicht die Matrix, sondern
seine Vorstellung von Welt biegen muss,
sieht er mitten in der Matrix nicht mehr
die Figuren als Simulationsergebnis des
Codes, sondern direkt den sie erzeugenden

Code. Erst jetzt können die Agenten
und Gegner Neos - von den Maschinen in
den Matrix-Code geschickt - ihn nicht
mehr verwunden. Die Kugeln dieser
virtuellen Agenten können ihn nicht mehr
durchdringen. Die Agenten, die nur in



seiner angeeigneten Vorstellung von Welt
wirksam sind, verlieren ihre Macht,
nachdem er diese Aneignung von Welt
durchschaut und ihr eine eigene
entgegenstellt, auf welche die Matrix wiederum
reagieren muss. Er erkennt, dass diese
Welt keine eigenständige substanzielle
Existenz hat. Damit kann er sich ausserhalb

des Raum-Zeit-Kontinuums setzen,
Kugelgeschosse bremsen und mit der
eigenen Hand stoppen. Die Welt wird erst
zur Welt in seinem Kopf: «Only the mind
makes it real.« Nun kann er sich die
Matrix wie eine zweite Haut überstreifen
und wieder ablegen. Er kann sich frei
zwischen den Welten bewegen.

Das konnte er kurz vorher noch nicht.
Er lag schon von den Gewehrsalven
durchlöchert am Boden. Trinity, in der
Welt der Matrix wie Neo Hacker bzw.
Hackerin, hat ihn aber märchengleich
wachgeküsst. Sein Geist war noch in der
Matrix, sein Körper aber auf dem Schiff.
Der Geist von Neo liess sich in der Matrix
durch die Gewehrkugeln der Agenten bis
hin zum Herzstillstand durchlöchern.
Trinitys Küsse auf dem Schiff Hessen ihn
in der Matrix wiederauferstehen. Neo
nahm vorher, ganz damit beschäftigt,
Held zu werden, ihre Zuneigung nicht
wahr. Das Orakel prophezeite Trinity, sie
werde sich in denjenigen verlieben, der
auserwählt sei. Sie liebte Neo, also musste
er «The One» sein. Eine Tautologie, wie
Bronfen zu Recht bemerkte. Trotzdem
unterstellt Bronfen der Wirkung dieser
Liebe die unvermittelt vorhandene
Widerstandskraft Neos gegen die Kugeln, als
ob die tautologische Logik dieser Liebe
Neo in die Nähe des buddhistischen Leer-
Seins gebracht haben würde (und die
ganze Liebesgeschichte nicht einfach ein
bekannter Hollywood-Kompromiss an
das sich Liebe wünschende Publikum
darstellen könnte): «Die von ihr angesprochene

tautologische Reversibilität - weil
sie ihn liebe, sei er der Auserwählte, und
weil er der Auserwählte sei, liebe sie ihn -
überträgt sich tatsächlich auf Neo. Ist nur
das wirklich, was er sich vorstellt, dann
kann eine simulierte Tötung weder für
seine Erscheinung in der Matrix noch für
seinen die Nebukadnezzar bewohnenden

Körper Folgen haben. Er wacht nicht nur
wieder auf, sondern kann nun erfolgreich
alle weiteren auf ihn abgeschossenen
Kugeln abwehren.»

Die Grundidee, die dem Filmskript
zugrunde liegt, hat in sich eine paranoide
Struktur: Ein von den Maschinen geschaffenes

Programm, das sich als Vorstellung
von Welt über die Menschen klebt und
den Blick auf die Wahrheit verstellt oder
verblendet, wie es Morpheus in seinen
Erklärungen gegenüber Neo formuliert:
«The Matrix is the world that has been

pulled over your eyes to blind you from
the truth.» Es ist eine den Menschen böse

gesinnte, andere Macht, welche die Welt
zentral steuert. Es ist eine von allen
Differenzen gereinigte Simulation, ein in sich

geschlossenes System, in welchem die
Menschen sich nicht mehr mit der
angeeigneten Vorstellung von Welt bewegen,
in der eigentümlichen Spannung zu ihrem
Selbst. Die Körper selber bleiben regungslos.

Die Agenten der Maschinen haben
folgerichtig nur noch die Funktion, die
letzten Störungen zu bereinigen.

Als Gegenpol zu dieser drehbuchsei-
tigen Konstruktion von Simulation kann
nur ein Befreier (Erlöser) die Menschen
davon befreien: «The One», einer, der laut
Legende an der Entwicklung der Matrix
mitgearbeitet hat und gleich einem
Hacker-Programmierer Löcher in der
Matrix hinterlassen hat. Die paranoide
Struktur produziert als Gegenpol eine
Heilslehre mit einem Erlöser, der sich
gleichzeitig im wie auch ausserhalb des

Systems befindet. Wer erklärt für das

allgemeine gesellschaftliche Bewusstsein
noch die Welt? Wer kann in der Lacan-
schen Denkart noch als der symbolische
grosse Andere fungieren, wenn die alten
Institutionen der Welterklärung wie die
Kirchen immer mehr an Bedeutung verlieren,

der Wissenschaftsslang für die
Mehrheit auch in der Widersprüchlichkeit

der Positionen nicht mehr verstehbar

ist und wir uns täglich überlegen
müssen, welche Identität wir annehmen
sollen, wie brüchig sie auch immer sein
wird? Der Cyberspace hat uns nicht die
Weltengemeinschaft gebracht, die sich
nun untereinander besser versteht und

92



einander näher gekommen ist. Slavoj
Zizek: «Cyberspace was supposed to
bring us all together in a Global Village;
however, what effectively happens is that
we are bombarded with the multitude of
messages belonging to inconsistent and
incompatible universes - instead of the
Global Village, the big Other, we get the
multitude of "small others", of tribal particular

identifications at our choice.»4

Die politische Frustration des Einzelnen,

so Zizek, gründet in der täglichen
Konfrontation mit der Erfahrung,
entscheiden zu müssen und gleichzeitig zu
erfahren, dass man gar nicht in der Position

ist, zu entscheiden. Hier liegt ein
Nährboden für das Entstehen von konspirativen

Theorien, mit der Behauptung von
den grossen Verschwörungen, von den
«bösen Mächten», die uns unbewusst
steuern und im Falle von Matrix die
Menschen in diesen kokonartigen, pränatalen

Behältnissen dahinvegetieren lassen.

Für Zizek sind dies die zwei Seiten der
Perversion: «THE MATRIX, OR, THE
TWO SIDES OF PERVERSION: Therein
resides the correct insight of The Matrix:

in its juxtaposition of the two aspects of
perversion - on the one hand, reduction of
reality to a virtual domain regulated by
arbitrary rules that can be suspended; on
the other hand, the concealed truth of this
freedom, the reduction of the subject to an
utter instrumentalized passivity.»

Dieses vollständig uterusähnliche
Dahinvegetieren in der einzigen Funktion,
als Batterien für Maschinen zu dienen, ist
nicht nur für das autonome Ich-Ideal eine
radikale, schreckenerregende
Gegenphantasie, es ist an der Spitze der
Entwicklung der industriellen Revolution
mehr als das Gegenteil der Aufklärung. Es

ist eine Angstphantasie der durchindustrialisierten

und mediasierten Gesellschaft,
eine Visualisierung des Verdrängten, eine

Umkehrung der Phantasie von der
Beherrschung der Welt. Der Mensch
schickt sich nicht mehr an, die Welt zu
beherrschen, seine Welt wird nicht einfach

von anderen beherrscht, sondern sie wird
produziert. Die Körper vegetieren funktio-
nalisiert dahin, die Psychen bewegen sich
in der Simulation. Die Körper sind ohne
Existenz.

4 Zizek, Slavoj, The
Matrix, or, the two sides
of perversion, «Inside
THE MATRIX. Zur Kritik
der zynischen Virtualität»
am 28. Oktober 1999,
veranstaltet vom Zentrum

für Kunst und
Medientechnologie, Karlsruhe,

vom Europäischen
Institut des Kinofilms,
Karlsruhe und von
bluebox, Freundeskreis
Schauburg e.V.

http: / /www.zkm.de



EXistenZ

Im Film eXistenZ von David Cronenberg

sind es hingegen körperliche
Erweiterungen5, in denen der Programmcode
steckt, der die neuen Erlebniswelten
erschafft. Die Spielkonsolen, die in wilde
neue Realitäten entführen, sind
fleischlich-biologische Erweiterungen, die aus
Teilen von noch lebenden mutierten
Amphibien zusammengesetzt werden. Es

sind Organismen, die chirurgisch repariert
werden können. Weil sie körperlich sind,
werden sie auch nicht wie bei Matrix
durch die Schädeldecke hindurch mit dem
Gehirn verbunden, sondern in der unteren
Rückengegend mit dem Rückenmark. Die
dazu notwendige Öffnung wird Bioport
genannt. Die Spielsoftware erhält über
das Rückenmark Zugang zu den Erinnerungen

und psychischen Besetzungen der
Spielenden (was neueren Forschungen
zufolge durchaus plausibel erscheint). Das

Spielgeschehen ist also immer direkt
abhängig von der psychischen Konstitution

und Stimmung der Spielenden und
wirkt auf diese zurück. Die Spiele können
nicht nur süchtig machen. Viele möchten
in die nachher als langweilig empfundene
Realität gar nicht mehr zurück. Für
Allegra Geller, die Heldin des Films («[...]
the adored gaming goddess herself »)6,

ist das von ihr entwickelte Spiel nicht
einfach nur ein Spiel, sondern ein
komplett neues Spielsystem7. Die Körper
sind daran beteiligt und zwar direkt. Sie

werden nicht ausserhalb der simulierten
Welt gehalten.

Die Komplexität von David Cronenbergs

Filmskript spielt mit mehrstufigen
Realitätswechseln, bei der die Simulation

der Realität immer perfekter wird, um
in der Schlussauflösung das Ganze auf
ein einziges Spiel zurückzuführen. In
diesem Spiel wird die Spielentwicklerin
Allegra Geller mit dem Tode bedroht. Sie
flüchtet mit dem Marketing-Angestellten
Ted Pikul und hat aus Sicherheitsgründen

die einzige Kopie des neuen Spiels
eXistenZ bei sich in ihrer eigenen
Spielkonsole. Diese ist organisch erkrankt
(infiziert) und muss mehrstündig operiert

werden. Zum Austesten der Software
braucht sie dringend einen freundlich
gestimmten Testpartner (die psychische
Konstitution der Spielenden bis in die
tieferen Schichten des Unterbewusstseins
gestaltet das Spiel ja wesentlich mit). Sie

überredet Ted Pikul zu einem gemeinsamen

Spiel. Doch dieser muss sich dafür
zuerst illegal einen Bioport in sein
Rückgrat verpassen lassen. Er hat noch
keinen. Er gibt vor, aus Angst vor
gelegentlich auftauchenden
Rückenmarksverletzungen bei der Einsetzung
des Bioport, bis jetzt darauf verzichtet zu
haben. Doch stimmt dies? Oder gehört er
zu den militanten Spielgegnern, den
Simulationsgegnern, einer Art Vereinigung

für ein «Zurück zur Natur» bezogen
auf Erlebnisrealitäten. An einer Tankstelle

treffen sie jemanden, der ihm illegal
einen Bioport einpflanzen kann. Doch
kaum eingesetzt, entpuppt sich der
Tankstellenwart als eine reale Bedrohung
von Allegra. Obwohl er sie abgöttisch
verehrt für die virtuellen Realitäten, die
sie für ihn geschaffen hatte, hat sie ihn
als Autorin der Spiele um sein normales
Leben gebracht. Sie können ihn besiegen
und finden endlich einen Ort der
Zurückgezogenheit, an dem sie sich gemeinsam
die Schläuche der reparierten Spielkonsole

gefühlvoll an ihre Körper anschlies-
sen können.

In die Spielwelt eingetreten finden sie
allerneueste Spielentwicklungen, die als

kleine organische Klumpen in ihren
Bioports verschwinden. In der Folge
landen sie - nach einer erotischen
Annäherung - mitten in der Produktionsstätte

organischer Spielkonsolen. Die
Personen, die sie nun spielen, sind damit
beschäftigt, amphibische Organismen
lebend aufzuschneiden und für die
Auswertung in der Produktion vorzubereiten.

Sie sind an einem Ort angelangt, an
dem die Basiselemente des Spiels, das sie

gerade spielen gefertigt werden. Und sie
sind - verwirrend genug - selber daran
beteiligt. In der Folge kommt es zu
verschiedenen Wechseln von Ebenen der
Spielrealitäten. Ted Pikul wird in einer
zentralen Szene in einem chinesischen
Restaurant durch die Realitätsnähe im

5 Aus der Synopsis des
Films: «The name of the

game is eXistenZ - a

system based on technology

so advanced that it
borders on biology [...].
What brings such intense

realism to eXistenZ is
the fact that the game's
driver, a "pod" that bears
a resemblance to a living
organ, plugs directly into
its player's nervous
systems via "bioports" or
"spinal jacks", which
have been implanted into
each of these fanatical
gamers. Because the pod
has access to the
memories, anxieties and

preoccupations of its
players, the direction
each game takes depends
entirely on who's playing.»

http: / / www.existenz.
com

6 Zitat aus der
Kurzzusammenfassung des
Films unter
http:/ / www.existenz.
com

7 «[...] an entirely new
game system». Allegra
Geller in eXistenZ über
ihr neues Spielsystem.



il
Mix zwischen seinem eigenen Charakter
und dem Charakter, der ihm im Spiel
zugeordnet wird, so sehr verwirrt, dass er
aussteigen muss. Dies gelingt ihm durch
ein demonstrativ ausgerufenes «paused».
Allegra und er finden sich auf dem Bett
wieder, auf dem sie das Spiel gestartet
haben. Diese Realität erscheint ihnen zu
banal. Allegra will zurück. Ted kommt
mit.

Die Grenzen zwischen den einzelnen
Ebenen der Spielrealität werden
durchgängiger, flüssiger. Bald ist nicht mehr
klar, ob eine Szene auf der zweiten
Spielebene spielt (dem Spiel, das nach dem
Einsetzen des Bioports bei Ted gestartet
wurde) oder auf der dritten Ebene (dem
Spiel, das nach dem Einsetzen des organischen

Spielkörpers in die Bioports gestartet

wurde). Unsicherheit stellt sich ein, ob
in Tat und Wahrheit dieser Ausstieg eine
Simulation der dritten Spielebene ist.
Doch viel stärker tritt das Gesicht der
Gegenpartei hervor: Es ist eine
Widerstandsgruppe teilweise fanatischer Anhänger

der Realität, die nicht nur Allegra
Geller, sondern die ganze Simulationsmaschinerie

zu ihrem Feind erklärt hat
und die eine klar eindimensionale
Ordnung der Realität vertritt. Sie möchten
ihre bedrohte symbolische Ordnung
durch das Zerstören der virtuellen Realitäten

wiederherstellen. Dafür sind sie bereit,
eine Art Guerrillakrieg zu führen. Es ist
also hier nicht eine Widerstandsgruppe,
die sich ausserhalb der von der Obrigkeit
der Maschinen verordneten Simulation
von Wirklichkeit begibt und sowohl ihren
Anführer wie auch ihren Befreier in ihren
Reihen hat, sondern eine Gruppe fanatischer

Gegner virtueller Realitäten, die sich

zu einem spontanen Krieg gegen die
Simulation von Realitäten gefunden
haben.

Das Interessante an dieser filmischen
Phantasie ist die körperliche Erweiterung,
die zu simulierten Realitäten führt. Es ist
nicht der Kopf allein, der sich in simulierte

Realitäten begibt, nicht der Programmcode

der Matrix, der die Reizungen für
Sinneseindrücke generiert, es sind organische

körperliche Erweiterungen, die über
die Rückenöffnungen im direkten Kontakt

zum menschlichen Körper stehen. Der
Film verfügt zwar über eine erotische
Sequenz in klassischem Hollywoodstil.
Erotisch besetzt sind aber andere Orte.
Die Bioports am Rücken haben es den
Protagonisten und Protagonistinnen am
meisten angetan. Vorsichtig werden sie
mit Speichel angefeuchtet, mit den Lippen
berührt, massiert, gepflegt. In sie werden
behutsam die organischen Leitungen zu
den Spielkonsolen gesteckt, in ihnen
verschwinden auf der nächsten Spielebene

ganze organische Spielteile. Zum
andern wird hier die menschliche
Realitätswahrnehmung nicht zentral vom
Kopf her gedacht, sondern auf den
ganzen Körper verteilt bzw. im
Zusammenspiel von Körper und Gehirn produziert.

Stelarc

Aber nicht nur der Sciencefictionfilm
beschäftigt sich mit Ausweitung und
Durchdringung von Körpergrenzen. In
einer seiner Aktionen hat der australische

Cyborg-Künstler Stelarc seinen Körper
direkt durch Befehle aus dem Internet
steuern lassen. Dabei war er nicht mehr
«Herr» über seinen Körper, sein Geist
wohl in einer Art Trance, aber nicht in
der Simulation. Stelarc beschäftigt sich
seit Jahren mit der Auflösung einer klar
definierten Trennung zwischen Innen und
Aussen. Seit geraumer Zeit trägt er sich
mit dem Gedanken, ein organisches
drittes Ohr (vgl. Stecher: 30.12.1998) am
Kopf aufbauen zu lassen. Das Projekt ist
bis jetzt am Widerstand seiner Freundin
gescheitert. Trotzdem ist es eine
konsequente Weiterführung seiner Arbeit. Er
liess sich schon eine Sonde in sein Körperinneres

einsetzen und sich einen dritten
Arm anfertigen, den er durch
Muskelkontraktionen steuern konnte. Bei all
diesen Aktionen wurde die klare Grenze
zwischen Innen und Aussen durchbrochen.

In Exoskeleton8 setzt er sich in eine
spinnenartige Maschinerie, die sich mittels
pneumatischer Technik fortbewegen lässt

8 Premiere in Hamburg
1998, Wiederaufführung
u.a. in Bern, Dampfkessel,

Herbst 1999.

95



il
und auf seine körperlichen Steuerungen
reagiert. Dies war ganz klar die Spitze
seiner maschinellen Erweiterungswünsche,

zugleich aber so etwas wie eine
Sackgasse, denn die Maschinerie versteckt
den Kern seines Cyborg-Projekts. Im
Mittelpunkt der Aktion stand nicht mehr
die Transgression zur Maschine, sondern
die Maschinerie selbst, der Sound des

Aufschlagens der Maschinenbeine und
der pneumatischen Steuerungen. Die
ganze Konstruktion erinnert in ihrer
Kolossalität im Vergleich zu Matrix und
eXistenZ an antik anmutende Kampfroboter

aus früheren Sciencefictionfilmen.
Der klassische Kampfroboter hat sich im
Zeitalter des Cloning überlebt. Thorsten
Stecher in Die Zeit über Stelarc nach der
Premiere von Exoskeleton: «Vielleicht, so
räumt er seufzend und unter Anhäufung
einiger biologischer Stirnfalten ein, habe
sich das Publikum in Hamburg von seiner
Konstruktion nicht beeindrucken lassen,
weil es mittlerweile ganz anderes
gewohnt sei: "Das digitale Kino beispielsweise,

wo die Schauspieler neuerdings
ohne jede Hilfe fliegen, wie echt".» Neo
hat am Schluss des Films Matrix diese
Fähigkeit erreicht. Er kann nicht nur in
der Matrix fliegen, er kann diese frei
verlassen und wieder in sie eintauchen,
ohne den Operator Hank um ein «Exit»
zu bitten. Er hat die Grenzen der Matrix
verflüssigt, wie Bronfen zu Recht bemerkt.
Aber auch: «Es kann keine transparente
Identität zwischen imaginärem Selbstbild
und symbolischer Stelle geben»9. Ein Rest

bleibt immer. Daher fasziniert nur eine
Matrix mit Fehlern die Menschen.

Stelarcs kleines drittes Ohr, geschaffen

aus einem Implantat und mit Hilfe
von ein bisschen heutiger Schönheitschirurgie,

hat eine ganz andere konzep-
tuelle Grundlage als Exoskeleton, der
spinnenartige Automat auf sechs Beinen.
Es ist zwar eine ganz kleine Erweiterung
und daher fast nicht zu vergleichen mit
dem maschinellen Koloss. Es ist aber eine

organische Erweiterung. In Zeiten der
Konstruktion von Busenwundern, die sich
ob ihrer schweren Last fast nicht mehr
von selber fortbewegen können und den

Tag am besten liegend verbringen,

erscheint dies zwar harmlos. Die Sprengkraft

liegt aber ganz woanders. Im Unterschied

zum Busen entspricht ein drittes
Ohr nicht einer kulturell vorherrschenden

Phantasie. Ein organisches drittes Ohr
reflektiert viel direkter, wie der Körper
selber immer mehr zum Ort der menschlichen

Konstruktion geworden ist und wir
nach dem Ende der industriellen Revolution

in das Zeitalter der biologischen
Revolution eintreten.

Wie gesagt erwächst Stelarc gar aus
seiner engsten Umgebung Widerstand.
Seine Freundin sieht im Projekt des dritten
Ohrs laut Thorsten Stecher «konzeptuelle
Schwächen». «Wahrscheinlich», so der
Künstler selber mit der ihm eigenen
Ironie, «kann sich meine Freundin etwas
Hübscheres vorstellen als einen Dreiohri-
gen» (Stecher: Die Zeit vom 30.12.1998).
Ein Umbau zum Busenwunder wird da
anders wahrgenommen. In ihren extremen

Ausformungen wird dieser meistens

zur Steigerung der Selbstvermarktung
vorgenommen, die künstliche Umformung

der Körper gewinnt Tag für Tag
ein Stück mehr von Alltäglichkeit. Ist der
Körper, so wie er wahrgenommen wird, in
einer gewissen philosophischen Konzeption

eine Konstruktion, wird er dies nun
vermehrt auch in der Realität.

In Zeiten des Klonens von Schweinen
hat sich im Sciencefictionfilm das Klonen
von Menschen schon durchgesetzt. Vor
diesem Hintergrund ist das Anbringen
eines dritten Ohrs nur eine folgerichtige
und konsequente Weiterentwicklung der
Durchbrechung und Erweiterung der
Körpergrenzen. Er bereue nur, dass er
damit nicht würde hören können, meint
Stelarc10.

Identitäten sind immer mit
Erlebnisrealitäten verknüpft. Dass der Sciencefictionfilm

wie im Falle von Matrix so weit
geht, nur noch die Simulation als die
Erlebnisrealität zu setzen, weist auf den
Zustand der Identitäten in derjenigen
Gesellschaft zurück, die ihn hervorgebracht

hat. Identitäts- und Realitätswechsel

sind in eXistenZ zur Normalität
geworden. Und diese Wechsel werden
durch körperliche Erweiterungen ermöglicht.

Es geht nicht einfach nur der Geist

9 Bronfen Elisabeth,
Eröffnungsrede des Symposiums

«Inside THE
MATRIX. Zur Kritik der
zynischen Virtualität».

10 «Und auch sonst keine
Sinneseindrücke empfangen»,

bemerkte Stelarc an
einer Veranstaltung von
Digital Brainstorming
1998 in Zürich.

96



Vi
auf die Reise in die Simulation. Es werden
nicht nur - wie in unserem Alltag -
Teilidentitäten im Internet aufgebaut. Es sind
körperliche Erweiterungen, die zu neuen
Welten führen und auf eine gesellschaftliche

Entwicklung zurückverweisen, die
neue Antworten auf die anstehende
Verunsicherung durch die industriellbiologische

Revolution sucht. Durch die
digitale Revolution war dem Bild nicht
mehr zu trauen. Nun gilt die Verunsicherung

der körperlichen Erscheinung und
bald stösst sie in Bereiche vor, die den
genetischen Code betreffen. Auch auf so
eine Entwicklung weist ein «Drittes Ohr»
hin.

existence.
In David Cronenberg's eXistenZ, a new

kind of computer game achieves an
existential reality for its players. The
game's driver, a «pod», is like an organic
tool and plugs directly into its player's
nervous system. It accesses the memories,
anxieties and preoccupations of its
players, so that the direction each game
takes depends entirely on who is playing.
The skin ceases to be the experienced
boundary between inside and outside, as
the pod extends the body organically and
enables it to live other identities.

Autor

Beat Funk (1957), Filmtheoretiker. Bis
1994 Assistent am Seminar für
Filmwissenschaft der Universität Zürich. Seither
nebst publizistischer Tätigkeit an verschiedenen

Projekten der neuen Medien beteiligt

(u.a. für VIPER Luzern, für das
Museum für Gestaltung Zürich und
Gottlieb Duttweiler Institut in Rüschli-
kon). Seit 1998 Inhaber einer Computer-
und Internet-Firma in Zürich.

Adresse: Funk communications, Uetli-
bergstrasse 84, Zürich; <beat@fuco.ch>,
http:/ /www.fuco.ch/texte

Aus Matrix

Abstract

From Matrix to eXistenZ: The

Cyborg goes biological

The convergence of computer science
and biotechnology has led to a parallel
convergence around questions of human
identity and the human body. This
nourishes fantasies about threatened body
boundaries and about playful multiplications

of identity. Science fiction movies
make these fantasies explicit and thus
mirror our collective concerns and fears
about technological developments.

In Matrix, peoples' minds live in a

computer simulation of the world at the
end of the 20th century. But their bodies
are kept in tanks and reduced to a state of
utter instrumentalized passivity. Prisoners
of a simulated world created by machines,

they are not even aware of their physical

Literatur
Anzieu Didier
1991. Das Haut-Ich. Frankfurt a.M: Suhrkamp.
Stecher Thorsten
1998. «Der Mann mit den drei Ohren». Die

Zeit vom 30.12.1998.

97










	Von Matrix zu eXistenZ : der Cyborg wird biologisch

