Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Le simulacre dans l'aire culturelle kongo : entre idole et icbne
Autor: Tshiala, Lay

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007496

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le simulacre dans "aire
culturelle kongo

Entre idole et icOne

Lay Tshiala

Ma contribution a la thématique du
simulacre porte sur I'aire culturelle kongo,
en Afrique centrale. Il s’agit de la région
entourant I’embouchure du fleuve Congo
et qui s'étend de I’Atlantique jusqu’a la
riviere Kasai, principal affluent du Congo.
C’est le fief des groupes Bakongo, englo-
bant de nos jours les populations de
I’ancien royaume du Kongo —le Nord de
I’Angola, le centre-ouest de la République
démocratique du Congo et le Sud du
Congo-Brazzaville — et les groupes utili-
sant la langue kikongo comme langue
véhiculaire au Congo démocratique,
province de Bandundu. En plus de l'usa-
ge du kikongo comme langue premiere
et/ou seconde, I'unité de cette aire cultu-
relle repose sur la filiation de type matri-
linéaire, sur la pratique de ’animisme a
coté du christianisme ainsi que sur la
croyance en la sorcellerie. L'art religieux y
est florissant et bien représenté a I'étran-
ger.

Lorsqu’a la fin du XVe siecle les explo-
rateurs portugais (marchands, soldats,
artisans et missionnaires) sont entrés en
contact avec ces populations, ils n’ont pas

TSANTSA 5.2000

eu a disposition les termes adéquats pour
désigner toutes les nouvelles réalités qui
s’offraient a eux. Ils ont souvent imposé
leur propre nomenclature, a défaut d’em-
prunter la terminologie indigene. C’est
ainsi qu’ils ont attribué le terme portu-
gais feiticos ou fétiches en frangais aux
Nkisi des Bakongo, c’est-a-dire aux objets
de culte et pratiques religieuses propres a
I’animisme kongo. A I"époque, le sens
commun classait déja les fétiches parmi les
simulacres. Les Nkisi n’ont pas échappé a
la régle, comme le témoigne cette citation
concernant ceux qui les manipulaient:

«Les nquiti [initiés au rite “nkita”]
composent une secte [Kimpasi] des plus
infames. On reconnait leurs demeures au
grand nombre de troncs d’arbres plantés
en demi-cercle devant leurs maisons; les
troncs travaillés grossierement représen-
tent leurs idoles, et sont peints avec aussi
peu d’art qu’ils sont taillés. C’est devant
ces simulacres infames, qu’ils font pen-
dant la nuit leurs danses impudiques...»
(Balandier 1965: 216).

Aujourd’hui, on ne peut s’empécher
de se poser quelques questions en rapport

16



avec la notion méme de simulacre et son
existence réelle ou supposée dans le
contexte culturel kongo. Le but est
d’essayer de comprendre les motivations
de ceux qui ont qualifié les Nkisi de
simulacres. Il s’agit aussi de reconnaitre ou
de dénier au phénomene «simulacre» un
caractere universel a partir de l’analyse
de son fonctionnement dans le champ du
sacré kongo et en situation de rencontre
de cultures (I'africaine et I’européenne).

Ma principale interrogation, qui
esquisse également le cheminement de
ma réflexion, est la suivante: en quoi les
Nkisi constituaient-ils des simulacres aux
yeux des explorateurs? Les Bakongo per-
cevaient-ils de leur co6té les artefacts du
christianisme comme des simulacres? Est-
il possible de dépasser le niveau de I'iden-
tité négative attribuée aux Nkisi pour
établir 1'existence du phénomene simu-
lacre en tant que réalité construite et endo-
gene au contexte kongo?

La notion de
simulacre

Le terme frangais simulacre désignait a
I'origine une image, une idole (Petit
Robert) ou la représentation d'une divi-
nité paienne (Littré). Son sens voisinait
celui du terme latin simulacrum, qui signi-
fiait d’abord effigie, portrait, statue (image
des dieux, par exemple), fantéme, ombre
des morts ou spectre. Le verbe latin simu-
lare dont découle simulacrum a pour sens
premier «imiter, reproduire, copier, repré-
senter (peinture, sculpture)». Simulacre a
aussi des accointances avec imago et eikon,
signifiant tous deux «image, ressem-
blance». De ce champ sémantique émerge
également l'idée de duplicité ou double de
quelque chose, qui évoque souvent la
suspicion. Ces différentes notions se sont
influencées mutuellement au cours de
leur évolution et certaines ont connu des
infléchissements importants. Simulacre
s’est adjugé 'idée de faux-semblant,
d’apparence fausse, de contrefagon qui

TSANTSA 5.2000

induit la tromperie, la ruse. Des le milieu
du XVle siecle, il a commencé a désigner
dans le sens commun une illusion, un
semblant, un fantdome, 1’action de feindre
I'exécution de quelque chose, une appa-
rence sensible se donnant pour une réalité
(Littré). L'évolution technologique mo-
derne, par le biais de la virtualisation en
particulier, a manifestement induit des
modifications dans le champ du simu-
lacre.

Simulacre se rattache en fait au visible,
a l'apparence. Son champ d’ancrage tradi-
tionnel est celui de la représentation
figurée. Il met en jeu deux catégories d’élé-
ments: les modeles ou choses représen-
tées (la nature, le réel, les dieux, les esprits,
etc.) et les copies ou choses qui représen-
tent (effigies, statues, reflets, etc.). Il
produit également, du fait de sa connota-
tion, deux couples de valeurs antago-
nistes: vrai/faux et réel /illusoire. Le vrai
et le réel se rapportent au modele, qui est
original, originel, premier, authentique,
«naturel». Le faux et I'illusoire concernent
la copie, qui est quant a elle dérivée,
seconde, factice, «artificielle». Une hiérar-
chie s’est enfin érigée parmi les copies:
les bonnes ou vraies, justes, douées de
ressemblance au modele sont des icones;
les mauvaises, fausses, garanties par la
dissimilitude ou la perversion, produi-
sant un effet de trompe-1’ceil constituent
des simulacres. Les idoles et les fétiches
(dont les Nkisi) sont habituellement classés
parmi ces derniers. Ma réflexion abordera
le simulacre au sens premier et au sens
second, connoté.

L’univers des Nkisi ou
matérialisation des
esprits

La sphere sacrée des Bakongo compor-
te un Etre Supréme inaccessible et imma-
tériel nommé Nzambi ampungu et un
monde hiérarchisé de forces et esprits
appelés Nkisi qui assurent le vitalisme de
tous les étres animés. Afin de symboliser,

,ﬂ. 1



matérialiser et agir sur ces esprits/ forces,
les Bakongo ont mis au point diverses
sortes de «réceptacles a esprits» égale-
ment appelés Nkisi: soit des images taillées
dans le bois, la pierre, I'ivoire ou autre
matiere, soit de petits sacs bourrés d’ingré-
dients divers. Van Wing (1959: 348 et 383)
a défini le Nkisi comme: «Un objet artificiel
prétendument habité par un esprit ou une
ame de défunt et qui se trouve sous la
dépendance d’'un homme; ce peut étre
aussi un objet dérivé d'un Nkisi propre-
ment dit et qui participe de son pouvoir
surhumain.»

Le contexte d’usage du terme Nkisi
détermine s'il s’agit d"un esprit/force ou
du réceptacle I'abritant. Le plus souvent et
ce sera la cas dans cette étude, il est
question de réceptacle chargé et activable,
créé ou fagonné par ’homme: le fétiche a
clous kongo, par exemple. En ce sens et a
titre d’illustration, un esprit qui, de lui-
méme, élit domicile dans un nid ne fait
pas de celui-ci un Nkisi. Comme dans la
production du simulacre, I'intervention
de I'’homme est plus qu’indispensable
dans la création du Nkisi. Un principe
majeur régit la «vie» de ce dernier, a
savoir que tout élément intervenu dans
sa composition ou tout objet qui en dérive,
si infime soit-il, renferme toutes les vertus
du Tout dont il est issu et participe pleine-
ment de son pouvoir. Voila pourquoi
certains Nkisi, en particulier ceux portés
comme amulettes, ne consistent souvent
qu’en un fragment d’un «piege a esprit»
(Van Wing 1959: 348).

Un Nkisi complet se compose d"un
contenant matériel et d'un contenu. Le
premier est d’ordinaire une figurine
anthropomorphe ou zoomorphe ou un
petit sac, une gousse, une corne ou autre
type d’enveloppe. Le contenu comprend
un mélange d’éléments divers et «forts»
ou bikonko (becs, poils, plumes, débris
d’os, salive et cheveux, herbes, racines,
argile, clous, etc.) et un esprit puissant
donne généralement son nom au Nkisi.
L'esprit puissant peut étre celui des Banki-
ta ou «ancétres du début» morts de mort
violente, celui des Bakulu ou membres
défunts du clan ayant mené une vie terres-
tre exemplaire, des Matebo ou défunts

TSANTSA 5.2000

proscrits auxquels recourent les sorciers
pour nuire, ou celui des étres-forces
agissant dans la nature et par la nature
(Balandier 1965: 250). Il peut résider dans
'eau (Bisimbi bi masa), la terre, la brousse
ou la forét (Bisimbi bi nseke). Tous ces
ingrédients sont «synchronisés» en
fonction de leurs vertus respectives et de
I’activité préconisée.

Les Nkisi constituent un groupe popu-
leux, sans cesse renouvelé et aux aspects
variant selon les besoins, les lieux et les
époques. D’apres la forme du contenant,
les Bakongo distinguent d’une part les
Nkisi mi nkondi contenus dans des
statuettes et les Nkisi mi biteki fixés dans de
grandes statues, d’autre part les Nkisi mi
mafuku logés dans d’autres types de
«récipients», tels les cornes, les bracelets,
les sachets, les coquilles et les colliers de
perles. Ces divers Nkisi dominent I'exis-
tence individuelle et sociale des Bakongo
et ils sont appelés a remplir chacun une
fonction spécifique en rapport avec son
pouvoir surhumain. Il existe ainsi les Nkisi
mi nlongo destinés a la guérison, les Nkisi
mi nloko a effets maléfiques, les Nkisi
misimba nsi qui assurent la sauvegarde du
terroir, les Nkisi ennemis des sorciers, et les
Nkisi prévenant contre le vol, protégeant la
santé, procurant la fécondité, consolidant
I"amour. Le succes est toutefois relatif, car
un Nkisi peut s’avérer plus ou moins
puissant et la violation des inévitables
interdits peut entrainer I'étiolement de sa
force. Les explorateurs portugais n’étaient
pas vraiment convaincus de toute cette
philosophie.

Les Nkisi vus comme
simulacres par les
«découvreurs»

Rapportons-nous a la citation (donnée
plus haut) de Balandier pour comprendre
les motivations des chrétiens qui traitaient
les Nkisi de simulacres. Le terme simulacre
y apparait sous son acception originelle,
qui est celle des vocables latins simulare

18



(imiter, reproduire, copier, représenter) et
simulacrum (effigie, portrait, statue, fan-
tome, spectre) dont il découle. De toutes
les notions véhiculées par ces deux
étymons latins, c’est celle de représenta-
tion d'une divinité paienne sous forme
de statue ou de peinture qui a de toute
évidence prévalu chez les explorateurs
chrétiens au moment de nommer et de
classer les réalités religieuses kongo, des la
fin du XVe siecle. Les considérations
d’ordre éthique et esthétique que nous
privilégions aujourd’hui dans le simulacre
semblent avoir été, a cette occasion,
absentes des préoccupations des «décou-
vreurs». D’ailleurs, a 1'époque des pre-
miers contacts, la notion de simulacre
n’avait pas encore I'extension sémantique
que lui a conféré son importance actuelle.
Cette attitude des explorateurs était la
conséquence logique de leur prosélytis-
me religieux, caractéristique des chrétiens
de I'époque. Les Nkisi étaient des simu-
lacres simplement parce qu'’ils se rappor-
taient aux «idoles» et non au Dieu des
chrétiens. Les «idoles» étaient d’emblée
proscrites par ces chrétiens parce que
rimant avec le faux et l'illusoire, tout ce
qui y était attaché ne pouvait que mériter
des attributs dévalorisants.

La dialectique Dieu/idole conférait
tout de méme une certaine pertinence a la
notion du simulacre dans le contexte
kongo, car elle évoquait implicitement la
dichotomie vrai/faux, réel/illusoire et
modele/copie. Dieu y était considéré
comme modele tandis que I'idole kongo
constituait la copie, pas la bonne
d’ailleurs. Le vrai et le réel se rattachaient
d’office au premier, tandis que le faux,
I'illusoire, voire la perversion étaient attri-
bués au second terme de la dialectique.
Dans cette «idole», I’écart entre ’esprit
puissant faisant 1'objet de représentation et
son symbole activable était completement
aboli par les explorateurs, alors qu’il était
minutieusement recherchée entre Dieu et
ses représentations matérielles dans le
monde chrétien. L'ombre du simulacre
connoté planait donc de maniére a peine
perceptible sur la sphére des Nkisi au mo-
ment des premiers contacts avec les
Européens, mais a partir des rapports
conflictuels entre I'endogene et I'exogene.

TSANTSA 5.2000

La recherche du simulacre a l'intérieur
méme du phénomene Nkisi aurait-elle
révélé l'existence du simulacre en tant
que phénomene endogene au contexte
kongo?

Les attributs du simu-
lacre dans 'univers
originel des Nkisi

La rencontre des Bakongo avec les
Européens mérite d’étre regardée essen-
tiellement comme celle du polythéisme
animiste avec le monothéisme chrétien.
L'impossibilité de communiquer réelle-
ment exposait sans doute les acteurs
sociaux au malentendu et a des interpré-
tations arbitraires. Ne tolérant pas I'exis-
tence d’un Dieu autre que le leur, les
Européens n’ont pas voulu voir dans les
artefacts symboliques de 1’animisme
kongo quelque chose de mieux que du
factice. De leur coté, les Bakongo voyaient
leurs propres Nkisi en lutte acharnée
contre les Nkisi de leurs hotes Blancs,
chrétiens venus par voie d’eau, qui consti-
tue par ailleurs le lieu de résidence de
certains esprits puissants et domptables.
Dans cette logique, les croix, les crucifix,
les chapelets, les hosties, les images de
saints peintes ou sculptées, les étendards,
les pieces de monnaie... introduits au
royaume par les premiéres missions
évangélisatrices portugaises n’ont pas
tardé a étre pris pour les Nkisi des Blancs.
Les accusations suivantes, formulées en
1506 par les défenseurs des valeurs tradi-
tionnelles, vont dans le méme sens:

«Ils vinrent dire [au roi Nzinga
Nkuwu] que par des sortileges dont usent
les chrétiens, D. Afonso [prince acquis au
christianisme] volait durant la nuit par
les airs [...]. Ils ajoutaient qu’il mettait les
rivieres a sec, arrétait la pluie, anéantissait
ainsi les cultures et ruinait les revenus du
roi afin de pouvoir s'emparer du royaume
[...]. Nsi ifwidi, répétaient les féticheurs
[...], le pays est mort; Fwa bandoki, mort
aux sorciers.» (Cuvelier 1946: 88)

La majorité des Bakongo reconnais-

19



saient aux images du Dieu des Blancs et a
leurs propres Nkisi la méme valeur, les
mémes activités et les mémes regles de
fonctionnement, notamment la possibilité
d’étre manipulés pour le bien ou pour
nuire. Le terme simulacre dans son sens
premier de représentation figurée des
dieux convenait alors, au niveau de la
perception mentale, aussi bien aux Nkisi
qu’aux icones et artefacts du christia-
nisme. Sur le plan matériel cependant,
qui implique un jugement de valeur por-
tant sur la dimension esthétique, voire
éthique, valorisée dans la notion moderne
de simulacre, rien ne permet d’admettre
que les Bakongo aient classé les Nkisi des
Blancs et les leurs propres en bonnes et
mauvaises images, en icones et simulacres.
Une analyse minutieuse du phénomene
Nkisi d’avant l'arrivée des chrétiens per-
met néanmoins d’y repérer des manifes-
tations tangibles du simulacre, dans son
sens post-originel. ]'évoquerai en I'occur-
rence le processus habituel de fabrication
et d’acquisition d’un nouveau Nkisi.

La définition du Nkisi élaborée par Van
Wing (cf. supra) révele qu’il comporte
d’ordinaire bien des attributs reconnus
au simulacre: 'apparence, la matérialité, la
visibilité, la représentation figurée et
l'indispensable intervention de ’homme.
Elle atteste par ailleurs que la créativité et
la dérivation, deux dimensions inhérentes
au simulacre, ont toujours été rattachées a
'univers du Nkisi. Les modalités de fabri-
cation et d’acquisition de ce dernier ren-
forcent cette these en mettant en évidence
'idée de duplicité, une autre dimension
du simulacre. En effet, ce réceptacle
enchanté s’acquérait (méme de nos jours)
aupres d'un Nganga-Nkisi ou «faiseur du
Nkisi» patenté qui procédait en privé au
mélange méthodique des ingrédients
requis et au transfert de la puissance d'un
Nkisi préexistant (Nkisi-«mere») vers un
nouveau réceptacle, qualifié de Nkisi-
«enfant». En d’autres termes, le démiurge
Nganga-Nkisi produisait une copie (Nkisi-
enfant) a partir d’'un modele (Nkisi-mere),
en respectant la forme générale reconnue
au Nkisi concerné: maternité, statue a
clous ou autre.

TSANTSA 5.2000

Dans la conception des Bakongo, la
mise au point d'un nouveau Nkisi consti-
tuait un processus de dérivation qui
aboutissait a une identité parfaite entre
I’élément premier et son dérivé. Car le
Nkisi-enfant était a leurs yeux doué de
toutes les forces contenues dans le Nkisi-
mere; autrement dit, la copie était iden-
tique au modele. La notion d’identité
ontologique parfaite relevée ici s’oppose
bien stir a celle de simulacre dans sa
conception moderne, fondée sur les écarts.
De ce point de vue, les Nkisi n’étaient
donc pas des simulacres; ils méritaient
plutét Iattribut d’«icones» ou de «vraies
images, bonnes copies». Mais en ne con-
sidérant que la dimension sensible, il
s’avere que le processus de mise au point
d’un nouveau Nkisi n’excluait pas I'exis-
tence des dissemblances morphologiques
manifestes entre le Nkisi-mere et le Nkisi-
enfant. En matiere de Nkisi, 'esthétique est
en effet souvent minimisée par le sculp-
teur au profit de I'ontologique. De plus,
pour un Nkisi dont les ingrédients
devaient étre logés dans la cavité (téte,
ventre) d’une figurine, I'acquéreur méme
était autorisé a se procurer lui-méme le
réceptacle.

Un Nkisi complet, constitué comme
I’humain d’un corps sensible et d’un
principe spirituel, inscrivait ainsi son
existence séculaire dans la sphere du
simulacre. L'identité parfaite percue dans
le processus de sa création renvoie aux
images parfaites ou icones; les écarts
matériels qui y sont constatés appellent les
«images garanties par la dissimilitude».
Dans I'un et I’autre cas, nous nous retrou-
vons dans la sphere du simulacre.

L'existence du simulacre endogene au
contexte kongo mérite d’étre relativisée.
Car, bien que consistant en un processus
de reproduction ou duplication, la mise au
point d’un nouveau Nkisi n’impliquait
pas d’emblée l'intention de tromper, de
faire prendre l'illusoire pour la réalité.
Certaines circonstances pouvaient toute-
fois générer ou activer cette intention. Je
pense ici a la campagne d’incinération et
d’exportation des Nkisi orchestrée par les
chrétiens.

% ¥
i

d



L’incinération des
Nkisi et I’activation
du simulacre

L'expressivité de I'animisme kongo a
longtemps intrigué les explorateurs.
Superstitions diaboliques, idolatrie, diable-
rie, absence de religion ou de systeme
religieux..., tels sont les termes qualifiant
les valeurs et pratiques de cet animisme
dans la littérature descriptive des premiers
temps sur le royaume des Bakongo. Un
brin de délectation n’y manque toutefois
pas; W. Bal en apporte une preuve:

«Il est remarquable qu’en moins d'un
mois furent apportés a la cour [kongo]
les idoles, les diableries, les masques, tous
les objets que 1’on adorait et tenait pour
dieux [...]. On trouva une énorme quan-
tité de démons, épouvantables et étranges
de fagon... En somme, ces gens se choisis-
saient comme dieux des couleuvres, des
serpents |[...], diverses figures de bois et de
pierre, des représentations des choses
énumérées ci-dessus, peintes ou taillées
dans du bois, de la roche ou une autre
matiere... Les rites étaient variés, tous
tendant cependant a étre des manifesta-
tions du sacré, comme serait s’agenouiller,
se prosterner a plat ventre sur le sol [...],
tout en priant les idoles et en leur faisant
offrande des choses les plus précieuses»
(1963: 96-97).

Dans la citation, les croyances et sup-
ports matériels du totémisme sont confon-
dus avec ceux relatifs aux divers cultes
et aux rites magico-thérapeutiques. On 'y
décele néanmoins l'attitude générale de
I'époque vis-a-vis des croyances non
chrétiennes: le déni et la déconsidération.
La confusion n’exclut pas non plus une
certaine fascination envers ces «diable-
ries» honnies par la religion chrétienne.
L’incinération des Nkisi est une consé-
quence de ce mépris, leur exportation vers
I’Occident le résultat de la fascination.
Les deux actions ont eu pour dénomina-
teur commun le fait de charrier le
simulacre.

La campagne de destruction des Nkisi
par le feu, symbole du sort qui attendait

TSANTSA 5.2000

les paiens en Enfer, a débuté des les pre-
mieres conversions en 1491. Elle a atteint
son apogée durant la premiere moitié du
XVle siecle, sous le regne d’Afonso ler
Nzinga Mvemba. Je ne suis cependant
pas persuadé que les conservateurs
Bakongo aient réellement apporté, pour
étre consumés, les «vrais» Nkisi qui
régulaient leur existence quotidienne.
C’est a ce niveau que I'existence du simu-
lacre en tant que phénomene construit et
endogene au contexte kongo me parait
plus que probable. En effet, pour ne pas
«faire mourir leur pays», ne pas s’exposer
aux foudres des chrétiens et des ancétres
qui seraient ainsi offensés, les résistants
ont certainement di produire ou repro-
duire de faux Nkisi ou simulacres a livrer
aux chrétiens; ou alors ils ont da faire
passer pour des Nkisi des représentations
matérielles qui n’en étaient point. Ruse,
facticité, désir de tromper pour résoudre
certains problémes... toutes ces dimen-
sions inhérentes au simulacre ont certai-
nement été mises a profit par les indigenes
pour éviter 1’éradication de leurs Nkisi.
Commentant un ordre du chef de Soyo
et premier dignitaire kongo baptisé, a
savoir «Recueillez tous les objets
fétichistes; qu’on les apporte ici pour étre
bralés», Cuvelier (1946: 68) ajoutait
d’ailleurs, et c’est important: «Selon les
apparences ces ordres furent exécutés sans
protestations... Cependant la superstition
ne s’éteindrait pas, mais couverait sous
les cendres».

Cette stratégie de résistance est
d’ailleurs couramment adoptée dans les
sociétés kongo modernes. Elle explique
en partie pourquoi le «nkisisme» n’a
jamais pu étre extirpé du milieu, malgré
les multiples campagnes d’envergure
engagées dans ce but. J'évoquerai ici la
campagne anti-fétichisme orchestrée dans
le nord du Territoire d’Idiofa par un abbé
autochtone au début des années quatre-
vingt. Celui-ci conviait les villageois,
jeunes et adultes, a emmener tous leurs
Nkisi a la paroisse de Kalo pour les neutra-
liser a jamais et les briiler. La menace
d’une mort mystérieuse planait sur les
récalcitrants et sur ceux qui retourneraient
au fétichisme apres le pelerinage a Kalo.



L'ordre a été suivi. Apres quelques années
d’accalmie, la vie a repris son cours
normal et on s’est rendu compte que les
Nkisi, de facture ancienne notamment,
étaient encore en usage et foisonnaient
dans les cases ou autres sanctuaires. Ils
étaient désormais sous la domination des
enfants qui n’avaient pas été concernés
par I'entreprise de 1’abbé exorciseur. Les
adultes avaient simplement transmis leurs
vrais Nkisi aux jeunes enfants et remis au
prétre des copies sans ame.

L’acharnement des chrétiens sur les
Nkisi a ainsi amené les Bakongo a
construire et a utiliser le simulacre comme
bouclier contre la menace d’éradication
de leurs croyances. Il importe de mention-
ner également I'exportation des Nkisi vers
les collections et musées occidentaux
comme autre facteur de produisant du
simulacre dans le contexte kongo, ainsi
que le développement du tourisme depuis
quelques décennies.

L'activation du simu-
lacre par I’exportation

des Nkisi

Des le milieu du XIXe siecle, a 'inci-
nération des Nkisi se sont substitués
d’abord leur pillage par simple curiosité
puis leur exportation vers 1’Occident.
Cette derniere opération n’a été que tardi-
vement signalée dans la littérature sur
I’ancien royaume du Kongo. Balandier
(1965: 236) a parlé des Mintadi kongo
(images en pierre, dont je traiterai par la
suite) rapportées a Rome vers la fin du
XVlle siecle. Des pieces du genre datant
des XVIIle et XIXe siecles, de méme que
les Bitéki (figurines en bois), les peintures
et tant d’autres ceuvres et biens culturels
de facture kongo ont été amenés en
Europe par les missionnaires sans réel
espoir de retour. Le but principal de leur
action était d’utiliser ces ceuvres afin de
piquer la curiosité du public et susciter
sa générosité pour financer les entreprises
«civilisatrices» du clergé (Derbier 1992:

TSANTSA 5.2000

78). Les colons s’y sont aussi impliqués
durant la période coloniale (1884-1960),
au nom du «nationalisme européen».

Cette campagne traduit une évolution
considérable dans I'attitude des chrétiens
vis-a-vis des Nkisi. Elle prouve, en effet,
qu’il y a eu finalement un contact phy-
sique direct entre le sujet européen et
I’objet indigene. Ce contact était en lui-
méme l'expression d’un sentiment pro-
fond qui caressait désormais 1’ame du
chrétien: la fascination doublée d’appétit
commercial. Les «diableries» ont deés lors
été percues comme des marchandises, des
objets-fétiches comme le dirait Marx. Leur
statut de simulacres a été en réalité
maintenu sous des formes nouvelles et
intriguant quiconque avait connu les Nkisi
dans leur berceau.

Devant une statue a clous kongo, par
exemple, dans un musée d’Europe, jai
toujours eu I'impression de me retrouver
dans le «laboratoire» d’un féticheur
kongo. Chez ce dernier, la figurine était
imbibée de liquides et d’argile qui ser-
vaient de nourriture ou de «réacteur».
Sans avoir été au préalable initié au féti-
chisme, je ne pouvais pas la toucher au
risque de mettre en danger ma propre vie
et celle de ma communauté qui pourrait
ainsi perdre un bien précieux. De méme,
dans un musée européen, une inscription,
une vitre, une boite d’air ou tout autre
astuce m’interdisent d’entrer en contact
direct avec le fétiche a clous, puisque je
n’ai pas été initié a cela dans une école
spécialisée. Je pourrais endommager la
piece, dit-on, et annihiler ses capacités a
accomplir ses nouvelles et multiples fonc-
tions qui sont séduire, témoigner, commu-
niquer, participer a la vie des humains et
des institutions, assurer la continuité du
patrimoine artistique de ’humanité, etc.
La valeur marchande qui lui est désor-
mais attribuée m’intrigue au méme titre
que sa puissance mystique en milieu
kongo. Comme tant d’autres ceuvres
arrachées a leurs créateurs, la figurine est
ainsi demeurée fétiche, objet enchanté
chargé de sens ancien et nouveau, en
dépit de I’éloignement de ses origines.
Elle reste toujours un réceptacle artificiel
dans lequel ’homme a enfermé un esprit

82



puissant qu’il a appris a connaitre et a
manipuler a des fins précises.

Balandier (1965: 236) dit des Nkisi en
pierre appelés Mintadi qu’ils sont de
«véritables symboles de permanence»
parce que, malgré le saccage et I'usure du
temps, ils se sont multipliés au long des
siecles pour répondre aux mémes usages.
Il n’est pas absurde de réitérer cette vision
en affirmant que bien que sortis de leur
environnement initial, les Nkisi exilés en
Europe sont toujours des symboles de
permanence: cette fois non plus par effet
de multiplication seulement, mais aussi
parce que conservés, «nourris», protégés
par des interdits appelés lois et utilisés
en Europe de maniere a perdurer et servir
a jamais. Le contexte géographique et
culturel a certes changé ainsi que les
fonctions, mais I'importance de ces
ceuvres dans la vie de 'Homme est restée
égale a elle-méme.

Ces Nkisi de la diaspora sont-ils aussi
demeurés simulacres? Je suis tenté de
répondre par l'affirmative, au regard de
mon expérience personnelle. En effet, j’ai
souvent assisté a la vente d’ceuvres d’art
congolaises (dont les Nkisi) en Europe. Je
garde le souvenir d’une séance portant
sur les sculptures chokwe (statuettes,
fleches, cannes, etc.). On avait fait venir en
Suisse pour l'occasion un expert belge
pour confirmer ou invalider I’authenticité
de chacune des ceuvres, c’est-a-dire détec-
ter les vraies et les fausses images afin de
conférer a chacune la valeur marchande
qu’elle méritait. Pour moi, son expertise,
unanimement approuvée par tous comme
une parole biblique, ne s’écartait de 1'aléa-
toire que dans un contexte d’échanges
mystérieux. Une canne par exemple, dé-
clarée authentiquement chokwe au terme
de quelques coups d’ceil et attouchements,
a été vendue a des centaines de francs. A
l'instant, j’ai été secoué par le vertige et j'ai
eu la certitude que les négociants étaient
tous ensorcelés par les objets-fétiches
qu'ils caressaient. Méme le sculpteur de la
piece aurait été abasourdi devant la
mystérieuse puissance insufflée dans son
ceuvre a titre de valeur marchande et en
lieu et place des esprits ancestraux. Entre
cette valeur marchande et le pouvoir sur-

TSANTSA 5.2000

humain contenu autrefois dans les Nkisi, la
distance me parait infime.

Pour moi, la canne en question n’avait
rien d’extraordinaire et pouvait étre aisé-
ment sculptée par de nombreux Chokwe.
Ici encore, le fétiche est demeuré fétiche;
ou, mieux, il s’agissait simplement d'un
rite de fétichisation complete: les négo-
ciants «refétichisaient» les ceuvres a I'occi-
dentale en méme temps qu'’ils se faisaient
ensorceler par elles. La littérature orale
kongo fait souvent état de féticheurs qui
ont fini par devenir eux-mémes les vic-
times de leurs propres Nkisi: nous y
sommes, je pense. Il me semblait que
«mes» acteurs se trouvaient dans un
contexte de rapports totalement fétichi-
sés entre eux-mémes d’'une part et entre
eux et les marchandises d’autre part.
N’est-ce pas le méme sentiment (moins
la dimension religieuse) qu’éprouvaient
les explorateurs portugais au début du
XVle siecle face aux rapports de mes
ancétres Bakongo a leurs Nkisi?

Quoi qu’il en soit, le marché d’ceuvres
d’art africain en Occident m’a donné une
double certitude. Premierement qu’il
existe effectivement une force dans tout
objet-fétiche, dont 'origine réelle reste
inconnue. Deuxiéemement, les objets-
fétiches africains amenés en Occident
n‘ont pas du tout perdu leur statut de
«fétiches» une fois sortis de leur contexte
et non nourris comme a I’accoutumée. Ils
ont été au contraire réifiés comme fétiches
«européens», recodés, entretenus et activés
a I’européenne et ils ont acquis de
nouvelles utilités pratiques, tel le fait
d’étre exposés, montrés, contemplés,
commentés en tant marque identitaire et
vestige du passé, vendus sous diverses
formes, mis en circulation avec des rites
ésotériques pour le commun des mor-
tels... Ainsi repensés, ces produits ont
rejoint le drapeau, I'anneau de mariage,
I'argent... occidentaux pour constituer
une confrérie de fétiches traditionnels par
la permanence de leur utilité dans la
communication sociale et mystique,
modernes par les fonctions ou vertus qui
leur sont attribuées de nos jours.

Tout cela semble commode dans un
monde qui se prétend solidaire et mondia-

]

i

883



lisé. Pour avoir scruté les contextes cultu-
rels locaux et hors frontiere des Nkisi, ceux
de la diaspora sont devenus a mes yeux
de véritables simulacres. Ils se présentent
désormais comme des apparences sen-
sibles se donnant pour des réalités, indui-
sant la dialectique hiérarchisante «vrai»
Nkisi/ «faux» Nkisi (notion du colon) et
«bon» Nkisi/«mauvais» Nkisi (notion
émic) qui exige sans cesse la présence de
soi-disant experts lors des transactions.
Cela explique dans une certaine mesure le
peu d’intérét habituellement manifesté
par les Africains émigrés et les Bakongo
en particulier vis-a-vis des ceuvres d’art
importées de leurs cultures d’origine
respectives (une étude poussée dans cette
direction est d’ailleurs souhaitable). L’ art
plastique kongo a eu d’autres occasions de
stimuler 1’éclosion du simulacre, notam-
ment par la production des Nkisi appelés
Mintadi.

Les figurines Mintadi
et I’effervescence du
simulacre

Les symboles de I’animisme kongo ont
survécu a la destruction par le feu et a
I’exportation, grace a la résistance farou-
che des traditionalistes. A partir du milieu
du XVlIle siécle, I'évangélisation perdant
considérablement de sa vigueur, les tradi-
tions ont repris le dessus sans pouvoir
toutefois éviter une teinte syncrétique. Ce
syncrétisme relevait du proces de réifica-
tion et d’intégration des symboles chré-
tiens dans la sphere magico-religieuse
traditionnelle par les sculpteurs indigenes.
Du méme coup, I"élaboration du simu-
lacre s’est manifestée de maniere explicite
au pays des Bakongo.

Depuis le début du XVlIe siecle, en
effet, les sculpteurs kongo avaient com-
mencé a tailler dans la pierre (parfois le
laiton, le bronze et le fer) des figurines
anthropomorphes représentant habituel-
lement le chef (vivant ou mort), les digni-
taires du royaume et récemment les

TSANTSA 5.2000

«maternités» (mere a ’enfant et mere
nourrice). Ces Nkisi nouveaux étaient
désignés par le terme Mintadi (les
gardiens). Ils étaient utilisés dans un but
de protection, de médiation et de commu-
nication entre le monde des vivants et
celui des défunts. Dans la conception des
Bakongo, ces figurines, généralement
enterrées dans les cimetieres des nobles,
marchaient et parlaient pour pouvoir
accomplir leur mission. Elles sont venues
s’ajouter aux statues et statuettes en bois
anthropomorphes et zoomorphes exis-
tantes, en I'occurrence les Bimaazi (effigies
d’ancétres), les Biteki (images d’usage
religieux) et les Binkondi voués a la magie.

Peu a peu sont apparues dans ces pro-
ductions «paiennes» des ceuvres expri-
mant une thématique nouvelle: des croix,
des crucifix, des images de la Vierge et
de saints (Saint Antoine de Padoue sur-
tout). Les sculpteurs kongo (les peintres
aussi) se sont inspirés de quelques pieces
des XVe et XVIe siecles amenées du Portu-
gal par les «découvreurs». Le Christ (ou
Nkangi kiditu) portait la coiffure aristocra-
tique des notables kongo et le pagne court
propre aux esclaves, le crucifix du Nkangi
kiditu était décoré de petits masques repré-
sentant les ap6tres ou autres personnages
de I'entourage du Christ, la Vierge Marie
(Ndona Maria) était habillée en pagne long
comme les femmes nobles Bakongo
(Balandier 1965: 241).

Cette description met en évidence la
créativité humaine, le proces de duplica-
tion, de reproduction, 1’existence de
modeles et de copies bref, les attributs du
simulacre au sens moderne du terme,
c’est-a-dire avec toutes ses connotations.
Tout cela était amplifié par la significa-
tion et l'usage attribués aux Mintadi
chrétiens. A I'abri des regards mission-
naires, par exemple, une nouvelle cou-
tume kongo attribuait au Nkangi le role
dévolu aux Mintadi d’antan, c’est-a-dire
celui d’arbitre, justicier et médiateur entre
la communauté des vivants et le monde
sacré. Lors des investitures, les nouveaux
chefs recevaient désormais comme attri-
buts du pouvoir non seulement les
anneaux, colliers, bonnet d’autrefois, mais
aussi un Nkangi kiditu. Ce dernier inter-

_ 84



venait également dans la thérapie: pour
protéger un patient de mauvais esprits
ou soigner une maladie, les thérapeutes
procédaient par attouchement du Nkangi.
Dans le méme élan, les figurines saintes de
facture kongo étaient transformées en
«pieges a forces bénéfiques», en outils
propices a la fécondité (Balandier 1965:
245).

Ainsi donc, par modification de formes
et changement de significations au cours
des siecles, les Bakongo ont pu capter et
assimiler les symboles du christianisme
en fonction de leur logique et de leurs
besoins propres. Devant ce phénomeéne,
les missionnaires adoptaient une attitude
mitigée: le choc et la reconnaissance. A
leurs yeux, le phénomene des Mintadi
chrétiens n’était d’abord que sacrilege et
simulacre. Le contexte de I'époque peut
leur valoir notre compréhension. Dans un
climat d’intolérance religieuse, les icones
et symboles chrétiens sous forme de
«diableries» ne pouvaient que passer pour
des simulacres, d’autant plus que des
«vraies copies» produites par les chrétiens
existaient déja.

Paradoxalement, la littérature sur
I’ancien royaume du Kongo a fini par se
servir des termes icone et iconographie
pour désigner la classe florissante des
Mintadi chrétiens. La raison était sans
doute que ces derniers se rapportaient
tout de méme a la religion chrétienne.
Cette reconnaissance a aidé ces ceuvres a
sortir de la catégorie des simulacres mais
n’a cependant fait que confirmer le statut
de simulacres attribué aux Nkisi a théma-
tique non chrétienne. En effet, les chrétiens
pouvaient se frotter les mains en disant:
«Avant notre arrivée les Bakongo ne
produisaient que des Nkisi-simulacres;
grace a nous, ils se mettent a produire
aussi des icOnes». Ainsi, il existait désor-
mais et de maniére plausible dans I'aire
culturelle kongo de vraies images du divin
ou icones et de fausses images ou Nkisi de
facture kongo: les premiéres renvoyaient a
Dieu, les secondes aux «idoles». Bon gré
mal gré, nous voici encore dans les méan-
dres du simulacre, qu'il soit animiste ou
chrétien.

TSANTSA 5.2000

Conclusion

Mon objectif dans cette étude était
d’élaborer une réflexion sur la question
complexe de l'universalité du phénomene
simulacre. En me focalisant sur 1’aire
culturelle kongo, j'ai essayé de puiser dans
la littérature et dans mon expérience
personnelle des éléments susceptibles de
rendre compte de l'universalité recher-
chée. A la fin de l'investigation, je suis
néanmoins persuadé que le phénomene
simulacre, au sens premier comme dans
ses connotations ultérieures, existait dans
laire culturelle étudiée. Il sy est chaque
fois construit a la suite d’interactions
marquées par des tensions, par des rap-
ports de domination et de résistance.
Apres avoir démontré ce fait, j'ai relevé
quelques circonstances particulieres ayant
favorisé I'émergence du simulacre dans
l'aire culturelle kongo et méme hors de
celle-ci: le prosélytisme religieux des
explorateurs européens, les campagnes
de destruction et d’exportation des Nkisi
par les chrétiens ainsi que le double
processus d’intégration/réinterprétation
d’abord des Nkisi en Occident, puis des
symboles et artefacts du christianisme sur
le sol kongo. Au regard de ces éléments,
jose reconnaitre au simulacre un carac-
tere universel et une variété de formes
d’expression.

i

d



Références citées

BaL Willy

1963. Description du royaume de Congo et des
contrees environnantes par P. Pigafetta et
D. Lopez en 1591. Louvain: E. Nauwe-
learts.

BALANDIER Georges

1965. La vie quotidienne au royaume de Kongo du
XVle au XVIlle siecles. Paris: Hachette.

CUVELIER Jean

1946. L'ancien royaume de Congo. Paris: Desclée
de Brouwer.

DERBIER Alain

1992. «A Lyon: d'un musée missionnaire a un
institut du monde noir». Museum (Paris)
174:77-81.

VAN WING Jan

1959. Etudes Bakongo: sociologie, religion et magie.
Paris: Desclée de Brouwer.

Abstract

The simulacrum in the Kongo
cultural area: Between idol and
icon

Nkisi are anthropomorphic or zoomor-
phic figurines made of wood, stone or
other materials, created by certain «illumi-
nated» Bakongo, in which they enclose
a powerful spirit that they manipulate
for magical, religious (animistic) and
therapeutic ends. As such, nkisi were
condemned as «fetishes» or «simulacra»,
by the first European explorers to disco-
vered them in the late 15th century, for
whom these receptacles were in clear
contradiction with monotheistic Christian
dogma. And indeed, the standard way in
which nkisi were fabricated fit fairly well
within the definition given of the
simulacrum: a new nkisi was the repro-
duction/duplication of an old nkisi. Later,
the «problem of the simulacrum»
blossomed in the Kongo kingdom
through the interactions between local
peoples and their European guests. The
burning and export of nkisi by Christians

TSANTSA 5.2000

triggered a massive increase in the
production of false nkisi or «real»
simulacra. While these exported nkisi of
the diaspora became, in effect, simulacra
in relation to their place of origin (by
virtue of their new functions and condi-
tions of existence in Europe), local sculp-
tors «kongolized» the artifacts and
symbols of Christianity (Biblic characters,
crucifixes, etc.) to the point that they too
took on the role of simulacra. In the end,
it appears that the simulacrum is, in this
context, a discursive and operational
construct resulting from interaction and
exchange.

Auteur

Lay Tshiala, 1956. Licence en Arts,
diplome de recherche en études du
développement, dipléme post-licence en
sciences de 1’éducation, dipléme post-
grade en ethnologie et anthropologie.
Doctorat en ethnologie sur les anthropo-
nymes de la République démocratique
du Congo en cours et dipléme d’études
supérieures mention recherche en sciences
de I"éducation. Tél. +4178/337 86 90.



	Le simulacre dans l'aire culturelle kongo : entre idole et icône

