
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Les jeux d'argent, un simulacre? : La construction savante d'une
représentation ordinaire et ses effets

Autor: Dubuis, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les jeux d'argent, un
simulacre?

La construction savante d'une représentation
ordinaire et ses effets

Claudia Dubuis

Les jeux, et partant les jeux d'argent,
figurent fréquemment parmi les sphères
rattachées d'emblée à la notion, floue, de
simulacre. Pourtant, la sphère des jeux se

caractérise par un ensemble de pratiques
fort diverses, dans lequel s'opèrent des
relations complexes entre les domaines
politiques, économiques et culturels qui ne
sauraient être réduites à du simulacre,
univers de «la fausse apparence, de l'illusion»

tel qu'y réfère le sens courant1.
De ce fait, une sociologue qui a fait

des jeux d'argent l'un de ses objets de
recherche va devoir, à un moment ou
un autre de son parcours, se pencher sur
cette représentation têtue qui hante avec
constance l'ensemble des discours
contemporains portés sur les jeux
d'argent, pour mieux parfois les constituer

comme «hors-jeu». Aussi, la question
qui se posera ici ne sera pas tant de
montrer en quoi les jeux d'argent
constitueraient ou non une sphère «authentique»,

si l'on peut dire, du simulacre,
mais bien plutôt de comprendre brièvement

pourquoi et comment il a été pos¬

sible de construire une telle représentation
sociale qui semble trop souvent aller

de soi, y compris dans les analyses
savantes. Dans cette perspective, trois
grands motifs discursifs ont été dégagés:
les discours moraux anti-jeu «classiques»,
la représentation savante du jeu comme
simulacre et la représentation du jeu
comme loisir ambigu. Et c'est en définitive
dans la rencontre de ces trois motifs que
va se construire cette représentation
ordinaire du jeu d'argent comme
simulacre.

Discours moraux

Les jeux d'argent, quelles que furent
leurs variations historiques, culturelles
ou sociales, ont le plus souvent été
marqués par des stigmatisations d'ordre
moral. Pour reprendre une idée succinctement

esquissée par Marc Guillaume
(1981) sur les discours de l'Eglise contre

1 Petit Robert.

u



les jeux d'argent et de hasard2, les

représentations occidentales ont toujours
oscillé entre une tendance doctrinale et
traditionaliste qui s'oppose au jeu d'argent
en soi, et une tendance plus libérale. La
modification de ces représentations
évoluerait en relation avec les rapports
économiques et leurs propres transformations.

De ce fait, l'épargne s'est trouvée

par exemple graduellement érigée en
vertu et la dépense improductive, la
dilapidation, le jeu ostentatoire, la capacité
de perdre avec excès, ont été considérés
comme des fléaux sociaux. Une constante
alternance, engendrée par la laïcisation
des discours portés sur les jeux, s'opère
ainsi entre moralisation et dé-moralisa-
tion des jeux d'argent. Et bien plus que la
connotation habituelle de vice ou de
péché, c'est cette représentation morale
du jeu d'argent comme dépense
improductive qui perdure aujourd'hui, relayée

par exemple dans certains discours
religieux à forte connotation sociale (les
discours officiels des Eglises).

Avec l'intrusion massive des jeux
d'argent entre le XVIe et le XIXe siècle en
Europe puis en Amérique du Nord, et
alors que les collectivités ont recours aux
loteries comme instruments parafiscaux,
s'amorce le débat sur la légitimité et la
légalisation des jeux d'argent (Guillaume
1981). Un double et long processus de
domestication des jeux décrit par les
historiens commence à s'élaborer par la
création de règles et par la mise en place
de dispositifs centralisés de contrôle
générant une normalisation des pratiques
(Mehl 1990; Freundlich 1995). Parallèlement,

les discours moraux vont évoluer en
s'articulant et en s'adaptant à ces processus

(Guillaume 1981:19).
Dès le XVIIIe siècle, considéré comme

l'âge d'or des jeux, seront posées les bases

juridiques d'un discours moral qui oppose
travail productif à activité improductive,
dans le monde anglo-saxon notamment
(Robert 1991). L'«argent facile», qualificatif

privilégié dont font alors usage les
moralistes pour stigmatiser les gains
obtenus par le biais de ces jeux,
contreviendrait ainsi à une éthique du travail
qu'il fallait du reste encore inculquer aux

classes laborieuses. Dès lors, les diverses
répressions des jeux d'argent ont surtout
eu pour objet de renforcer un contrôle
étatique étroit sur les classes populaires
tout particulièrement considérées comme
incapables d'activités productives. Largement

produits du regard que les élites ont
pu porter sur le peuple tout au long du
XIXe siècle notamment, cette vision et ces
discours alimentent néanmoins toujours le

registre moral, ou considéré tel, des jeux
d'argent.

De ce bref aperçu, on peut donc retenir

que les discours moraux «purs» n'existent

pas pour eux-mêmes et qu'ils s'associent

rapidement à des applications et à

des discours politiques ou légaux. Mais il
apparaît surtout que toute la rhétorique
anti-jeu est profondément marquée par
un couple principal d'oppositions qui
s'exprime dans les termes d'un contraste
radicalisé de la valorisation (ou de la
vérité) du travail productif d'une part et
de la condamnation des activités ou des

dépenses improductives d'autre part.
Cette opposition va connaître une
application étendue à d'autres procédés discursifs

plus récents qui, derrière des allures
de réhabilitation, persisteront à présupposer

le jeu en général et les jeux d'argent
en particulier comme exclus du champ
des pratiques considérées comme complètement

légitimes.

Le jeu et le simulacre:
une représentation
savante

Il faut évidemment remonter à Roger
Caillois pour comprendre une bonne
partie des représentations contemporaines
sur le jeu, du moins celles qui opèrent
dans un espace cultivé ou savant. Caillois
construit une classification des jeux désormais

quasiment totémique en forgeant
quatre catégories - agôn (compétition),
alea (chance), mimicry (simulacre), illinx
(vertige) - à partir desquelles il va tenter
de construire une sociologie générale

2 Pour simplifier, aucune
distinction ne sera
marquée ici entre jeux d'argent

et jeux de hasard, si

ces derniers impliquent
l'engagement d'une
certaine somme d'argent (la
langue anglaise utilise le

terme unificateur et
commode de gambling).



puisque «chacune des catégories
fondamentales du jeu présente [...] des aspects
socialisés qui, par leur ampleur et leur
stabilité, ont acquis droit de cité dans la
vie collective» (1967: 99).

Les caractéristiques formelles et a priori
des activités de jeu que dégage Caillois
aboutissent principalement à affirmer le
caractère général séparé des jeux qui les

distingue nettement de l'ensemble des
activités sociales. Ce présupposé de la
séparation temporelle et spatiale des jeux,
de leur improductivité (ils ne génèrent ni
biens, ni richesses), de leurs conventions et
de leurs règles qui suspendent les lois
ordinaires, finit par produire une impression

de distance, voire de quasi-irréalité,
puisqu'il laisse entendre qu'un ordre, très
différent de celui qui est habituel dans la
vie sociale, existe et régit ces pratiques.

Parmi les diverses activités de jeu,
Caillois retient les jeux de hasard, et parmi
ceux-ci les jeux d'argent, comme des

pratiques pertinentes3: ceux-ci renvoient
nécessairement à Yalea. Or, le traitement
que Caillois leur fait subir les renvoie
toutefois à une part «pauvre» des jeux.
Car en effet : «Yalea marque et révèle la
faveur du destin. Le joueur y est entièrement

passif, il n'y déploie pas ses qualités
ou ses dispositions, les ressources de son
adresse, de ses muscles, de son intelligence.

Il ne fait qu'attendre, dans l'espoir
et le tremblement, l'arrêt du sort. Il risque
un enjeu.» (p. 56)

Il est certes possible - et nécessaire - de

contredire Caillois sur ce point en
montrant, par une observation des joueurs
engagés dans ces jeux que, derrière cette

prétendue passivité se logent en fait des
intentions mises en acte, des stratégies,
des tactiques ou, autrement dit, des
actions. Mais il importe surtout de relever
ici l'apparition inopinée de cette distinction

ordinaire qui oppose une fois encore
travail à activité improductive: «A
l'inverse de Yagôn, Yalea nie le travail, la
patience, l'habileté, la qualification; il
élimine la valeur professionnelle, la régularité,

l'entraînement. Il en abolit en un
instant les résultats accumulés. [...] Il
apporte au joueur heureux infiniment plus
que ne saurait lui procurer une vie de

labeur, de discipline et de fatigue» (p. 57).

Et quand quelques lignes plus bas Caillois
affirme que «de l'une ou de l'autre façon,
on s'évade du monde en le faisant autre»
(p. 57), se trouve renforcé chez le lecteur ce

sentiment de séparation puisque non
seulement le jeu aurait comme ultime
fonction de permettre au joueur une fuite
hors du monde «réel» mais qu'en plus il
existerait des «activités actives de fuite»
versus des «activités inactives de fuite» (à

comprendre comme des non-activités?),
ces dernières étant évidemment
représentées par les jeux d'argent et de hasard.

Par ailleurs, cette double impression
d'illusion attachée aux jeux d'argent suscitée

par Caillois va se trouver renforcée

par un malentendu. En effet, Caillois va
s'employer dans la suite de son texte à

décrire les effets des possibles permutations

opérant entre les quatre catégories.
Discutant des ordres sociaux «corrompus»

que le mélange entre compétition et
hasard pourrait produire, il s'attache ainsi
à décrire sur quelques pages les «capitales
du jeu»: «toutes proportions gardées, les
villes qui procurent à la passion du jeu
simultanément un refuge et un paradis,
ressemblent à d'immenses maisons closes

ou à des fumeries d'opium démesurées»
(p. 229). Aussi, dans cette combinaison,
c'est la société tout entière, soumise au
goût du hasard pur, qui s'échapperait hors
du monde dans des espaces artificiels
marqués par l'opprobre.

Souvent (à tort) associée chez Caillois
aux descriptions des ordres sociaux générés

par la catégorie de simulacre (alors
que chez Caillois le simulacre renvoie à la
catégorie de mimicry qu'il détache strictement

de Yalea), cette vision simplificatrice
des espaces du jeu peut toutefois se

retrouver assimilée à d'autres écrits,
comme ceux de J. Baudrillard qui fonde
une critique généralisée d'une société du
simulacre. Dans son ouvrage Amérique
(1991), Baudrillard décrit Las Vegas
comme l'espace emblématique du jeu,
dans le même registre que celui qu'utilise
Caillois: celui de la fausse culture. Las
Vegas y est considéré d'un point de vue
normatif comme un lieu «faux» où le
simulacre, artefact simulé, finit par dépasser

3 Contrairement par
exemple au médiéviste
Huizinga (Homo ludens,
1938) qui, en se bornant
à ne souligner que le
caractère spécifiquement
désintéressé des jeux, n'a

pas pris en compte les
jeux d'argent dans son
commentaire.



la réalité et même par se superposer à

elle, par la remplacer: «L'Amérique n'est
ni un rêve, ni une réalité, c'est une hyper-
réalité. C'est une hyperréalité parce que
c'est une utopie qui dès le début s'est
vécue comme réalisée. Tout ici est réel,
pragmatique, et tout vous laisse rêveur. Il
se peut que la vérité de l'Amérique ne
puisse apparaître qu'à un Européen,
puisque lui seul trouve ici le simulacre
parfait, celui de l'immanence et de la
transcription matérielle de toutes les
valeurs» (p. 32). Et, plus loin encore:
«L'Amérique est un gigantesque
hologramme, dans le sens où l'information
totale est contenue dans chacun des
éléments. [...] on a l'impression que les
choses sont faites d'une manière plus
irréelle, qu'elles tournent et se déplacent
dans le vide comme par un effet lumineux
spécial, une pellicule qu'on traverse sans
s'en apercevoir. [...] tout se découpe avec
la plasticité et la simplicité d'un signal
lumineux. L'hologramme est proche du
fantasme» (p. 33).

D'autres exemples tirés des textes de
Baudrillard pourraient évidemment montrer

l'importance déjà bien connue que
prend le simulacre dans la réflexion de

cet auteur. Mais on retiendra simplement
que le simulacre renvoie dans ce cas à

une représentation, celle d'une culture
- ici américaine ou américanisée - qui ne
serait qu'une fausse culture en raison de

son artificialité (due en l'occurrence à un
excès de pragmatisme, Baudrillard n'étant

pas à un paradoxe près). Derrière ces

énigmatiques tours de passe-passe suppo-
sément à l'œuvre entre réalité et hyper-
réalité, demeure la conception paradoxale,
et malheureusement peu anthropologique,
que certaines cultures, telles que celle dont
fait partie Las Vegas, pourraient tout
simplement être fausses.

On peut somme toute considérer que
les développements savants mais toujours
quelque peu normatifs de ces deux
auteurs sur les jeux d'argent et sur leurs

espaces ont contribué à reproduire, tout en
la modifiant, la dimension morale qui leur
était initialement attachée. A cette dimension

normative va s'adjoindre, et ce tout
particulièrement chez Baudrillard, une

indignation «méta-éthique» proclamée au
nom de la dénonciation d'une inauthenticité

des personnes, des objets et du
monde modernes4 (Boltanski et Chiapello
1999: 587). Cette vision va s'enraciner et

marquer profondément de nombreux
registres de l'imaginaire contemporain.

4 Cette position rejoindrait

par exemple l'esprit
de la critique de la société

du spectacle selon Guy
Debord.

Le jeu comme loisir
ambigu

Enfin, un troisième motif vient renforcer

cette impression d'irréalité attachée

aux jeux d'argent. Certains sociologues,
afin de détacher définitivement les jeux
d'argent de la gangue du jugement moral,
ont tenté plus récemment de les inscrire
dans l'univers du «seul» loisir. Comme
le montre par exemple Paul Yonnet,
l'émergence du tiercé dans les années

cinquante en France est concomitante à

l'émergence des loisirs de masse et constitue

l'expression d'un loisir privilégié des
couches populaires d'une société en forte
mutation : «le tiercé participe à l'avènement

du loisir, mais plus encore, peut-
être, il l'annonce» (1985: 73).

Inscrits dans une même démarche qui
rattache jeux d'argent et loisirs, deux
anthropologues américains, M. Panasitti et
N. Schull (1994), ont analysé l'inscription
massive du jeu d'argent dans la société
nord-américaine depuis près de cent ans.
Leur interprétation du renforcement de

ces pratiques se focalise en partie sur
l'efficacité des nouvelles rhétoriques
individualistes du temps libre associées
aujourd'hui au jeu et au sport. Ces
rhétoriques sont redoublées, à leur sens, par
l'incantation quasi idéologique sur le droit
et le devoir qu'a chacun à avoir du fun
(plaisir), à participer, à être euphorique,
dynamique et actif, dans une société où le
«bonheur individuel» est transformé en
une nouvelle valeur sociale dominante,
indiscutable et quasiment indiscutée5.

Malheureusement, cette interprétation
repose sur le stéréotype qui ne verrait
dans les pratiques de loisir, dont les jeux

5 Cette identification du
bonheur individuel
comme valeur sociale
dominante s'insère
particulièrement bien dans le

projet anthropologique
collectif de study up
auquel adhèrent Panasitti et
Schull. Initié par Laura
Nader (1994) ce projet
propose l'identification et
l'analyse de nouveaux
dogmes centraux dans le
monde nord-américain.



d'argent ne seraient qu'une variante, que
des pratiques conventionnelles et conformistes.

Elle conforte également un autre
stéréotype assez habituel qui associe jeux
d'argent et culture de masse et qui
connote a priori ces derniers comme des
activités au sens social appauvri, voire
même vides de sens (Panasitti et Schull
1994: 86). Le recours à la catégorie des
loisirs n'empêche donc pas de porter en
fin de compte un jugement normatif sur
les jeux d'argent, non pas directement
mais de manière détournée, puisqu'il
manquerait quelque chose de fondamental

(de fait une dimension libératoire et
subversive) à toute forme de loisir
contemporain.

A l'opposé, Yonnet suggère un
renversement de cette perception du loisir en le
considérant comme une quantité de temps
libre, complètement affranchi des

exigences du temps obligé et du temps
contraint (celui du travail professionnel
ou scolaire et des astreintes qui s'y
attachent: transports etc.): «le loisir ne
définit a priori aucun contenu d'activité,
seule le caractérise sa forme libératoire;
il se présente comme un pur contenant,
une enveloppe de temps libéré, le loisir ne
définit rien qu'un vide» (1985: 65, je
souligne). D'aliénant dans la conception
des deux anthropologues mentionnés plus
haut, le loisir devient ici libératoire, ces
deux notions contraires se retrouvant
toutefois encore renvoyées dos à dos.
Aussi l'impression demeure que, malgré
ce renversement, le loisir ne serait toujours
rien d'autre qu'un ensemble de pratiques
vides de sens, en raison peut-être de la

surinterprétation - à comprendre ici
comme un excès de sens imposé au réel

par le sociologue - portant sur l'une des
dimensions constitutives du loisir (le loisir
comme «pur contenant», «rien qu'un
vide») à laquelle recourt Yonnet dans la
conclusion de son ouvrage Jeux, modes et

masses (1985)6.

Ce renversement se retrouve également

dans la perspective qui va projeter
les pratiques du jeu d'argent dans les

espaces de la consommation quotidienne.
Par exemple, Gérard Mermet (1997) fait
apparaître les jeux, et tout particulière¬

ment les jeux d'argent, comme l'une des
tendances identifiées de la consommation
des Français, sur la base de la constatation

purement factuelle (ou statistique) d'une
augmentation des dépenses de consommation

ludique. L'explication fournie à

l'importance grandissante de ce phénomène

prend la forme d'une autre
surinterprétation assez fréquente corrélant
«individualisme de masse» et «fuite hors
du monde», «fuite du réel» (escapism):

comme les individus bénéficient de plus
en plus de temps libre, ils chercheraient à

s'occuper en s'évadant d'une vie difficile à

vivre. Comme chez Caillois et bien
d'autres, le jeu serait donc un moyen
d'évasion, d'émotions et de plaisir, de

contrepoint à une société trop ordinaire
(1967: 211, 222).

Ce changement de perspective est en
fait en grande partie lié à une position
théorique récente qui pare les actes de
consommation de vertus excessivement
positives. La dimension essentielle des

pratiques actuelles du jeu d'argent (et,

partant, de la consommation en général)
reposerait sur une composante d'enchantement

valorisant en priorité le plaisir, le

spectaculaire, l'hédonisme manifestés,
entre autres, dans le gaspillage et la
dépense «contrôlée» ou «modérée»7.

Cependant, cette représentation du jeu
modéré et modérément ludique rejoint
sensiblement la représentation d'un jeu
de consommation et d'un joueur-consommateur

que le marketing essaie de
construire. En effet, malgré sa puissance
(liée à l'évidence de son imprégnation
massive du monde social et économique),
l'industrie du jeu, nouvellement érigée
comme telle, fait encore constamment face
à une mauvaise image morale qu'elle
s'emploie à gommer. Son insertion dans le

champ d'une économie capitaliste
légitime, rendue visible par la cotation en
bourse de certaines chaînes de casinos

par exemple, est ainsi redoublée par des

stratégies de marketing bien ciblées visant
à construire une image «saine», tentant
d'inscrire le jeu d'argent dans le strict
univers de l'amusement et du loisir commercial

(entertainment business), éradiquant
toute connotation morale, gommant les

7 On peut relever que si
cette valorisation du jeu
modéré a émergé dès les

premiers débats sur la
légalisation du jeu, une
opposition assez pré-
gnante s'est construite
entre «jeu ostentatoire»,
considéré par certains
comme le vrai jeu, et «jeu
modéré», vu comme un
produit commercial
comme un autre (Guillaume

1981).

6 P. Yonnet, dans un
ouvrage bien plus récent
(1999), modifie quelque
peu ce point de vue en
considérant que les
pratiques de loisir serviraient
à produire du lien social
et permettraient de réduire

la fracture sociale en
créant des formes de
communautés d'appartenance.

Après avoir
questionné les caractères
essentiellement attribués
au loisir par des
sociologues tels que Dumaze-
dier (libératoire, gratuit,
hédoniste et personnel),
Yonnet ne conserve que
la dimension libératoire
(mais non pas hédoniste)
comme caractère spécifique

du loisir, tout en
l'articulant dans ce dernier

texte aux formes de

temps contraint que
représente toujours le
travail.



excès trop évidents. De ce fait, la perception

contemporaine du jeu d'argent serait

par conséquent largement construite sur
l'éthique d'entreprise (corporate ethos) de
l'industrie du jeu (Nader 1994: 9), même si

ce passage reste malaisé et controversé,
tout particulièrement en raison du débat
de plus en plus prédominant sur les

joueurs à problèmes et sur la dépendance
au jeu.

Un faux problème

C'est donc à partir de ces trois grands
motifs brièvement esquissés que s'est
construite la représentation contemporaine

qui veut voir dans les jeux d'argent
des simulacres. Cette idée rejoint quelque
peu la position de Norbert Elias et Eric
Dunning (1994) qui avaient déjà montré la
dimension d'irréalité des jeux produite
chez Caillois. Ils soulignent par ailleurs
un travers analytique grave dans la
mesure où cette conception d'irréalité
vient en effet renforcer le présupposé déjà
très ancré selon lequel il existerait des
univers sociaux plus «vrais» que d'autres
(par exemple le travail «sérieux» serait
plus «vrai» que le loisir «futile»). Mais,
soulignent-ils, «les activités de loisir sont
aussi réelles sur le plan des êtres humains
qui y participent que l'attention que l'on
porte à ses propres enfants, à sa femme ou
à son travail» (p. 142). Il faut ainsi, pour
éviter cette erreur, poser «le caractère
constitutivement social des activités de
loisir» (p. 142) et décider une fois pour
toutes que l'opposition réalité-irréalité
n'est qu'un faux problème, dans lequel
s'est fourvoyé Caillois (et d'autres après
lui) alors même qu'il évoquait la nature
sociale des jeux. Ce n'est du reste qu'à
partir d'une prise en compte de cette réalité

sociale des pratiques de loisir8 que
peut se constituer une véritable sociologie
des pratiques de jeux.

Un fondement de la

critique...
Dès lors, la tentation serait grande de

vouloir totalement évacuer la notion de
simulacre de toute analyse sociologique.
Mais si sociologiquement il ne semble
finalement pas pertinent d'analyser les

jeux d'argent en terme de simulacre
- considéré ici en tant que tel ou sous
divers avatars tels que «fausse culture»,
«inauthenticité», «artificialité» et par
opposition à «authentique»9 ou «réel» -, ni
d'intégrer cette notion au répertoire analytique

dont se servirait le chercheur, il
paraît néanmoins impossible, également
d'un point de vue sociologique, de faire
totalement l'impasse sur cette notion.

Force est de constater en effet que le
simulacre a acquis une prégnance descriptive

et normative incontournable. Il a fini
par acquérir un statut à part que l'on
pourrait qualifier de «sens commun
savant» ou de «métaphore savante» qui
contribue à produire certains effets de
sens. Par exemple, dans les discours
d'opposition aux jeux d'argent en
Amérique du Nord et plus particulièrement

dans le Canada anglophone - que
j'ai plus spécifiquement examinés dans
une recherche portant sur des militants,
fonctionnaires etc. impliqués dans une
controverse portant sur l'implantation de

nouveaux casinos dans un cadre urbain -
les trois motifs précédemment dégagés
du jeu comme simulacre apparaissent,
entremêlés, sous le registre plus général
d'une critique anti-jeu.

Aussi des couples d'oppositions
renvoyant à l'univers du simulacre tels

que réel-imaginaire, authentique-artificiel,

légitime-illégitime, légal-illégal,
moral-immoral, truffent plus ou moins
explicitement les commentaires sur les

pratiques et les espaces propres au jeu
d'argent et contribuent à alimenter la

critique et la protestation. De la sorte, la
notion de simulacre prise dans l'univers
de sens délimité plus haut finit par se

trouver introduite dans l'expérience
subjective des acteurs sous un registre que
l'on pourrait qualifier de «critique par

9 Espaces sociaux
«authentiques» desquels il a

pu être montré qu'ils sont
eux aussi construits et
qu'ils relèvent de ce fait
et dans une certaine
mesure, de l'«artificialité».
Voir par exemple la revue
Terrain 33 (1999).

8 Toutefois, il n'en
demeure pas moins que ces

pratiques, profondément
sociales, sont des
pratiques différenciées de
celles pratiquées dans
d'autres espaces sociaux.
Il s'agira donc, selon Elias
et Dunning, d'analyser à

la fois les interdépendances

et les caractères
distinctifs de chacun de

ces espaces sociaux (1994:

144).



simulacre». Cette notion élargie de
simulacre leur sert ainsi d'outil de
réflexion et de raccourci métaphorique à

fort contenant symbolique renforçant,
grâce à la simplification qu'elle permet,
leur registre interprétatif et critique du
monde social.

C'est par exemple dans les termes
suivants qu'une militante anti-jeu anglo-
canadienne décrit Las Vegas: «c'est plus
grand que la vie, c'est surréel, véhiculant
quelque chose que les gens n'ont pas
vraiment. Il s'agit plutôt d'une icône,
agréable, mais au point d'être ridicule;
c'est si outrancier que cela en devient
presque agréable. C'est une gigantesque
icône»10. Et c'est dans un registre légèrement

différent, plus savant et plus
métaphorique, que s'exprime un étudiant,
membre du conseil d'administration d'un
centre communautaire impliqué dans une
controverse portant sur l'implantation
d'un casino: «Personnellement, je n'ai pas
de problème moral avec le jeu d'argent
{gambling), même si, comme je l'ai dit
avant, il s'agit d'un symbole. Le jeu
d'argent se développe si rapidement, c'est
le signe d'une civilisation en plein déclin,
cela pourrait prendre encore deux cents

ans, mais c'est une métaphore pour une
économie de casino, même si l'économie
de casino est également une métaphore
[...] Il y a une sorte de circulation du
calcul et de l'argent, qui circule, qui
circule, mais les gens ne produisent plus
rien de ce qu'ils utilisent. Les gens ont
inventé les marchés financiers pour faire
tourner l'argent, et le jeu d'argent produit
une métaphore pour cette économie de
casino alors qu'il se propage bien réellement

dans le même temps»11.
Cette citation, qui révèle un point de

vue distancié et interprétatif sur l'expansion

actuelle des casinos, laisse enfin
apparaître un dernier aspect de ce registre
critique qui se fonde sur l'univers sémantique

du simulacre. En effet, et dans une
certaine mesure, les récentes et massives

stratégies de légitimation de l'industrie
du jeu (par le marketing, le sponsoring
etc.) ont eu pour conséquence un
redoublement de cette «critique par simulacre»
en permettant un discours critique généra¬

lisé adressé non plus seulement aux
fondements immoraux ou improductifs
des jeux d'argent mais à un «capitalisme
de casino», dangereux parce que bâti sur
les bases instables de la spéculation et des

activités financières. Même si l'amalgame
fréquemment opéré entre activités
boursières et pratiques du jeu d'argent peut
sembler douteux12, les pratiques spéculatives

ou financières sont souvent lues, en
fin de compte, comme les plus récents
symboles de cet «argent facile» anciennement

dénoncé par les moralistes. Mais de
la sorte, la revendication d'une nouvelle
«économie morale» des jeux d'argent
(Panasitti et Schull 1994) permet aux
acteurs protestataires d'exprimer ou de
réaffirmer que tous les profits, toutes les
manières de produire de l'argent ne sont

pas forcément bons.
Aussi, dégager la critique qui s'appuie

sur cette notion élargie et normative du
simulacre aide à situer la place que tient
l'argument moral dans les débats contemporains

sur les jeux d'argent, alors même

que cette dimension aurait, selon les
observateurs, perdu toute pertinence ou
au contraire constituerait le seul fondement

- mais dans ce cas passéiste et illégitime

- des discours et des actions anti-jeu.
Quoiqu'il en soit, une dimension plus
spécifiquement politique13 de ce phénomène,

qui reste toutefois très entremêlée à

la dimension religieuse, éthique et morale,
a été soulignée dans quelques ouvrages
d'histoire sociale décrivant l'activité et les

discours des ligues anti-jeu à l'œuvre au
tournant du XXe siècle dans le monde
anglo-saxon, comme par exemple la
National Anti-Gambling League (NAGL),

groupe de pression formé en Grande-
Bretagne dès 1890 pour s'opposer aux
jeux d'argent (Dixon 1991).

12 Voir par exemple
l'amalgame opéré par
Francis Pisani dans son
article «Quand Wall
Street devient Las Vegas»,
Le Monde, mercredi 10
novembre 1999, Supplément

Le Monde Interactif,

p. III.

10 Entretien réalisé à

Vancouver en 1996, dans
le cadre de ma recherche.
Ma traduction.

13 La dimension politique
de ce type de mouvement
de tempérance a été
soulignée par le sociologue
J. Gusfield (1963) dans ses

travaux sur une ligue
anti-alcoolique aux Etats-
Unis. Ce projet de réforme

morale y est analysé
sous l'angle d'un enjeu
politique et social, et la
croisade morale qu'il a

générée et qui a culminé
avec la prohibition a permis

aux acteurs de définir
symboliquement leur
appartenance à la classe

moyenne.

11 Idem note 10.

57



Critique et problème
public

Si l'une des modalités d'entrée dans
la critique et éventuellement dans l'action
militante repose donc sur ce «registre du
simulacre», il faut souligner qu'une autre
de ces modalités, plus importante tout de
même, se fonde sur un «registre d'expertise»,

qui se pose lui aussi comme savant
mais, surtout, comme plus pragmatique. Il
opère avant tout au travers de la lecture,
de l'analyse et de la discussion des

rapports officiels des gouvernements locaux
et nationaux, des rapports de consultants
et des dossiers de presse etc. qui alimentent

à profusion toutes les prises de position

sur les jeux d'argent et sur leurs
diverses retombées. En somme, les acteurs

critiques s'engagent dans une intense activité

d'acquisition de connaissances qui a

pour double finalité la dénonciation des

impacts «objectifs» sociaux, urbains,
économiques provoqués par les jeux
d'argent sous leurs diverses formes ainsi

que le renforcement de l'engagement
militant, au premier abord très spontané,

par l'acquisition graduelle d'un savoir

perçu comme une véritable compétence
d'expertise. Par cette compétence, évaluée

comme proche du savoir «savant» détenu

par les spécialistes du monde académique,
les acteurs-militants se trouvent de la sorte

dégagés du soupçon de ne s'en tenir qu'à
un discours purement «profane» ou
«émotionnel» qui ne renverrait qu'à la
seule indignation morale, particulièrement

illégitime dans cet espace de
revendication.

Finalement, on peut constater que la

tentative de redéfinition du jeu d'argent
comme activité économique productive
et comme amusement innocent débarrassé

de toute référence à la moralité ou à

l'éthique est l'objet à la fois d'interprétations

contradictoires et controversées et
de manipulations stratégiques, pas
seulement par les militants anti-jeu mais
également par les agents gouvernementaux

et les représentants de l'industrie du
jeu. Ces manipulations, tout autant que
les divers discours critiques, contribuent à

la constitution de l'idée que les jeux
d'argent représentent l'un des «problèmes
publics» dominants de ces dernières
années, du moins en Amérique du Nord.



Références citées

Baudrillard Jean
1991. Amérique. Paris: Le Livre de

Poche.
Boltanski Luc et Eve Chiapello
1999. Le nouvel esprit du capitalisme.

Paris: Gallimard.
Caillois Roger
1967 (1958). Les jeux et les hommes: le

masque et le vertige. Paris: Gallimard

(Folio).
Dixon David
1991. From Prohibition to Regulation:

Bookmaking, Anti-gambling and the

Law. Oxford: Clarendon Press.

Elias Norbert et Eric Dunning
1994. Sport et civilisation: la violence

maîtrisée. Paris: Fayard.
Freundlich Francis
1995. Le monde du jeu à Paris, 1715-1800.

Paris: Albin Michel.
Guillaume Marc
1981. «Tu ne joueras point». Traverses

(Paris) 23:11-23.
Gusfield Joseph
1963. Symbolic Crusade: Status Politics

and the American Temperance
Movement. Urbana: Illinois
University Press.

Huizinga Johan
1951 (1938). Homo ludens: essai sur la

fonction sociale du jeu. Paris:
Gallimard (Tel).

Mehl Jean-Michel
1990. Les jeux au royaume de France du

XHIe siècle au début du XVIe siècle.

Paris: Fayard.
Mermet Gérard
1997. Tendances 1998: les nouveaux

consommateurs. Paris: Larousse.
Nader Laura
1994. «Controlling Processes». Kroeber

Anthropological Society Papers 77

(Special edition: Essays on
Controlling Processes): 1-11.

Panasitti Mike et Natascha Schull
1994. «Re-Articulating the Moral

Economy of Gambling». Kroeber

Anthropological Society Papers 77

(Special edition: Essays on
Controlling Processes): 65-102.

Robert P.

1991. «Les origines de la répression
des jeux en droit anglo-saxon: le

contrôle de Yhomo ludens dans

l'Angleterre du XlVe au XVIe

siècle». Droit et société (Paris)
XVII-XVIII: 145-158.

Terrain
1999. Authentique? Terrain (Paris) 33: 5-

110.

Yonnet Paul
1985. «Le tiercé, ou les nouveaux

dimanches de la démocratie», in:
Jeux, modes et masses, p. 17-90.
Paris: Gallimard.

1999. Travail, loisir: temps libre et lien
social. Paris: Gallimard.

Abstract

Is gambling a simulacrum?
The intellectual construction

of a common-sense
representation, and its
effects

In this paper, the notion of the
simulacrum is analyzed as a

semantic operator that activates
oppositions such as real-unreal,
genuine-false, moral-immoral, the
second term of which are
commonly used to delegitimize
gambling activities. Because they
rely on a priori categories and
stereotypes, these oppositions, and
thus the notion of the simulacrum,
cannot be used as analytical tools
in sociological studies of gambling
practices. Nevertheless, the notion
of the simulacrum does produce
performative effects, and therefore
cannot be totally expelled from
these analyses. To the contrary, it
should be considered as a form of
«scholarly common sense», which,
in the context examined here,
frequently surfaces in the critical
discourse of anti-gambling activists.

Auteure

Claudia Dubuis, doctorante,
Institut d'anthropologie et de
sociologie, BFSH 2, Université de

Lausanne, CH-1015 Lausanne;
<Claudia.Dubuis@ias.unil.ch>.

il


	Les jeux d'argent, un simulacre? : La construction savante d'une représentation ordinaire et ses effets

