
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Das ethnographische Dokument im Zeitalter seiner Virtualisierbarkeit

Autor: Oester, Kathrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das ethnographische
Dokument im Zeitalter
seiner Virtualisierbarkeit

Kathrin Oester

«The most important reality that computers

generate is cultural.» Chris Gray und
Mark Driscoll (1992:43)

Wird die virtuelle Realität von postmodernen

Autoren als Befreiung vom Körper
und von räumlichen Begrenzungen
enthusiastisch gefeiert, fürchten kritische oder
kulturpessimistische Autorinnen und
Autoren die Entbindung aus sozialer
Verantwortung. Betonen die einen die
Diskontinuität zwischen virtueller und
gegenständlicher Welt, gehen die anderen

von der Kontinuität der beiden Räume
aus. Der vorliegende Artikel betont weder
die Kontinuität noch die Diskontinuität
von virtueller und gegenständlicher Welt,
sondern zielt auf einen neuen Zugang
zum Phänomen Cyberspace ab: Aus
einem semiotischen Blickwinkel wird
zwischen der Computersimulation als

neuem Repräsentationssystem (langue)
und der Anwendung der neuen
Informationstechnologien durch den Surfer
(parole) unterschieden. Daraus resultiert,
dass die neuen Informationstechnologi¬

en zugleich ein neues, auf das Modellhafte

ausgerichtetes Wahrnehmungssystem
sind wie auch ein bisher unbekannter
Forschungsraum für die Sozialwissenschaften.

Als komparative Wissenschaft
fremder Wahrnehmungs- wie fremder
Gesellschaftsformen hat die Ethnologie,
so die These des folgenden Artikels,
wesentliche Erkenntnisse zur Virtual-
Reality-Forschung beizutragen.

Computersimulation -
ein neues
Repräsentationssystem

«The image [...] has become the real»
schreibt Baudrillard (in: Zurbrugg 1997:

12) und Virilio (in: Blask 1995: 24) stellt
fest: «Man darf seinen Augen nicht mehr
trauen». In den beiden Aussagen kommt
der Zweifel einer Wirklichkeit gegenüber
zum Ausdruck, in der ephemere bildli-



che Repräsentationen die gegenständliche
Welt als Hyperrealität zu substituieren

drohen (Baudrillard 1978). Und
beide Aussagen sprechen von den
Wahrnehmungsveränderungen durch die
neuen Sehinstrumente und Bildtechniken,
wie u.a. Virilio (1992) sie in seinen Schriften

analysiert.
Doch was heisst hier «man darf seinen

Augen nicht mehr trauen», und was
bedeutet Baudrillards These (1970),
wonach sich in einer immer stärker
mediatisierten Konsumkultur die
«Zeichen von ihrem Referenten abzulösen

beginnen» (Hervorhebungen durch die
Autorin)? Repräsentationstheoretisch
betrachtet ist das Bild allerdings nicht als
Ausdruck des technologischen Wandels,
nicht als Folge der Erfindung der Fotografie,

der Television oder der Computersimulation

erst Wirklichkeit geworden.
Vielmehr hätten Virilio oder Baudrillard
schon zu Zeiten der Höhlenmalereien von
Lascaux ihren Augen nicht trauen können,
ist es doch die Funktion von Zeichensystemen

überhaupt, die menschliche
Wahrnehmung zu strukturieren. Zeichensysteme

aber sind selbstreferentiell, das
heisst, das einzelne Zeichen erhält seine

Bedeutung erst im Zusammenspiel mit
anderen Zeichen, als kultureller Code, als

Signifikant in einer langen Kette von
Signifikanten. Von ihrer strukturierenden
Form her unterscheiden sich maschinell
hergestellte Bilder also nicht von anderen
Ausdruckscodes: Sie setzen Objekte,
Phänomene oder abstrakte Grössen auf
eine bestimmte Weise miteinander in
Beziehung und erzeugen dadurch Bedeutung.

Neu an den kalkulierten,
computergenerierten Bildern ist die Tatsache, dass
der Mensch zum ersten Mal in der
Geschichte mit seinen eigenen Repräsentationen

in Interaktion tritt, sie in Echtzeit
modellieren kann. Dabei gelingt die
Simulation der gegenständlichen Welt in
dreidimensionalen virtuellen Landschaften

erstmals mit einem solchen reality
effect, dass die Unterscheidung zwischen
Illusion und Wirklichkeit schwierig wird.
Ist der Pilger, der in Lourdes dem Marienbild

huldigt, noch voll und ganz auf seine

Imaginationskraft angewiesen, um auf
seine Bitte ein bejahendes Lächeln auf die

Lippen der heiligen Maria zu zaubern,
lächeln die virtuellen Ikonen des Cyberspace

in der Tat zurück, wenn wir sie
bittend anklicken, denn die einzelnen
Elemente virtueller Bilder sind imstande,
materiell untereinander zu interagieren.

Was ist also der funktionelle Unterschied

zwischen den computergenerierten
Bildern des Cyberspace, wo der Mensch
in Interaktion mit seinen eigenen
fantastischen Repräsentationen tritt, und den
Votivbildern, Heiligenstatuen oder
Mandalas, mittels derer der Gläubige mit
seinen Göttern verkehrt? An der Schnittstelle

zwischen Imaginärem, Symbolischem

und einem letztlich nicht fassbaren
Realen strukturieren Repräsentationssysteme

die menschliche Wahrnehmung,
und zwar auf eine (kultur-)spezifische
Weise, die dem historischen Wandel
unterliegt.

Auch das computergenerierte
Repräsentationssystem steht für eine solch
spezifische Wahrnehmungsform. Sie ist
wesentlich durch ihren modellhaften
Charakter geprägt. Mit dem Computer
erschaffen wir Modelle von der Realität,
wie Claude Cadoz (1998: 90f.) festhält,
«die nicht mehr nur passiv sind, wie
Theorien und mathematische Formeln. Er

ermöglicht das, was man Simulation
nennt».

In seinem klassischen Aufsatz «Das
Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen

Reproduzierbarkeit» zeigt Walter Benjamin

(1974) auf, wie Fotografie und Film
die abgebildeten Gegenstände erstmals
in der Geschichte beliebig aus ihrem
jeweiligen Kontext herauslösen und
handhabbar machen. Während durch die

vorgenommene Dekontextualisierung
Fernes nah erscheint, kann Nahes auf
einmal fern erscheinen. Diese von
Benjamin beschriebene Entwicklung
vorantreibend, sind computergenerierte
Repräsentationen im Unterschied zur
Fotografie nicht nur problemlos
transportierbar und reproduzierbar, sondern
auch permanent neu gestaltbar und interaktiv

nutzbar. Ihre beliebige Modulier-
barkeit bringt eine Instabilität der



Bedeutungen mit sich, die in verwirrendem

Kontrast zum reality effect, der
Wirklichkeitsnähe der synthetischen
Bilderwelten steht. Baudrillard (1978)
spricht in diesem Zusammenhang von
der «Agonie des Realen» und davon, dass
die reale Objektwelt durch Simulacra
ersetzt würde: Denn je wirklichkeitsgetreuer

Repräsentationssysteme Objekte
und Phänomene dreidimensional und in
Echtzeit nachbilden, desto mehr kommt es

zum Kollaps zwischen Objekt und Bild
(Baudrillard in: Zurbrugg 1997: 20). Die
Unterscheidungsmöglichkeit zwischen
mentalen und gegenständlichen Objekten,

zwischen fact und fiction, ist im
computergenerierten Repräsentationssystem

folglich weniger denn je gegeben.
In diesem Sinne verkörpern für Baudrillard

(1978) die digitalen Bildverfahren das
Ende der Repräsentation, des repräsentierenden

Subjekts und mit ihm das Ende
der Geschichte.

Der Ethnologe Christopher Pinney
(1992) radikalisiert in seinem Aufsatz
«Future Travel: Anthropology and Cultural

Distance in an Age of Virtual Reality;
or Past Seen From a Possible Future» die
postmoderne These vom Ende der
Geschichte und des Subjekts: Für ihn setzt
das computergenerierte Repräsentationssystem

als nicht-linearer Code sämtliche

vorausgegangenen Repräsentationssysteme,
insbesondere aber den linearen Code

der Schrift, ausser Kraft: Verknüpft die
Schrift in einem zeitlichen Nacheinander
die Phänomene als eine Kette von
Ursachen und Wirkungen und favorisiert
daher eine geschichtliche Wahrnehmung,
so lösen die digitalen Informationstechnologien

Gegenstände und Phänomene
in ihre kleinsten Einheiten, in ihre
Bestandteile auf, um sie anschliessend als

synthetische Formen neu zusammenzusetzen.

Gesprochenes, geschriebenes,
inszeniertes und dokumentarisches
Material verwandelt sich durch die
Digitalisierung in dieselben Bits und Bytes. Ein
solches nicht-lineares Repräsentationsverfahren

favorisiert eine Wahrnehmung,
welche die Phänomene als permanent
formbar, örtlich beliebig kontextualisierbar
und zeitlich zitierbar erscheinen lässt.

Das Interesse des vorliegenden
Aufsatzes gilt der computergenerierten
Simulation und den interaktiven
Informationstechnologien, die zusammen ein
neues Repräsentationssystem bilden, das
auch die Ethnologie mit heute noch kaum
abschätzbaren Folgen verändern wird.
Mit dem Ziel einer differenzierten Bewertung

stelle ich im Folgenden postmoderne
Ansätze und ihre Kritik einander gegenüber.

«What's Real About
Virtual Reality?»

Die Ethnologie befasst sich erst
zögernd mit dem Cyberspace und dem
neuen Repräsentationssystem. Hat sie sich
nicht bis anhin gerade mit den Margina-
lisierten beschäftigt, die nicht oder kaum
an der Welt interaktiver Informationstechnologien

teilhaben? Zögernd hatte
die Ethnologie auch bereits auf das
Fernsehen reagiert, dessen Vermassungs-
effekt und Gefährdung kultureller
Differenzen beklagt wurde. Und erst langsam
entdeckte sie die kulturspezifischen, diffe-
renten Rezeptionsweisen der Massenmedien

und reagierte darauf u.a. mit der
Begründung von «Culture and Media
Studies». Mit grossen Vorbehalten wird
auch das Thema der neuen Informationstechnologien

von den beiden Ethnologen
Chris Gray und Mark Driscoll (1992) in
ihrem Aufsatz «What's Real About Virtual
Reality? Anthropology of, and in,
Cyberspace» angegangen. Beklagt wird vor
allem die drohende Atomisierung der
Gesellschaft, welche die neuen Technologien

bewirken, der mangelnde Zugang
der Dritten Welt, die Vorreiterrolle des

Pentagon bei der Virtual-Reality-
Forschung und -Anwendung und die
Gefährdung des Subjekts: «While the
body is "disappeared" in much techno-
scientific discourse, the subject is incredibly

contested [...] there is a remarkable
desire to pretend that the subject has no
coherence whatsoever, not of body,



Va
memory, or in the context of community»
(1992: 46). Gleichzeitig distanzieren sich
die beiden Autoren vehement von der
cyborg anthropology oder postorganic anthropology,

die ihre forschenden Kollegen1 als

neuen Fachbereich institutionalisieren
möchten (1992: 40).

Tatsächlich befinden sich Ethnologen
im Cyberspace sozusagen im Zentrum
des gesellschaftlichen Wandels, da wo
sich die überspannten Cyberpunks (vgl.
Freyermuth 1996), das Pentagon und das

Kapital weltumspannender Firmen die
Hände reichen und ein neues interaktives

Repräsentationssystem kreieren, von
dem manche Länder der Dritten Welt
noch weitgehend ausgeschlossen sind. So

fragt Victor Caldarola2 (1994: 66) in seinem
Artikel «Embracing the Media Simulacrum»:

«[...] is it reasonable at this time to
demand that anthropology embrace the
media simulacrum and acknowledge the

pervasive cultural influence of simulated
social life?»

Mit dem Argument, die alten
Machtverhältnisse würden sich unter den neuen
technologischen Bedingungen fortsetzen,
kritisieren die beiden Autoren Gray und
Driscoll Kollegen, die sich dem neuen
Medium enthusiastisch zuwenden. Trotzdem

unterstreichen sie mit dem folgenden

Zitat von Allucquére Stone (in: Gray
and Driscoll 1992: 40) die Wichtigkeit des

Cyberspace als neuem Forschungsraum
für die Ethnologie:

«It is interesting that at just about the
time the last of the untouched "real
world" anthropological field sites are
disappearing, a new and unexpected kind
of "field" is opening up - incontrover-
tibly social spaces in which people still
meet face-to-face, but under new definitions

of both "meet" and "face". These

new spaces instantiate the collapse of the
boundaries between the social and technological,

biology and machine, natural and
artificial that are part of the postmodern
imaginary.»

In der (ethnologischen) Diskussion
über den Cyberspace fällt auf, dass, etwa
mit Ausnahme von David Hakken (1999:

44), der zwischen «anthropology of
computing» und «computing in
anthropology» unterscheidet, kaum zwischen

dem Cyberspace als Forschungsrawm und
den interaktiven Informationstechnologien

als neuem Repräsentationssystem, das

zur wissenschaftlichen Datenverarbeitung
eingesetzt wird, unterschieden wird. Wie
der Begriff Cyberspace nahe legt, wird in
räumlichen Kategorien die virtual reality
der real world gegenübergestellt, und als

Folge davon wird die Streitfrage ins
Zentrum gestellt, ob die Ethnologie ihren
Forschungsraum über die real world
hinaus in die virtual reality ausdehnen soll.
In einem solchen Diskurs wird der Cyberspace

nicht als neues Repräsentationssystem,

in das zunehmend auch die
Ethnologie eingebunden wird, erkannt.
Und in der Folge werden die tiefgreifenden

Implikationen der
Computersimulation und der interaktiven
Informationstechnologien für Wahrnehmung,

Kommunikation und Repräsentation

verkannt. In dem Masse wie Gray
und Driscoll sich aber von der
Computersimulation distanzieren, riskieren sie,
die Ethnologie von der Diskussion
darüber auszuschliessen: Die Nutzung
der interaktiven Informationstechnologien

und der Computersimulation, zum
Beispiel in Form von Spielen, ist längst
eine in den Alltag integrierte, pragmatische

geworden. Sie verändert als solche
die Wahrnehmungs- und
Kommunikationsstrukturen breiter Bevölkerungsschichten

und nicht zuletzt der
Wissenschaft selbst auf grundlegende
Weise - im Krieg wie im Frieden.

Mit David Hakken (1999: 42), dessen

ethnographische Untersuchungen zum
Gebrauch des Computers bereits auf die
80er-Jahre zurückgehen, sei hier betont,
dass sowohl von technophiler wie von
technophober Seite der Einfluss der neuen
Informationstechnologien auf die Gesellschaft

hervorgehoben wird, umgekehrt
aber der Einfluss der Gesellschaft auf die
neuen Informationstechnologien im
Zeichen eines technologischen Determinismus

ignoriert wird.
Dass die neuen Informationstechnologien

das Potenzial für sozialen Wandel
in sich tragen, wird von niemandem
bestritten. Es wird sich jedoch erst in
Zukunft zeigen, in welche Richtung die
Veränderungen weisen.

1 In seinem Buch
Cyborgs@Cyberspace: An
Ethnographer Looks to the

Future gibt David Hakken
(1999), dessen Ergebnisse

auf langjährigen
ethnographischen Forschungen
in Skandinavien, England
und den USA beruhen,
einen Einblick in die
möglichen Perspektiven
einer «Ethnologie des
Cyberspace».

2 Caldarola (1994: 68) gibt
sich am Schluss seines
Artikels die Antwort
selbst: «It follows that
media practices must also
be seen as culturally
authentic, rather than
inappropriate or naive
responses to sophisticated

foreign (or domestic)
cultural products.»

31



Das interaktive
Repräsentationssystem

und das «Ende
der Massenkultur»

«Die allgegenwärtigen technischen Bilder

um uns herum sind daran, unsere "Wirklichkeit"

magisch umzustrukturieren und in ein

globales Bildszenarium umzukehren. Es geht
hier im wesentlichen um ein "Vergessen".
Der Mensch vergisst, dass er es war, der die

Bilder erzeugte, um sich an ihnen in der Welt

zu orientieren. Er kann sie nicht mehr entziffern

und lebt von nun ab in Funktion seiner

eigenen Bilder: Imagination ist in Halluzination

umgeschlagen.» Vil'em Flusser (in: Blask

1995:26)

Mit simuliertem Leben bezeichnen
Medientheoretiker das am TV-Bildschirm
konsumierte Leben aus zweiter Hand und
kritisieren damit die Gleichschaltung der
Menschen durch die Einweg-Massenmedien.

Gleichzeitig wird mit dem
Simulationsbegriff das Moment der Täuschung
hervorgehoben: Simulation als Symptom
eines kapitalistischen Systems, das den
freiwilligen Zwangskonsumenten schönen
Schein verkauft und anstelle des Echten
das falsche Bewusstsein setzt3. Unabsichtlich

geht der kritische Diskurs der 60er-
und 70er-Jahre hier ein Bündnis mit einem
ikonoklastischen Wissenschaftsbegriff ein,
dem Bilder als trügerisch und verführerisch

schon immer ein Dorn im Auge
waren. Denn im Unterschied zu verbalen
sind visuelle Codes offener für subjektive
Interpretation und entziehen sich scharfer

Begrifflichkeit, dem Instrument der
Aufklärung (vgl. Flusser 1997: 223-236).

Anders als viele heutige Medienkritiker

stellt Walter Benjamin im bereits zitierten

Aufsatz weder die Vermassungs- noch
die Verführungsgefahr der Massenmedien
ins Zentrum seiner Untersuchungen. Ich
widme mich seiner Argumentation im
Folgenden ausführlich, da seine

Überlegungen aus den 30er-Jahren durch die
neuen Informationstechnologien der 90er-

Jahre eine unerwartete Aktualität erlan¬

gen: Als Folge einer technischen
Erfindung, die Bilder reproduzierbar macht,
verliert das nicht-reproduzierbare Kunstwerk,

das dem Kult der konkreten
Gruppe diente, so Benjamin (1974), seine

Wirkungskraft, seine Aura. An seine Stelle

rückt das technisch reproduzierbare Bild,
rücken Fotografie und Film für die
Massen, die der Aura des Echten jedoch
verlustig gehen. Um die Entwicklung vom
nicht-reproduzierbaren Bild zu den
Massenmedien zu veranschaulichen, zieht

Benjamin (1974: 455) beispielhaft die
Ausbreitung der Schrift heran zur Zeit,
als sie sich vom Medium weniger zum
Medium vieler entwickelte und sich
dadurch in ihrer Funktion grundlegend
veränderte: «Jahrhundertelang lagen im
Schrifttum die Dinge so, dass einer
geringen Zahl von Schreibenden eine
vieltausendfache Zahl von Lesenden
gegenüberstand. Darin trat gegen Ende
des vorigen Jahrhunderts ein Wandel ein.
Mit der ungeheuren Ausdehnung der
Presse, die immer neue politische, religiöse,

wissenschaftliche, berufliche, lokale
Organe der Leserschaft zur Verfügung
stellte, gerieten immer grössere Teile der
Leserschaft - zunächst nur fallweise -
unter die Schreibenden. [...] Damit ist die

Unterscheidung zwischen Autor und
Publikum im Begriff, ihren grundsätzlichen

Charakter zu verlieren. Sie wird eine

funktionelle, von Fall zu Fall so oder
anders verlaufende. Der Lesende ist jederzeit

bereit ein Schreibender zu werden.»
Und den Schritt von der Schrift zum
Massenmedium Film machend, schliesst

Benjamin (1974: 455): «Jeder heutige
Mensch hat einen Anspruch gefilmt zu
werden.»

Benjamin weiter denkend, hat heute
nicht bloss jeder das Recht gefilmt zu
werden, vielmehr wird mit den neuen
Breitband-Technologien für die
Datenübertragung bald auch jeder das Recht

beanspruchen, selbst zum Produzenten
zu werden und sein eigenes Kino zu
betreiben. Es ist unter anderem diese
Aneignung der Produktionsmittel, welche
die Cyberpunks der ersten Stunde den
Cyberspace enthusiastisch als Raum
ausserhalb jeglicher Systemzwänge feiern

3 Vgl. dazu die kritische
Diskussion der
Konsumismus-Theorien durch
Kevin Robins (1996: 107-
111) in seinem Buch Into
the Image: Culture and
Politics in the Field of
Vision.



Hess (vgl. Freyermuth 1996). Entgegen
solchen Hoffnungen hat der Kapitalismus
mit seinem e-Money, seinen virtuellen
Börsen, Shops und Firewalls, die den
Exklusivbesitz von Daten garantieren, den

Cyberspace allerdings längst eingeholt.
Hatte Benjamin die Aneignung der technischen

Produktionsmittel durch die
Massen noch dem sozialistischen System
vorbehalten, so ereignet sie sich heute
mitten im Kapitalismus selbst. Die
massenhafte Aneignung der neuen
Informationstechnologien beschleunigt nicht
nur Logistik und Konsum, sondern die
kapitalistische Entwicklung insgesamt,
indem im Netz heute jede potenziell zur
Händlerin, Herstellerin und Börsenmaklerin

wird4.
Im Unterschied zu den Medienkritikern,

die vom Ertrinken in der
massenmedialen Bilderwelt und der Vermassung
ausgingen, legte Benjamin also bereits in
den 30er-Jahren mit seinem Konzept der
Auflösung der fixen Beziehung zwischen
Produzent und Repizient, Autor und
Publikum, den theoretischen Grundstein
zur Untersuchung der neuen
Informationstechnologien mit ihren interaktiven

Funktionen. In ihnen sind die
Eigenschaften der Telekommunikation erstmals
in der Geschichte mit denjenigen der
Massenmedien verbunden. Mit den neuen
Informationstechnologien wird das soziale

Leben nicht mehr einfach von Medienprofis

simuliert und anschliessend
konsumiert, vielmehr findet es in
Chatrooms und Avatar-Bars virtuell in
real time statt, so dass das dichotomisie-
rende Verhältnis von Produzent versus
Konsument unterlaufen wird. Neben
Chatrooms und Avatar-Bars5 wäre als
Beispiel für diese Tendenz etwa auch an
jene Verlage zu denken, die ihre Bücher
als Hypertext im Internet schreiben lassen:

Ein bekannter Schriftsteller macht den
Anfang, und wer am Text mitschreibt,
wird später zum Käufer des Produkts.

Hand in Hand mit der Auflösung der
Rollenverteilung zwischen Produzentin
und Konsumentin lösen sich aber auch
die Grenzen zwischen Mensch und
Maschine auf. Eine Entwicklung beschleunigt

sich, in deren Folge der Mensch über
die Nanotechnologie immer enger mit
seinen mentalen und medizinischen
Prothesen zusammenwächst: Als Wetwa-

5 Im alten Indien waren
Avatare jene überirdischen

Wesen, die in
wechselnder Gestalt zu
den Menschen herunterstiegen,

um sie den Weg
der Erlösung zu lehren.
Im Netz nennt man jene
Figuren Avatare, die
helfend Stellvertreterfunktionen

für den
Menschen ausüben und
für ihn als «Bots» (Abk.
für Roboter) Suchfunktionen

übernehmen oder
als TV-Ansagerinnen und
Popstars auftreten.

4 Welche Bedeutung die
Veränderung der relevanten

Produktionsmittel in
der sogenannten
Wissensgesellschaft für den
Kapitalismus haben wird,
ob es sich dabei bloss um
die Fortschreibung der
kapitalistischen Logik mit
neuen Mitteln handelt
oder ob sich dadurch der
Kapitalismus selbst
verändert, ist zum jetzigen

Zeitpunkt kaum
feststellbar.

Kyoko Date

(http://www.geocities.com/

Tokyo/flats/2135/

birthdoy.jpg)

33



re reiht er sich in einen unauflösbaren
Zusammenhang mit Hard- und Software
ein. Die Charaktere, mit denen wir im
Cyberspace kommunizieren, können halb
Wetware, halb Software sein. Sie dienen
realen Menschen als figürlichen Stellvertreter

auf der Computer-Benutzeroberfläche,
oder sie sind mit künstlicher

Intelligenz ausgestattete Figuren, mit
denen wir in eine synthetische Kommunikation

treten.
Die Cyberspace-Bewohnerin Kyoko

Date ist eine rein virtuelle Figur, die sich

bewegen, tanzen und singen kann. Sie ist
Gefäss für die menschliche Stimme der
Sängerin X, für die Dialoge des Texters
Y, ein 1996 entstandenes Produkt der
japanischen Firma Hori Productions.
Kyoko Date ist zwar noch ein Wesen ohne

Eigendynamik und künstliche Intelligenz,
reine Marionette. Und doch ist sie, als
Medium für die menschliche Stimme und
für menschliche Handlungen, halb
Mensch halb Maschine (vgl. Oester 1999).

Dass zwischen fiktiv und nicht-fiktiv
im computergenerierten Repräsentationssystem

nicht mehr zu unterscheiden
ist, hat weitreichende Konsequenzen für
die Glaubwürdigkeit von Dokumenten,
und zwar im juristischen wie im
wissenschaftlichen Sinn. Was Benjamin bereits
in Bezug auf Fotografie und Film feststellte,

gilt so erst recht für computergenerierte
Daten: Die historische Zeugenschaft

der Dokumente gerät ins Wanken (vgl.
Benjamin 1974: 438). Denn das
computergenerierte Repräsentationssystem ist
auf Modellbildung und nicht auf die
Reproduktion einer realen Objektwelt
mittels Repräsentation ausgerichtet. In
diesem Sinne sind auch virtuelle Ikonen
weder Menschen noch Puppen, sondern
Modelle und interessieren wissenschaftlich

als solche, auch wenn die ganze Kunst
darauf verwendet wird, sie so wirklichkeitsnah

wie möglich zu gestalten.
Im Zeichen dieser rasanten Entwicklung,

in deren Folge nicht nur die Hard-
und Software, sondern auch der natürliche

Körper als Wetware immer abhängiger

von Up-grades wird, steht eine
emanzipierte Technik «der heutigen
Gesellschaft als zweite Natur gegenüber

[...] und zwar, wie die Wirtschaftskrisen
und Kriege beweisen, als eine nicht
minder elementare wie die der Urgesellschaft

gegebene es war» (Benjamin 1974:

444). Tatsächlich werden für immer mehr
Menschen die neuen Informationstechnologien

im Bereich der Arbeit wie der
Freizeit ubiquitär. Sie treten als Verlängerung

des eigenen Körpers in Erscheinung,
als Voraussetzung der digitalen Vernetzung,

als Massgabe der Mobilität und der
ätherischen Existenz von Zweit-Körpern
aus Bits und Bytes, die in virtuellen Läden
und Avatar-Bars den fleischlichen Körper
ersetzen.

Anders als Benjamin verbindet der
enthusiastische Diskurs der Cyberpunks
mit der «emanzipierten Technik» aber
nicht etwa Entfremdung, sondern er feiert
nichts weniger als die Befreiung des
Menschen von seinem Körper: «I have
become a traveler in a realm that will
ultimately be bounded only by the human
imagination, a world without any of the
usual limits of geography, growth, carrying

capacity, density or ownership»,
schreibt John Perry Barlow (1990: 37) in
«Being and Nothingness» euphorisch.

Das Begriffspaar meat world versus
virtual reality sagt viel über die Wertungen
aus, die der Diskurs der Cyberphilosophen

in Bezug auf die neuen
Informationstechnologien vornimmt. Im
Electronic-Frontier-Denken der
kalifornischen Bay Area ist der Cyberspace
Garant für die Verwirklichung eines alten
Menschheitstraums - der Befreiung vom
Körper, und in einem transformierten,
jedoch zutiefst christlichen Diskurs, der
Erlösung vom Fleisch.

Betont der Diskurs der Cyberpunks
also die Diskontinuität zwischen real life
und virtueller Realität und preist die
Vorzüge und Freiheiten der körperlosen
Cyberexistenz, geht ein gegenläufiger
Diskurs von der Kontinuität der beiden
Räume aus: Dabei zeigt sich der Cyberspace

mehr oder weniger als Abbild oder
Verlängerung der gesellschaftlichen
Zustände und Machtverhältnisse im
realen Raum, wie die beiden Autoren
Gray und Driscoll (1992: 42) hervorheben:

«Our bodies are invaded and digita-

11



lized into the differential logic of the
market.»

Beide Diskurse sind stark emotional
gefärbte, idealisierende oder abwertende
Reaktionen auf die Einführung einer
revolutionären Technologie. Sah Vilém
Flusser bereits in den 70er-Jahren die
kommende Entwicklung der interaktiven
Informationstechnologien voraus und hat
sie in seinen Texten luzide beschrieben
(vgl. Flusser 1997), fehlt anderen Autoren
derselben Generation zur Beurteilung der
interaktiven Informationstechnologien die
intime Praxis, die aus dem alltäglichen
Gebrauch des Computers und vor allem
dessen Spielmöglichkeiten resultiert. Im
Masse des fehlenden Praxisbezugs tritt
aber eine pragmatische Beurteilung hinter
einer idealisierenden oder abwertenden
Haltung zurück, und die neuen Codes
bleiben unentziffert: Der Cyberspace mit
seinen virtuellen Landschaften erscheint
den einen als chaotisch und psychotisch
und den anderen als realisierte Utopie,
die sie endgültig vom Körper befreit. Die
Praxis allerdings sieht banaler aus,
beinhaltet weder die Befreiung vom
Körper noch leistet sie der Psychose
Vorschub. Dagegen werden neue, bisher
unbekannte Codes verinnerlicht und
angewandt. So lesen Cybergängige die
Zeichen im Cyberspace, bewegen sich
zielbewusst durch virtuelle Landschaften
und geben sich als Avatare nicht zuletzt
selbst eine Gestalt im virtuellen Raum,
die sie für andere erkennbar macht (vgl.
u.a. www.vierte-art.com; www.thepala-
ce.com; oder www.paraform.com, wo sich
User den eigenen Körper als virtuelle
Figur nachbilden lassen).

Auf dem Hintergrund der Lektüre
Benjamins und Flussers tritt die Bildproduktion

in den Massenmedien heute als
Vorläuferin einer Entwicklung in Erscheinung,

die das Verhältnis von echt und
un-echt, Realität und Fiktion, Produzent
und Konsument fundamental in Frage
stellt und die mit dem Internet und seinen
digitalen, multimedialen Repräsentations-
Strategien eine neue Dimension erreicht
hat.

Das interaktive
Repräsentationssystem

als
Herausforderung für die
ethnologische
Erzählperspektive

Als Wissenschaft, deren Gegenstand
schon immer die nicht-schriftlichen
Repräsentationssysteme oraler Kulturen waren,
müsste die Ethnologie eigentlich einen
privilegierten Zugang zur Computersimulation

haben, ist sie doch ein
Repräsentationssystem, welches nicht auf
Schriftlichkeit reduziert ist. Gerade die
Fixierung eines bilderstürmerischen
Rationalismus auf eine scharfe Trennlinie
zwischen Fiktion und Realität, Repräsentation

und Repräsentiertem, führt aber
dazu, dass viele Ethnologen bis heute dem
Bild gegenüber von tiefem Misstrauen
befallen sind. Und wie zu Beginn bereits
erwähnt, fragen sich Ethnologen allen
Ernstes, ob das «simulated social life»
(Caldarola 1994: 66) überhaupt Gegenstand

der Ethnologie sein könne? Auch
wenn Caldarola die Frage letztlich positiv
beantwortet, weist doch die aufwendige
Beweisführung in seinem Artikel implizit
darauf hin, wie Medienprodukte oft
abwertend als das Simulierte und der
Sensationslogik Gehorchende dem
«wirklichen» Leben als einzig würdigem
Gegenstand der Wissenschaft feindlich
gegenüber stehen.

Unter dem Einfluss der
Computersimulation steht die klassische
Bilderfeindlichkeit rationalistischer
Wissenschaftlichkeit allerdings unter
Beschuss wie nie zuvor. Und es fragt sich,
wie lange es noch dauern wird, bis
Ethnologinnen und Ethnologen die Erstellung
von Simulationsmodellen fremder Kulturen

nicht mehr den Spiele-Fabrikanten
von Nintendo und Eidos überlassen,
sondern damit beginnen, weit besser
informierte Simulationsmodelle von
Kulturen für ihre eigenen Zwecke in
Lehre und Forschung zu entwickeln



- vielleicht als neue Form der Angewandten

Ethnologie? Erste Ansätze dieses
Wandels lassen sich bereits in der Kulturökologie

finden, welche seit geraumer Zeit
mit Computersimulation arbeitet. Schnellere

Prozessoren und die Entwicklung der
3D-Technik wird diese Entwicklung
beschleunigen und in Zukunft
wirklichkeitsnähere und ästhetisch weit befriedigendere

Modellbildungen erlauben.
Christopher Pinney stellt in seinem

bereits zitierten Artikel in Bezug auf die
ethnologische Repräsentation allerdings
noch mehr und anderes infrage als die
Berührungsängste der Wissenschaftler mit
dem schönen Schein der Bilder: Im
Anblick der interaktiven Informationstechnologien

und der computergenerierten

Modellbildung gelten für ihn
sämtliche vorangegangenen
Repräsentationssysteme als überholt. Seiner
Argumentation zufolge, hat die rigide
kartesianische Grenzziehung zwischen
Subjekt und Objekt gleichzeitig die
Malerei (mit der Perfektionierung der
Perspektive in der Renaissance) wie das
wissenschaftliche Denken erfasst, das auf
der Distanz zwischen sich und dem
anderen beruht. Um seine These in Bezug
auf die Ethnologie zu veranschaulichen,
greift Pinney auf die von James Clifford
(1988) untersuchten Bilder jener Feldethnologen

zurück, die mit ihren Seh- und
Messinstrumenten die fremden Kulturen
aus der Vogelperspektive zu erfassen
suchten. Sie fangen die Welt als Bild ein
und legen die Subjekt-Objekt-Beziehung
zwischen dem Forscher und seinem
Gegenstand fest, geben ihr einen Rahmen
und machen das Fremde handhabbar:
«The anthropologist tabooed strangeness
(the value created by "difference") within
the frame for it was also a part of his
professional competence to make the
"strange" familiar and coherent» (Pinney
1992: 46). Im Unterschied zu einer
Repräsentationsform, in der der Wissenschaftler
hors cadre bleibt, zeichnet Pinney den
Cyberspace als offenen Raum ohne
Fluchtpunkt, in dem die kartesianische
Perspektive überwunden ist und die Welt
gleichzeitig aufhört Bild zu sein. Und
während der Autor selbst zum Teil

(s)einer vieldeutigen Repräsentation wird,
löst sich das Innen im Aussen auf und
umgekehrt. Im Cyberspace ist die eindeutige

Ordnung von Ursache und Wirkung,
vorher und nachher potentiell aufgehoben:

Alles ist gleichzeitig anwesend und
materiell abwesend. Und hat die perspektivische

Abbildung das wahrnehmende
Subjekt bestätigt, verweigert der Cyberspace

dem Subjekt gerade diese Bestätigung.

Das Kollabieren von Raum und
Distanz in der virtuellen Repräsentation
hat nach Pinney weitreichende
Konsequenzen für die Wissenschaft vom
Fremden: War es bis heute der Reisebericht,

welcher das Fremde erst erzählbar,
vermittelbar machte, so nimmt der virtuelle

Raum der Fortbewegung Anfang und
Ende. In der Folge kommt dem Reisenden
die Erzählperspektive abhanden, und
damit hebt sich die Distanz zwischen
Selbst und Anderem auf: «Virtual Reality's
distance-travel has blurred self and other»

(Pinney 1992: 50). Und im «Tod des
Reisenden» erblickt Pinney (1992: 51)
erneut den Tod des Subjekts.

Doch noch während Pinney den
epistemologischen Bruch mit der Vergangenheit

beteuert, ist eine Flut von Berichten

über Reiseerlebnisse im virtuellen
Raum entstanden, über Bekanntschaften,
Liebschaften und Abenteuer. Und nicht
zuletzt William Gibson, welcher den
Begriff Cyberspace in seinem Buch Neuro-
mancer 1984 erstmals eingeführt hat,
veröffentlicht 1996 mit Idoru einen Reisebericht
durch den Cyberspace (vgl. Gibson 1996).
Wann immer einander fremde Menschen
in Net-Communities und Chatrooms aus
unterschiedlichen sozialen, kulturellen
und geographischen Räumen aufeinander

treffen, gilt es Distanz zu überwinden,

auch im Cyberspace. Und damit sind
wir erneut bei der Narration und einer
Erzählperspektive - und gerade nicht bei
ihrer Aufhebung - angelangt. Wird der
Blick auf die Praxis gerichtet, auf die
Anwendung der neuen Informationstechnologien

durch den Surfer - die parole
im Unterschied zur langue - klärt sich
aber noch ein zweites Missverständnis
auf: Das computergenerierte
Repräsentationssystem birgt zwar in sich die



Möglichkeit, die Linearität, die perspektivische

Darstellung, den Unterschied
zwischen Innen und Aussen, zwischen
Subjekt und Objekt aufzuheben. In
Chatrooms und Avatar-Bars drängt jedoch
der User dem neuen Medium genau seine

Subjektivität wieder auf: Er unterscheidet

zwischen Innen und Aussen, seinen
Netzbeziehungen und den Beziehungen
ausserhalb des Netzes, erzählt seine
Geschichte und unterscheidet nicht nur
zwischen sich selbst und dem anderen,
sondern auch zwischen Repräsentation
und Repräsentiertem. Pinneys Sicht und
die anderer postmoderner Autoren sind
also insofern eingeengt, als sie die kulturelle

Einbettung und soziale Nutzung der
interaktiven Informationstechnologien aus
den theoretischen Betrachtungen ausklammern.

Also nicht das Subjekt ist tot,
sondern Pinney hat das Subjekt von seiner

Analyse ausgeklammert.
Auch Flusser unterlässt es, zwischen

den potenziellen Anwendungsmöglichkeiten
des neuen Repräsentationssystems

und seiner alltäglichen Nutzung durch
die User zu unterscheiden, wenn er infolge

des neuen Mediums ein «prozessuales»,

«historisches» und «aufklärerisches»
Bewusstsein programmatisch durch ein
«formales», «kalkulatorisches» und
«analytisches» Bewusstsein abgelöst sieht

(vgl. Flusser 1997: 206). Entgegen dem
totgesagten geschichtlichen Bewusstsein
benutzen viele die neuen Informationstechnologien

gerade dazu, auf Homepages

die eigene Familiengeschichte oder
auf einer Website diejenige der eigenen
Gruppe zu dokumentieren: Die starke
Präsenz ethnischer Gruppen im Netz ist
dafür ein sprechendes Beispiel.

Entgegen Pinneys theoretischer
Ansicht zeigt die Empirie des Cyberspace
im Besonderen und die Geschichte der
Repräsentationssysteme im Allgemeinen,
dass die Erfindung neuer Ausdruckscodes,

neuer Techniken und Medien, nicht
die Absetzung aller vorangegangenen
bedeutet, sondern eher deren Multiplizierung

und Differenzierung bewirkt.

Was bedeutet
Computersimulation für die
Wissenschaft vom
Fremden?

Um die Möglichkeiten des neuen
Repräsentationssystems auszuschöpfen,
muss auch die Ethnologie einen Transfor-
mationsprozess durchmachen und sich
visuellen Ausdruckscodes öffnen. Tatsächlich

vermag die Schnellrechenmaschine
«nicht nur Gleichungen in Zahlen zu
analysieren, sondern auch diese Zahlen
zu Gestalten zu synthetisieren» (Flusser
1997: 210). Nach der Formalisierung
erwartet die digitalen Daten folglich ein
neuerlicher Transformationsprozess, die
Visualisierung und Modellierung, an dem
ästhetische Verfahren wesentlich mitbeteiligt

sind. Mathematische Formalisierung

von Daten und ihre anschliessende

Visualisierung als Modelle lassen sich im
neuen Repräsentationssystem nicht mehr
voneinander trennen. Entsprechend sind
Wissenschaft und Kunst nach Flusser dazu

herausgefordert, ihre klassischen
Berührungsängste aufzugeben.

Den linearen Code ergänzend, erweiternd

oder infrage stellend, negiert das

neue Repräsentationssystem den Raum
und erlaubt es weit Entfernten, ohne sich

fortzubewegen, am gemeinsamen Projekt,
am gemeinsamen Modell zu arbeiten. Das
interaktive Repräsentationssystem trägt
in sich die Möglichkeit, die Grenzen
zwischen Autorin und Rezipient, aber
auch zwischen Untersuchungsobjekt und
Forscherin im Sinne der Multivokalität
aufzulösen. Ist es also nur eine Frage der
Zeit, bis auch die Ethnologie ihre lange
gewahrte Distanz gegenüber mathematischen

Verfahren - analog zu den
Nachbardisziplinen Psychologie und Soziologie -
zugunsten der computergenerierten
Modellbildung aufgeben wird? Dass eine

zukünftige Ethnologie zur Darstellung
ihrer Daten zur virtuellen Modellbildung
greifen wird, steht wohl ausser Frage. Im
selben Masse wie sie der Informatik aber



einen festen Platz in den eigenen Reihen
zuordnet, wird es zu einer Annäherung
zwischen Ethnologie, einer formalisieren-
den Mathematik und ästhetischen Verfahren

kommen. Dabei könnte der für die
Feldforschungssituation gut ausgebildete
Möglichkeitssinn der Ethnologinnen und
Ethnologen, der «Einblick ins Fiktive»,
gegenüber dem «Eigentlichkeitsbegriff des

Realen», wie Hans-Ulrich Reck (vgl. Basler

Magazin vom 25. Nov. 1989) sagt, auch in
der ethnologischen Theoriebildung zu
ihrem vollen Recht kommen.

Die mathematische Kalkulation von
Objekten und Phänomenen und ihre
anschliessende Synthetisierung als virtuelle

Körper, ist den bildlichen
Repräsentationssystemen vorindustrieller Kulturen
allerdings nicht weniger fremd als die
Schrift! Was im Prozess der Kalkulation,
der Entmaterialisierung der Daten und
neuerlichen Visualiserung verloren geht,
hat Walter Benjamin - am Beispiel der
Fotografie - als Verlust der Aura der
Gegenstände beschrieben: Aus der Tradition

und dem ursprünglichen Kontext
herausgerissen, verlieren kulturelle Praktiken,

verliert das Kunstwerk seine Aura,
seine Authentizität. Nicht zuletzt um
diesen Verlust wettzumachen, begeben
wir uns heute auf den Weg von Hightech
zu Hightouch im Versuch, der Technologie
menschliche Züge zu geben. Wir anthro-
pomorphisieren Software-Einheiten zu
Knowbots und Searchbots und erreichen
damit doch nur das Eine: Die Sehnsucht
nach der Aura der Dinge, nach ihrer
Authentizität wächst exponentiell an und
steht am Ursprung einer virtualisierten
Ethnologie, deren gesellschaftliche Bedeutung

mehr denn je darin besteht, die
Existenz des Fremden als Authentisches zu
bezeugen.

Literatur
Barlow John Perry
1990. «Being and Nothingness». Mondo 2000:

29-37.

Baudrillard Jean
1970. La société de consommation. Paris: Denoël.
1978. Agonie des Realen. Berlin: Merve Verlag

(französische Erstveröffentlichung der
gesammelten Texte 1977-78).

Blask Falko
1995. Baudrillard: Zur Einführung. Hamburg:

Junius.
Benjamin Walter
1974 (1936). Gesammelte Schriften, Bd. 1 und 2.

Frankfurt am Main: Suhrkamp.
1998. Die virtuelle Realität. Bergisch Gladbach:

BLT (französische Erstveröffentlichung
1994).

Caldarola Victor J.

1994. «Embracing the Media Simulacrum».
Visual Anthropology Review (Los Angeles)
10(1): 66-69.

Clifford James
1988. The Predicament of Culture: Twentieth-

Century Ethnography, Literature, and Art.
Cambridge: Harvard University Press.

Flusser Vilém
1997. Medienkultur. Frankfurt am Main: Fischer.

Freyermuth Gundolf S.

1996. Cyberland: Eine Führung durch den High-
Tech-Underground. Berlin: Rowohlt.

Gibson William
1984. Neuromancer. New York: Ace.
1996. Idoru. London: Penguin Books.
Gray Chris Hables and Mark Driscoll
1992. «What's Real About Virtual Reality?».

Visual Anthropology Review (Los Angeles)
8(2): 39-49.

Hakken David
1999. Cyborgs@Cyberspace: An Ethnographer

Looks to the Future. New York, London:
Routledge.

Oester Kathrin
1999. «Virtuelle Ikonen: Begegnung mit der

vierten Art». GDI-lmpuls, S. 12-20, Rüsch-
likon: Gottlieb Duttweiler Institut.

Pinney Christopher
1992. «Future Travel: Anthropology and Cultu¬

ral Distance in an Age of Virtual Reality».
Visual Anthropology Review (Los Angeles)
8(1): 38-55.

Reck Hans Ulrich
1989. «Imitieren? Klar, immer. Aber wie?».

Basler Magazin vom 25. November 1989.

Robins Kevin
1996. Into the Image: Culture and Politics in the



Field of Vision. London, New
York: Routledge.

Virilio Paul
1992. Das öffentliche Bild. Bern: Benteli

Verlag.
Zurbrugg Nicholas (ed.)
1997. Jean Baudrillard: Art and Artefacts.

London: SAGE Publications.

Abstract

The ethnographic document
in the age of virtual reality

Emphasizing the discontinuity
between virtual reality and the real

world, postmodern authors often
celebrate the surfer's liberation
from the body and from the limita-
tions of space. Others, to the
contrary, emphasize the continuity

between the real world and
virtual reality, arguing that the
same power structure governs
both worlds. While the first
discourse is enthusiastic about the

opportunities opened up by new
information technologies and
computer simulation, the latter
fears the loss of coherence and
social responsibility in an anonymous

virtual world. This article
emphasizes neither discontinuity
nor continuity: rather, from a

semiotic point of view, the author
differentiates between computer
simulation as a new system of
representation (langue) and the
practical use of this new technology

by surfers {parole). Seen as a

system of representation, computer
simulation privileges modeling
and unstable meanings over stable

representations and fixed
meanings. On the level of social

practice, information technologies
create a new field for research on
the human/machine interaction.
Since the comparison between
different systems of representation,
as well as different forms of social

practice, is at the heart of the
anthropological project, the latter
should play a crucial role in the
field of virtual reality research.

Autorin
Kathrin Oester, Dr. phil., Ethnologin,

Schwerpunktthema: Visuelle

Anthropologie.
Adresse: Neubrückstrasse 80,

CH-3012 Bern; <kathrin.oester@
datacomm.ch>.


	Das ethnographische Dokument im Zeitalter seiner Virtualisierbarkeit

