
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Comment le réseau vint aux hommes : la virtualité est ailleurs

Autor: Cerqui, Daniela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Comment le réseau vint
aux hommes

La virtualité est ailleurs

Daniela Cerqui

Le qualificatif de «virtuel», principalement

utilisé au début des années quatre-
vingt dix pour décrire le phénomène
connu sous le nom de «réalité virtuelle»,
est de plus en plus fréquemment appliqué
à Internet et au réseau en général. Ainsi, la
mise en réseau à large échelle dont est
actuellement l'objet notre société - que
l'on songe à la cyberéconomie, à la cyber-
démocratie ou encore aux communautés
virtuelles -, est très souvent traduite en
termes de «virtualisation» toujours croissante

de ces domaines, communément
entendue comme une sorte de déréalisation

ou de dématérialisation1.
Or, cette manière de décrire Internet

en termes de «monde virtuel» entraîne
une confusion entre l'univers des réseaux
dans lequel il s'inscrit et la réalité
virtuelle, qui constituent pourtant deux
domaines radicalement différents de par
la logique dont ils relèvent. En effet, la
réalité virtuelle est une possibilité de
simuler graphiquement en trois dimensions

des espaces imaginaires ou réels et

d'y agir physiquement en temps réel, de

surcroît avec des feed-back sensitifs. Elle

s'oppose au réseau qui, comme l'histoire
de la notion le montre bien, a au contraire
évolué dans le sens d'une désincarnation,
et met de nos jours en scène un être
humain purement cérébral. En d'autres
termes, si le virtuel vise à réinscrire le

corps dans un espace simulé, le réseau
tend au contraire à en faire totalement
abstraction.

Du simulacre

Il est d'autant plus indispensable de
différencier ces deux univers que les
amalgamer pourrait fort bien conduire à

assimiler le réseau à un simulacre de
social dans la mesure où le virtuel - dans
le sens de l'image virtuelle - renvoie
clairement, si l'on suit Baudrillard, au
simulacre.

En effet, à l'en croire, l'image passerait

par des phases historiques succes-

1 Notons que ce mouvement

de dématérialisation

du réel, largement
discuté, suscite aussi le
débat quant au statut
même de la réalité (voir
par exemple Woolley
1993), débat qui dépasse
largement les limites de
cet article.

JJL



sives qui vont du reflet d'une réalité
profonde au simulacre pur, en tant que
sans rapport avec quelque réalité que ce

soit (1981: 17). Dans le premier cas, les

signes du réel et le réel lui-même sont
équivalents mais néanmoins clairement
différenciés en ce sens qu'une certaine
distance les sépare: «il n'y a de réel, il n'y
a d'imaginaire qu'à une certaine distance»
(1981:178). Dans le second cas, la distance

entre les signes et le réel tend à s'abolir
au profit du modèle: le simulacre n'est
pas une image de la réalité, il devient lui-
même la réalité.

En d'autres termes, et selon sa propre
expression, Baudrillard décrit le passage
d'un univers de la «représentation»
- comme image de la réalité - à un
univers de la «simulation» - comme création
de la réalité - dont l'image virtuelle représente

sans conteste l'aboutissement
ultime2.

Je vais donc m'efforcer dans les pages
qui suivent de clarifier les différences qui
séparent les mondes créés d'images
virtuelles - dans lesquelles le sujet peut
s'immerger - des simples réseaux techniques

qui servent de plus en plus de support

à nombre d'activités, afin d'éviter de
tirer des conclusions hâtives à propos de
ces derniers. Je montrerai pour terminer
que les affirmations de Baudrillard sont en
fin de compte à nuancer même dans le
cas de la simulation et de la réalité
virtuelle.

La réalité virtuelle

Pour le sens commun, le virtuel
s'oppose radicalement au réel, l'expression

de «réalité virtuelle», véritable
trompe-l'œil des temps modernes à

laquelle il renvoie le plus souvent, étant
dès lors perçue comme contradictoire3.
Cette réalité virtuelle, ce monde simulé
que les nouvelles technologies de
l'information et de la communication (NTIC)
seraient en voie de pouvoir construire
indépendamment de toute réalité matérielle,

apparaît comme une réalité parallèle

dans laquelle le sujet peut agir physiquement

via des capteurs reliant le corps
humain et la machine et grâce auxquels
chaque mouvement du corps se traduit
par des modifications de l'espace. Un
casque équipé de deux écrans - un devant
chaque œil - permet d'obtenir une vision
stéréoscopique qui donne vraiment
l'impression d'être immergé dans l'image,
et ceci d'autant plus que les capteurs
permettent d'éprouver des sensations
physiques4.

La réalité virtuelle vise donc à immerger

l'humain dans une réalité autre que
matérielle. Elle prétend simuler l'ensemble
des données sensorielles que nous
expérimentons dans la réalité. «La réalité
artificielle réunit l'esprit et le corps [...]
donnant lieu à un univers de connaissance

qui tire profit de l'esprit, du corps et
des organes des sens» (Krueger 1992: 255,
traduit par moi). Elle vise à produire la
sensation de se déplacer physiquement. A
titre d'exemple, songeons au ski virtuel
qui consiste à donner physiquement
l'impression d'être sur les pistes. Il ne s'agit
certes jamais que d'une impression, le

corps étant par définition concret et matériel,

mais le fait même qu'on tienne à cette

impression montre que la dimension
physique garde toute son importance. Ainsi,
en tant que «multiplicateur d'activités
cérébrales et sensorielles» (Manzini 1989:

85), le phénomène que constitue la réalité
virtuelle reconnaît que l'être humain est
formé d'un esprit et d'un corps, à l'origine
de sensations. Il s'agit donc de reproduire
l'humain, mais dans un autre environnement.

En d'autres termes, on modifie la
réalité mais on reproduit l'homme; un
homme certes libéré de toute sorte de
contraintes physiques (voir par exemple
Lupton 1999), mais qui possède malgré
tout un corps.

De plus, il est en tous les cas nécessaire

de le mouvoir dans la réalité pour
obtenir une modification corrélative de

l'espace dans le monde virtuel, et «le rôle
prédominant du corps dans le système
virtuel en tant qu'élément actif et moteur,
et non pas seulement récepteur passif et
immobile, apporte une dimension absolument

nouvelle par rapport aux techniques

4 Pour plus de détails de

type technique, voir par
exemple Quéau 1993a.

2 S'il me semble pertinent
de partir des idées de
l'incontournable Baudrillard

pour développer une
réflexion dans le cadre
d'un dossier organisé
autour de la question du
simulacre, il est
néanmoins à signaler que
d'autres auteurs développent

des points de vue
quelque peu différents
sur la question. Ainsi,
Quéau affirme pour sa

part que «la simulation
n'est pas le simulacre de
la réalité, elle la crée»
(1986: 235). Or, c'est bien
cela que Baudrillard
nomme un simulacre. Je

n'entrerai pour ma part
pas dans ce débat.

3 II n'est pas dans mon
propos de discuter ici
I'étymologie de l'expression.

Pour une relativisa-
tion de l'opposition réel/
virtuel, voir Lévy 1995.

IL



classiques de représentation spectaculaire
comme la télévision ou le cinéma» (Quéau
1993a: 16). Par contre, l'espace dans lequel
agit ce corps est «une image (l'image d'un
modèle) et non une réalité substantielle»
(p. 20).

Ainsi, par une généralisation de cette

pratique qui permet de créer artificiellement

n'importe quel type d'espace, tout
un chacun pourrait, sans bouger de son
fauteuil, visiter des lieux existant à cent
mille lieues de chez lui, mais aussi
voyager dans le temps et vivre des
expériences dans des univers créés de toutes
pièces, qu'elles soient réalistes ou totalement

imaginaires: d'après Quéau, les
«simulateurs industriels s'efforcent de

copier une réalité technique [...] En revanche,

il existe toute une gamme de
possibilités de simulation de systèmes non
réels» (1986:119). Dès lors, «la simulation
est un art des modèles: ceux-ci sont parfois

"réalistes" mais pas nécessairement»
(p. 123). Si le risque de confondre monde
réel et monde virtuel semble moindre
lorsque ce dernier donne l'illusion d'activités

parfaitement irréalisables dans la
vie quotidienne, telle que voler par exemple,

il en va différemment lorsqu'il met
en scène des situations de manière
tellement réaliste que l'acteur pourrait être
induit en erreur et prendre la fiction pour
la réalité comme c'est le cas dans le film
eXistenZ de David Cronenberg. Les différents

niveaux, continuellement mis en
abîme, s'y imbriquent à tel point que les
héros ne savent plus eux-mêmes s'ils
évoluent dans la réalité ou dans le jeu
virtuel qu'ils étaient censés tester.

Le réseau: entre territoire

et immatérialité

Des mondes de l'image simulée au
réseau, le glissement semble d'autant plus
aisé qu'il est rarement explicité: l'autono-
misation des activités humaines par
rapport à un espace concret semble en
général suffire pour mériter le qualificatif

de virtuel. Il n'est donc pas nécessaire
d'être immergé dans l'image pour pouvoir
parler de virtuel (voir Quéau 1993b).

Dans une telle logique, le réseau - ou
plus précisément Internet -, qui se veut en

rupture avec toute inscription territoriale
concrète, est indéniablement de nos jours
perçu comme une virtualisation du réel.

Puisque, à en croire Musso, sa «généalogie
[...] peut être interprétée comme l'histoire

d'un processus de dématérialisation»
(1998: 2323), il apparaît de prime abord
comme révélateur du rapport à l'espace
toujours plus abstrait décrit par Augé
(1995: 33). Virilio (1993:182) parle pour sa

part d'un mouvement croissant de
déréalisation, en ce sens que la vérité - qu'il
assimile dès lors à la réalité -, loin d'être
une donnée objective, se voit proposée
par une génération et vient toujours
remplacer celle de la génération qui l'a
précédée; de telles réflexions rejoignent
le désormais lieu commun consistant à

dire que les NTIC dénaturent notre
rapport au réel (Boccia Artieri et Mazzoli
1994:19).

Or, la question reste ouverte et mérite
d'être discutée plus à fond, car un point
reste flou: les termes de dématérialisation
et de virtualisation sont en effet sans cesse
utilisés de manière vague sans que Ton
sache toujours exactement à quoi ils se

rapportent. Plus encore, ils semblent
concerner principalement l'environnement

- aussi bien matériel que social -
dans lequel nous évoluons, sans toucher à

notre nature même d'êtres humains,
répondant ainsi à la logique du virtuel
mise en évidence plus haut. Toutefois,
comme je le laissais entendre en
introduction, les réseaux ne s'apparentent que
de très loin à la logique du virtuel et ils
n'impliquent pas les mêmes conséquences
au niveau de la dématérialisation.

Il est en premier lieu important de se

souvenir que la notion même de réseau,

toujours plus fréquemment associée à la

déterritorialisation (et même parfois utilisée

comme synonyme d'Internet) est en
vérité fortement polysémique. Elle peut en
effet désigner aussi bien des flux, des lieux
ou des infrastructures que des personnes
(voir Bakis 1993). Initialement indisso-



ciable de l'espace matériel, elle s'est appliquée

à l'aménagement territorial (réseau
d'eau ou réseau électrique par exemple)
bien avant de désigner la déterritoriali-
sation dont le social fait l'objet.

Etymologiquement, le réseau renvoie
au latin refis et apparaît au Xlle siècle

pour désigner des filets; et si, dès les
débuts de la médecine, la métaphore du
réseau avait été utilisée pour décrire le

corps, il restera néanmoins longtemps
attaché exclusivement au tissu et se trouvera

dès lors sur ou autour du corps, mais

toujours à l'extérieur de celui-ci. Ce n'est
qu'avec l'apparition du microscope qu'il
sera permis de voir dans les formes de la
nature des structures en réseaux (Musso
1999: 77). Alors, dès le XVIIIe siècle, «peu
à peu, réseau et corps se confondent: le
réseau est dans le corps et réciproquement,

par analogie de leurs modes de
fonctionnement» (Musso 1998: 2323). Peu
à peu apparaît une analogie de fonctionnement

entre le réseau et le corps lui-
même, devenu modèle de rationalité et
libéré de toute référence à Dieu. La
description du corps en termes de réseaux
deviendra dès lors toujours plus répandue.

On reste dans la métaphore du tissu
mais à présent c'est le tissu vivant qui
tient le devant de la scène.

Comment le réseau
se détache du corps

Vers la fin du XVIIIe siècle, le réseau
commence à se détacher du corps et c'est

par cette caractéristique qu'il se différenciera

radicalement de la logique du
virtuel. En effet, «le médecin, qui considérait
le corps comme un réseau, passe le relais
à l'ingénieur qui fabrique des réseaux et
les pense comme des organismes» (Musso
1999: 76). «Jusqu'en 1830, le corps royal
des ingénieurs des Ponts et Chaussées et
ses successeurs avaient tracé et entretenu

bien des routes sans accorder la
moindre importance à l'ensemble qu'elles
constituaient. Ils avaient de même fait
creuser des "lignes d'eau" sans se préoc¬

cuper des réseaux de canaux. L'école
saint-simonienne fut la première à aborder
ces ensembles de lignes comme un tout
différent de la simple juxtaposition des

parties» (Bressand et Distler 1995:185).
Dans la philosophie de Saint-Simon,

le fait de construire des réseaux de
communication vise un but d'utilité
publique et devrait offrir la garantie d'un
certain bonheur matériel. Certains saint-
simoniens reprendront ensuite les idées
du maître et iront plus loin; ainsi, avec
Chevalier, le réseau technique acquiert le
statut de symbole pour devenir par lui-
même producteur de changement social
(voir Musso 1998 et 1999). L'utopie
contemporaine selon laquelle les
problèmes sociaux trouveront une solution
via le réseau technique fait donc déjà son
apparition.

Le réseau:
une structure
«désincarnante»?

Contrairement à bon nombre d'autres
chercheurs qui les amalgament dans leur
analyse, Quéau semble être l'un des rares
à avoir cherché à éclairer le rapport entre
la réalité virtuelle et le réseau. Selon lui, ce

dernier «est la colonne vertébrale de la
future société virtuelle» (1996: 24), la
prochaine étape d'Internet devant consister

en la possibilité de développer de
manière très réaliste des phénomènes de

télé-présence. Dans cette perspective, le
réseau est donc une étape vers la pleine
réalisation d'un monde virtuel dans lequel
s'immerger. Dès lors, l'avenir de l'humain
serait dans le cyberespace - la désormais
célèbre «hallucination collective» décrite

par Gibson (1994) en 1984 - analysé par
Simioni comme une sorte de synthèse du
réseau et de la réalité virtuelle (1999: 206).

Or, il m'apparaît que deux logiques
presque contradictoires sont en réalité à

l'œuvre. Et si tant est que l'on veuille
vraiment y voir une évolution, le réseau

apparaîtrait plutôt comme un pas supplé-



mentaire dans la direction d'une disparition

de l'espace et d'une «libération» du
corps.

En effet, contrairement à ce que
propose la réalité virtuelle, on agit avec le
réseau dans une réalité sociale qui n'a
somme toute rien de révolutionnaire;
l'humain, par contre, n'y est pas reproduit

dans toutes ses dimensions. En
d'autres termes, là où la réalité virtuelle se

veut intégration de l'humain - avec tous
ses constituants - dans un autre monde, le
réseau respecte les structures sociales
existantes tout en laissant, dans la mesure
du possible, le corps humain à l'écart. Le
réseau apparaît non pas comme une réalité

nouvelle mais comme une cristallisation
de certains idéaux déjà fortement présents
dans notre société. C'est ainsi que, bien
plus qu'un simple principe d'organisation

spatiale, il est devenu de nos jours le

symbole des structures non hiérarchiques,
de la communication et de l'égalité5. Parti
du corps physique et social, le réseau s'en
est détaché pour devenir une abstraction
censée incarner des rapports sociaux et
devenir le symbole de changements
sociaux et d'un avenir meilleur. «Le réseau

porte toujours en lui un imaginaire de la

transition, entre la libération d'un système
pyramidal et hiérarchique dont l'Etat est
l'archétype, et la promesse d'un système
futur, celui de l'association universelle,
annonciateur d'un nouveau type de
relations égalitaires» (Musso 1998: 2329).

Intrinsèquement porteur d'un futur libérateur,

il renvoie au mythe développé de

nos jours par la société de l'information,
dans laquelle les réseaux devraient ouvrir
une ère nouvelle. Dans cette optique plus
qu'optimiste, les réseaux apparaissent
comme des «machines relationnelles qui
[...] invitent à l'élaboration de projets
communs» (Bressand et Distler 1995:191).

Or, à l'ère de la société de l'information,

la réalisation de ces idéaux peut
manifestement, pour bon nombre de

personnes, se passer du corps, l'esprit seul

étant largement valorisé. En effet, la
dimension physique de l'humain est

perçue dans ce contexte comme le handicap

qui entrave le libre accès à l'intelligence

collective soi-disant mise en œuvre

sur le réseau et prônée entre autres par
Lévy (1994) (voir Cerqui 1998 et 1999).

Que l'on songe par exemple simplement à

la question du vote à distance, de plus en
plus souvent évoquée. S'il est indéniable

que voter sans avoir à se déplacer peut
parfois rendre service - j'en veux pour
preuve son succès -, on ne peut nier qu'il
s'agit là d'une solution strictement
technique à un problème qui comporte
aussi d'autres dimensions: le fait de

supprimer la difficulté relative au mouvement

d'un corps peut-être difficile à

bouger ne supprime pas l'abstentionnisme
d'un coup de baguette magique.

«On comprend Internet comme une
substitution ou une extension des
institutions existantes. Internet embrasse sans
aucun doute des fonctions sociales
existantes et les développe de nouvelles
manières, traduisant l'acte d'acheter, par
exemple, en une forme électronique»
(Poster 1997: 213, traduit par moi). Ne
remettant aucunement en cause la démocratie

ou les modes de consommation tels

que notre société les perçoit, pour ne
reprendre que les deux exemples cités ci-
dessus, il propose simplement une autre
manière de les réaliser, c'est-à-dire sans
notre corps.

Loin d'être une étape sur la voie de la

pleine réalisation d'une société virtuelle,
avec des corps humains virtuels, le réseau

pourrait à l'extrême, et même si cela
relève pour le moment de la science-
fiction, interconnecter des cerveaux dans
lesquels on se contenterait de stimuler
certaines zones pour obtenir l'équivalent
des sensations physiques. Plus encore, le

journal Le Monde a fait état d'une
expérience ayant consisté à implanter dans le

cerveau d'un homme complètement
paralysé des électrodes qui détectent les

ondes cérébrales émises par celui-ci
lorsqu'il pense. Captés ensuite par une
antenne radio, les signaux sont transmis à

un ordinateur qui les interprète comme
s'ils provenaient d'une souris. Il est précisé

qu'après quelques semaines d'exercices,

le patient pouvait déjà penser à

bouger le curseur sur l'écran sans devoir
d'abord penser à bouger sa main, cette
dernière activité étant qualifiée d'«étape

5 Ne perdons toutefois
pas de vue que la
médaille a son revers et

que la transparence
implique la visibilité de
tous par tous et peut dès
lors aussi être synonyme
de contrôle. En effet,
«comme tout symbole, le
réseau est fondé sur une
ambivalence, un couple
de termes opposés,
notamment la circulation
opposée à la surveillance:
ainsi le filet de pêche
attrape les solides et
laisse passer les fluides.
Il retient et laisse passer»
(Musso 1999: 70). Le
réseau est ainsi toujours
synonyme non seulement
de liberté, mais aussi de

pouvoir. Même «l'électricité,

en courant le long
des câbles qui tissent leur
toile non seulement entre
les points du territoire
mais aussi entre les
hommes, véhicule bien
du pouvoir; un pouvoir
multiforme qui prend
appui sur le puissance
acquise et sur les choses

pour restructurer les
rapports entre les
hommes» (Tinland 1990:

138).



il
transitoire». L'option prise par cette
expérience semble claire: il n'est pas question
de restituer au patient sa mobilité
physique, ni même l'illusion de sa corpo-
réité perdue. Au contraire, posséder un
corps valide lui est inutile, voire dommageable,

puisque selon les propres termes
de Melody Moore, responsable informatique

du projet, «avec de l'entraînement,
un patient implanté pourrait se servir
d'un ordinateur aussi bien qu'une personne

valide, et peut-être même mieux: plus
une interface est directe, plus elle est
efficace» (citée in Le Monde du 6 décembre
1999, p. 12). Dès lors, le patient en question

apparaît comme le prototype d'un
monde où, le corps enfin mis à l'écart,
l'interface entre l'humain et la machine

pourrait être la plus rapide possible par
une connexion directe entre le cerveau et
l'ordinateur.

On peut donc émettre l'hypothèse que,
de nos jours, les caractéristiques du
réseau, en tant que structure désincarnée,
ou encore mieux désincarnante, en ce sens

qu'il valorise la dimension strictement
cérébrale de l'humain, paraissent l'emporter

de plus en plus. Et si des mondes
virtuels - au sens de la réalité virtuelle -
continuent à être développés, ils semblent

principalement concerner le domaine des

jeux, ainsi que des applications particulières

telles que la médecine (en particulier
avec la chirurgie à distance), par exemple.

Mondes virtuels et
réseaux: simulacres
ou représentations?

Dans la comparaison qu'elle fait entre
l'icône et l'idole, Chappaz-Wirthner
montre que l'écart entre copie et modèle
est reconnu dans le cas de l'icône et non
reconnu dans celui de l'idole ou du
fétiche. En d'autres termes, contrairement
à ces derniers, l'icône relève de la
représentation. Plus encore, c'est cet écart
même qui «fonde l'existence d'un au-delà
des images, d'une sphère transcendante

pouvant être invoquée pour légitimer
l'ordre existant» (1998: 66). Chappaz-
Wirthner montre encore qu'avec la
simulation, l'écart disparaît en même
temps que la référentialité de la copie par
rapport à l'objet, et évoque la possibilité
qu'elle relève dès lors de l'idolâtrie ou du
fétichisme6. Il m'apparaît d'ailleurs
intéressant de noter à ce propos que le terme
même de modèle a subi un glissement de

sens certainement révélateur: alors que,
dans la représentation, le modèle qualifie
traditionnellement l'original, il s'applique
aussi aujourd'hui à décrire le fruit même
de la simulation. Devant un tel processus,

voyant qu'un même qualificatif passe
de l'original à la copie, il pourrait être
tentant de parler de simulacre.

Or, puisque sont qualifiées de
virtuelles des situations parfois fort
différentes dans l'analyse que l'on peut en
faire, il apparaît aussi qu'il serait abusif
d'amalgamer ces dernières en leur
accolant sans recul l'étiquette de simulacre
au sens de Baudrillard. Le cyberespace,
défini plus haut comme la rencontre du
réseau et du virtuel, pourrait éventuellement,

s'il était pleinement réalisé, être
qualifié de simulacre, dans le sens d'une
«substitution au réel des signes du réel»
(Baudrillard 1981: 11). Toutefois, comme
j'ai essayé de le montrer, la tendance ne
me semble pas aller dans le sens d'une
telle réunion.

Reste à l'heure actuelle le fait que le
réseau prend de plus en plus d'importance

et que, tel que je l'ai décrit, il n'apparaît

pas comme une simulation du social:
il est plutôt une sorte de support sur
lequel peuvent se jouer des scènes de la
vie quotidienne. Supposer que le social
puisse intégralement s'incarner dans un
support technique qui le rendrait abstrait
impliquerait qu'il possède une sorte de

qualité immuable et reproductible. Or,

par essence symbolique et mouvant, le
social n'est pas réifiable.

Le terme de représentation conviendrait

alors beaucoup mieux, en ce sens

que cette dernière suppose certes
l'équivalence des signes, mais aussi un certain
écart reconnu avec la réalité, qui peut dès
lors laisser à cette dernière sa dimension

6 S'il ne peut en effet pas
être rigoureusement
question d'écart entre
modèle et copie dans le
cas d'un modèle de
simulation qui, justement, ne
copie rien, on ne peut
toutefois pas faire
abstraction du fait que
même la simulation la
plus éloignée de la réalité
reste toujours le fruit de

l'imagination humaine.
La question de l'écart
pourrait dès lors être
réintroduite.

2J



non figée. Le réseau est donc une
représentation abstraite du social. Il présente en
tant que tel, tout comme l'icône, un écart
d'avec son modèle; écart utilisable pour
légitimer ce qui existe, contrairement à la
réalité virtuelle qui permettrait peut-être
de créer quelque chose de nouveau. Internet

n'est qu'un «monde métaphorique
dans lequel mener nos vies» (Nunes 1997:

163, traduit par moi). Or, accepter sans
restriction l'idée que le réseau relève du
virtuel contribue à propager l'idée d'une
nouveauté radicale et légitime ainsi les
craintes comme les espoirs les plus fous.
En effet, à en croire certains discours, la
mise en réseau généralisée serait
inéluctablement synonyme d'un enrichissement
de la communication interpersonnelle. A
l'opposé, d'autres, certes moins nombreux,
craignent que cette «communication
facilitée» avec l'autre bout du monde ne
vienne renforcer un appauvrissement
relationnel qu'ils dénoncent déjà par ailleurs.
Admettre au contraire que la logique
d'Internet est différente de celle de la réalité

virtuelle permet d'échapper à ce
manichéisme. Porteur d'un imaginaire de

changement social, le réseau se trouve
être aussi, paradoxalement et de par son
statut de représentation, le vecteur de la

légitimation de l'ordre existant.
Ainsi, loin d'apporter l'égalité, la

richesse et le savoir à chacun, comme cela

est souvent affirmé, il pourrait ne faire

que reproduire les inégalités et les

rapports de pouvoir déjà existants ou en créer
d'autres.

Quoi qu'il en soit, pour que les
mondes virtuels ou les réseaux deviennent

des simulacres, encore faudrait-il que
nous nous passions définitivement de la
chair, lieu ultime de la réalité de nos vies
quotidiennes. Or, même si la tendance est
à la cérébralisation, nous vivons avec un
corps et dans une matérialité concrète.
«Les mondes virtuels tendent à désin-
carner les personnes, mais celles-ci restent
a priori soumises au poids du réel, aux
forces du désir, aux rythmes du
temps» (Quéau 1993a: 78). On tend à trop
souvent oublier que nos expériences de
vie, aussi bien individuelle que collective,

ont pour cadre un espace qui dépend des
lois de la physique (Maldonado 1992:12).
Et le réseau lui-même, tout en étant symbole

d'abstraction, reste néanmoins une
infrastructure technique concrète. Dès lors,
il est difficile de suivre Baudrillard et
d'imaginer que «plus jamais le réel n'aura
l'occasion de se produire» (1981: 11). La
meilleure illustration en est peut-être le
fait que, aussi virtuelles que puissent
paraître les guerres modernes, elles n'en
épargnent pas pour autant les vies
humaines.

Références citées

Augé Marc
1995. «Un ethnologue dans votre fax» (inter¬

view: M. Egger). Construire (Lausanne) 1:

32-33.
Bakis Henry
1993. Les réseaux et leurs enjeux sociaux. Paris:

PUF (Que sais-je?).
Baudrillard Jean
1981. Simulacres et simulation. Paris: Galilée.
Boccia Artieri Giovanni et Graziella Mazzoli
1994. L'ambigua frontiera del virtuale: uomini e

tecnologie a confronto. Milano: FrancoAn-
geli.

Bressand Albert et Catherine Distler
1995. La planète relationnelle. Paris: Flamma¬

rion.
Cerqui Daniela
1998. «De la mémoire extériorisée à la mé¬

moire prothétique». Revue européenne des

sciences sociales (Genève) 111: 157-169.
1999. «Le corps humain inutile: chronique

d'une disparition annoncée». Tsantsa
(Berne) 4: 178-182.

Chappaz-Wirthner Suzanne
1998. «Le simulacre ou la transcendance im-



possible: quelques réflexions à

partir de Tertullien et de Philip
K. Dick», in: GHK (éds), Derrière
les images, p. 63-95. Neuchâtel:
Musée d'ethnographie.

Gibson William
1994. Neuromancien. Paris: J'ai lu.
Krueger Myron
1992. Realta artificiale. Milano: Addison-

Wesley Italia.
Lévy Pierre
1994. L'intelligence collective. Paris: La

Découverte.
1995. Qu'est-ce que le virtuel? Paris: La

Découverte.
Lupton Deborah
1999. «I corpi degli uomini e dei loro

computer», in: Mike Feathers-
tone et Roger Burrows (a cura
di), Tecnologia e cultura virtuale:
cyberspace, cyberbodies, cyberpunk,

p. 86-105. Milano: FrancoAngeli.
Maldonado Tomas
1992. Reale e virtuale. Milano: Feltrinel-

li.
Manzini Ezio
1989. «Entre réel et virtuel: l'objet inter¬

actif», in: J.-L. Weissberg (dir.),
Les chemins du virtuel: simulation
informatique et création industrielle,

p. 85-93. Paris: Centre G. Pompidou

(Numéro spécial des Cahiers

du Centre de création industrielle).
Musso Pierre
1998. «La philosophie des réseaux»,

in: Jean-François Mattéi (dir.),
Le discours philosophique, p. 2321-
2337. Paris: PUF.

1999. «La symbolique du réseau».
Quaderni (Paris) 38: 69-98.

Nunes Mark
1997. «What Space is Cyberspace? The

Internet and Virtuality», in:
David Holmes (ed.), Virtual
Politics: Identity and Community
in Cyberspace, p. 163-178. London:
Sage.

Poster Mark
1997. «Cyberdemocracy: The Internet

and the Public Sphere», in:
David Holmes (ed.), Virtual
Politics: Identity and Community
in Cyberspace, p. 212-228. London:
Sage.

QuÉau Philippe
1986. Eloge de la simulation. Seyssel:

Champ Vallon.
1993a. Le virtuel: vertus et vertiges.

Seyssel: Champ Vallon.

1993b. «Le virtuel, évolution ou révolu¬
tion?» (interview: Dominique
Chouchan). La Recherche (Paris)
265(25): 496-498.

1996 (1993). «Le réel et le virtuel: les

illusions dangereuses» (interview:

Marie-Elisabeth Rouchy).
Dossiers de l'audiovisuel (Paris) 65

(Ethique du virtuel: des images
au cyberspace): 22-25.

Simioni Olivier
1999. «L'homme artificiel: entre scien¬

ce et fiction. Les apports d'une
"sociologie imaginante"». Tsan-

tsa (Berne) 4: 204-208.

Tinland Franck
1990. «Réseau et pouvoir: l'électricité

relie, aussi, les hommes...», in:
Philippe Breton, Alain-Marc
Rieu et Franck Tinland, La
techno-science en action: éléments

pour une archéologie du XXe siècle,

p. 130-139. Seyssel: Champ
Vallon.

Virilio Paul
1993. «Il resto del tempo», in: Angela

Ferraro et Gabriele Montaga-
no (dir.), La Seena immateriale:
linguaggio elettronico e mondo
virtuale, p. 182-186. Genova: Cita
e Nolan.

Woolley Benjamin
1993. Mondi virtuali. Torino: Bollati

Boringhieri.

Abstract

How networks came to man:

Virtuality is elsewhere

The term «virtual», principally
used in the early '90s to describe
experiments conducted under the
rubric of «virtual reality», has
increasingly been applied to the
Internet as a whole and networks
in general. However, on closer
analysis it appears that these
phenomena, all qualified as
«virtual», rely on very different
representational logics. While virtual
reality attempts to reinscribe the
human body in a new experiential
space, networks, as the history of
this term demonstrates, produce
an effect of disincarnation,
represented by the notion of the purely
cerebral person for whom the body
is a handicap that limits the free
circulation of information. The
network is thus a disembodied
representation, not a simulation of
the social, contrary to Baudrillard's
definition. It would appear that
as long as we exist in and through
material bodies, virtual reality will
not replace the real.

Auteure

Daniela Cerqui, Institut
d'anthropologie et de sociologie,
BFSH 2, Université de Lausanne,
CH-1015 Lausanne, tél. +4121/692
31 87; <Daniela.CerquiDucret@ias.
unil.ch>.

2 7


	Comment le réseau vint aux hommes : la virtualité est ailleurs

