
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Vorwort: Soft realities : avant-propos = Soft realities : Vorwort

Autor: Chappaz-Wirthner, Suzanne

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Soft Realities

Avant-propos

Suzanne Chappaz-Wirthner

En intitulant «Soft Realities» un dossier
consacré au simulacre, Tsantsa a tenté de
se prémunir d'emblée contre les effets

pervers d'une telle notion, rappelant, par
l'emploi du pluriel et le choix de l'adjectif,
qu'il ne saurait y avoir pour l'ethnologue
de réalités autres que multiples et
hétérogènes, construites en des interactions
complexes par des acteurs en constante
évolution, à mille lieues de l'entité
cristallisée dont le recours à une notion figée
laisse en creux entendre l'existence. A une
époque où les techniques de l'information

et de l'image produisent des univers
dénigrés comme «meurtriers du réel»
(Baudrillard 1995)1 ou célébrés à l'inverse
comme accouchant de «réels inédits»
(Quéau 1993), il nous est apparu opportun
d'analyser les discours dont ces univers
sont l'objet et de mettre au jour les

implications idéologiques des connotations
contrastées qui leur sont attribuées. L'angle

de vision retenu à ces fins est celui du
simulacre, présent dans ces discours, de

façon implicite tout au moins; il oriente la

problématique que nous avons proposée

aux auteurs afin qu'à partir de leurs
terrains respectifs, ils délimitent dans la
sphère sociale actuelle les domaines où
ces jeux de discours sont à l'œuvre et en
débusquent l'effet trompe-l'œil.

Le simulacre et la
vision du sens
commun

Partons de l'idée de duplicité communément

associée à la notion de simulacre
et qui émerge des acceptions originelles de
ce terme. Duplicité d'abord dans le sens
d'une duplication, de l'existence d'un
double de quelque chose: le terme latin
simulacrum s'emploie pour désigner un
portrait, une effigie, une statue (l'image
d'un dieu par exemple) ou une figure
reflétée dans l'eau ou dans un miroir, ou
encore un fantôme, un spectre, l'ombre
des morts. Le sens vieilli du terme français

1 Les références
bibliographiques se trouvent à

la fin de la version alle-
mande de cet avant-
propos, page 14.

1



renvoie au sens latin: un simulacre, c'est
une image, une idole, la représentation
d'une divinité païenne; dans le Dictionnaire

philosophique des religions, Voltaire
emploie le terme dans ce sens. Duplicité
ensuite à cause de la suspicion éveillée

par la ressemblance trop parfaite de cette

représentation figurée avec ce qu'elle
représente. Si dans ce champ antique de

l'image les termes voisins imago et eikon

renvoient eux aussi à l'idée de ressemblance,

le terme simulacrum contient seul
l'idée d'un glissement de l'idée de ressemblance,

de similitude, à celle d'apparence,
de faux-semblant, ce qui induit l'idée de

méprise, et de l'idée d'imitation à celle
de contrefaçon, ce qui induit l'idée de

tromperie, de feinte, de ruse. Ce glissement

est attesté dans le verbe simulo qui
signifie «imiter, reproduire, copier,
représenter» mais aussi «feindre, faire semblant,
contrefaire»; il l'est aussi dans l'évolution
du terme «simulacre» qui désigne dès le
XVIe siècle une apparence sensible se
donnant pour une réalité, un fantôme,
une illusion, un semblant, ou l'action de
feindre l'exécution de quelque chose.

Le simulacre s'inscrit donc dans le
champ de la représentation figurée impliquant

deux niveaux: celui des modèles, les
choses représentées (le monde, la nature,
le réel, les dieux, les morts) et celui des

copies, celui des choses qui représentent
(effigies, statues, reflets, ombres). Il est de
l'ordre de l'apparence et du visible. Ces

deux niveaux sont connotés, comme en
témoigne l'infléchissement sémantique
du terme «simulacre», de deux couples
de valeurs antagonistes: vrai/faux et
réel/illusoire (fictif, imaginaire). Cette
connotation a son origine lointaine dans la

distinction opérée par Platon dans sa
théorie de la mimesis (Deleuze 1969;
Vernant 1975) entre l'être et l'apparence,
l'intelligible et le sensible, l'Idée et l'image
(eidolon), le modèle et la copie; cette
distinction est d'emblée hiérarchisée
puisqu'elle s'accompagne d'une dévalorisation
ontologique de l'image (la copie) qui glisse
vers le non-être, la fausseté, l'illusion.

Défini strictement dans ce contexte, le
simulacre constitue une catégorie d'eidolon

qui s'enfonce d'un cran dans la fausseté;

Deleuze et Vernant renvoient tous deux à

la distinction opérée par Platon dans le
Sophiste entre deux catégories à'eidola. Les

copies-icônes (eikones) sont des copies
fidèles en ce qu'elles reproduisent les

proportions du modèle et donnent lieu à

une ressemblance interne fondée sur le

respect des relations et des proportions
qui constituent son essence (Deleuze et
Vernant divergent sur les implications
ontologiques de cette fidélité dans la
reproduction) tandis que les simulacres-
phantasmes (phantasmata) reproduisent
non les proportions réelles du modèle
mais des proportions qui font illusion à

l'œil et génèrent une ressemblance externe
à l'origine d'un effet trompe-l'œil.

Ainsi le réel et le vrai sont du côté du
modèle associé aux notions d'«original,
originel, premier, authentique, naturel»,
l'illusion et le faux étant du côté de la
copie associée aux notions de «fac simile,
dérivé, second, factice, artificiel». C'est
dans cette dynamique duelle qu'émerge la

duplicité attachée à la notion de simulacre
dans la vision du sens commun: le simulacre

double son monde.

Une vision normative

Cette approche négative du simulacre
est normative dans le sens où qualifier de
tel un acte ou un objet, avec ces connotations

de duplicité, de facticité et d'artifi-
cialité, laisse entendre deux choses: d'une
part qu'il existe un au-delà du simulacre,
un niveau qui serait de l'ordre de
l'authenticité, de l'univocité (le réel, le vrai, le
naturel), d'autre part qu'il y aurait de cet
au-delà une représentation qui ne serait

pas un simulacre et qui restituerait ce réel,
ce vrai, ce naturel à l'état brut, en toute
transparence, sans duplicité, comme un
papier calque, ou en toute vérité, comme
image vraie.

L'opération de discours consistant à

qualifier un acte ou un objet de simulacre
induit un faire croire que, à savoir qu'il
existe quelque chose «derrière les images»,
le réel, la nature, les dieux, les esprits des



morts, et qu'il y a par conséquent des

images vraies, bonnes, telles les icônes,
et des images fausses, mauvaises, telles
les idoles et les fétiches.

Dans ce «faire croire que» résident les

enjeux sociaux et les implications idéologiques

du simulacre, là naissent les effets
de réel qu'il produit. Les mettre au jour,
c'est prendre ses distances avec la vision
du sens commun et dans ce sens «confondre»

le simulacre. Cette démarche s'étaie

sur la définition suivante. En tant que
ressemblance glissant vers le faux-semblant,
imitation glissant vers la contrefaçon, le
simulacre perturbe le champ de la
représentation: il brouille l'écart entre les deux
niveaux que celle-ci implique, celui des
modèles et celui des copies, entraînant
une confusion de l'ordre de la méprise
(la copie est prise pour le modèle, le faux

pour le vrai, l'illusoire pour le réel) ou
rendant possible une permutation de
l'ordre de la manipulation (il s'agit alors
de faire prendre la copie pour le modèle,
le faux pour le vrai, l'illusoire pour le
réel). Trois axes de réflexion se profilent.

La notion de simulacre s'inscrit
originellement dans le champ du sacré (le
terme latin simulacrum désigne en Tune
de ses premières acceptions l'image d'un
dieu ou l'ombre des morts). C'est l'ensemble

structuré des relations entre les
hommes et les dieux/les morts, entre l'ici-
bas et l'au-delà; il est traversé par l'opposition

idoles/icônes, images fausses/
images vraies. Selon que l'écart entre le
dieu et l'image est dénié ou revendiqué,
une image est qualifiée d'idole, de fétiche
(Pouillon 1970) ou au contraire d'icône
(Mondzain 1996). Les «guerres d'images»
menées pour assurer à un groupe humain
le monopole du sacré attestent les effets de
réel de cet acte taxinomique (Gruzinski
1990).

La notion de simulacre s'inscrit aussi
dans le champ du pouvoir du fait du
glissement sémantique qui conduit à la
confusion des deux niveaux de la
représentation dans le sens d'une manipulation,

d'une ruse. Il s'agit ici des relations
entre les hommes (réseaux économiques et
sociaux, luttes politiques), soumises à une
dynamique de type manipuler/déjouer,

masquer/ démasquer, aliéner/libérer.
Dans ces réseaux s'élaborent des images
de pouvoir et de contre-pouvoir, à des
fins de légitimation ou de contestation de
Tordre existant, de ses différences et de ses

hiérarchies.
Enfin le glissement sémantique décelé

dans le terme simulacre opère une confusion

des deux niveaux de la représentation
dans le sens de la séduction et de ses
artifices. Le simulacre s'inscrit ici dans le

champ du désir, celui des relations entre
les hommes et les femmes, constitué de la
dynamique être /paraître, naturel / artificiel,

du jeu sur les apparences, le sexe et le

genre. Il y a une sexuation du simulacre
selon Baudrillard. Quelle portée cognitive
et sociale recèle le trouble que cette notion
sème dans les esprits et dans les corps?

Deleuze et le
simulacre

Est-il possible de partir d'une définition

positive du simulacre qui ferait pièce
aux idéologies de l'authentique sécrétées

en creux par une définition négative, de
voir dans le simulacre un agent double à

l'action ambivalente? Dans quelle mesure
le fait qu'il perturbe le champ de la
représentation n'engendre-t-il pas un effet
positif, à savoir la libération de possibles,
de virtualités non actualisées dans Tordre
existant, la création d'un monde autre
plutôt que d'un autre monde aux vertus
légitimantes?

Si, dans le champ de la représentation,
le simulacre émerge d'une dialectique
modèle/copie, vrai/faux, réel/illusoire,
il participe de ces deux niveaux, il est
dans l'interface; à ce titre, il exerce une
médiation entre ces termes antagonistes et
contribue à dépasser les oppositions de
type modèle/copie. Quelle serait la nature
de cette médiation, quelles seraient ses
modalités? Sur quel modèle d'ordre ce

dépassement déboucherait-il?
Deleuze (1969; 1993) définit le simulacre

comme l'acte par lequel l'idée même



d'un modèle ou d'une position privilégiée

se trouve contestée. Dans l'entreprise
qu'il assigne à la philosophie moderne,
«renverser le platonisme», et qui consiste
à dénier le primat d'un original sur la

copie, d'un modèle sur l'image, il voit
une exaltation possible de la puissance
positive du simulacre en ce que ce demier
nie précisément l'original et la copie, le
modèle et la reproduction. Du fait de cette

négation, le simulacre prévient les dérives
accomplies au nom d'un original, d'un
originel, d'un authentique, telles la sélection,

la hiérarchie, l'exclusion, et contient
la possibilité de faire émerger «un monde

propre». Deleuze (1969) voit émerger cette
notion de simulacre n'impliquant pas de
réalité originaire préalable dans l'œuvre
d'écrivains comme Maurice Blanchot («Le
rire des dieux», 1965) et Pierre Klossowski
{Le Baphomet, 1965). Une voie s'ouvre ici:

l'analyse de telles fictions littéraires
menées à des fins heuristiques afin de

dégager la puissance créatrice du simulacre
en tant qu'outil intellectuel et social.

Le dossier

Telles sont les réflexions sur lesquelles
les auteurs ici réunis ont bien voulu se

pencher. Dans l'article qui ouvre le dossier,
Daniela Cerqui s'attache à clarifier les

concepts utilisés pour qualifier les champs
émergeant des techniques actuelles de
l'information et de l'image. Elle dénonce
l'extension du terme «virtuel» aux réseaux
créés sur l'Internet et, soulignant l'effet
pervers de cet abus de langage, à savoir le
déficit en «réalité» reproché aux relations
en ligne qui ne seraient dès lors qu'un
simulacre de relations, elle montre que la
réalité virtuelle et le monde des réseaux
forment deux univers distincts dont les

logiques respectives se définissent par le
rôle opposé dévolu au corps.

Trois textes prolongent ces réflexions.
Evacuant de son discours le terme
«virtuel», Anna Maria Pecci salue la créativité
qui caractérise les réseaux évoluant dans

le cyberespace, tant sur le plan de l'identité

individuelle que sur celui des
interactions sociales. L'interface que constitue
l'écran joue le rôle d'un masque aménageant

un espace liminal propice aux inversions

et aux transgressions; par ailleurs
elle voit dans les cybercafés des lieux
hybrides où observer et comparer les
relations en ligne et les relations face à

face. Beat Funk quant à lui déplace sur le
terrain du film de science-fiction, considéré

comme un «révélateur» des enjeux
sous-jacents aux techniques actuelles de
l'information et de l'image, les réflexions
de Daniela Cerqui sur la place que celles-
ci aménagent au corps. Confrontant
Matrix des frères Wachowski et eXistenZ
de David Cronenberg, il analyse comment
le corps devient le lieu de multiples
franchissements de frontières, entre organismes

et mécanismes, intérieur et extérieur,
mondes réels et mondes virtuels, et en
même temps l'instrument par lequel
s'exerce la duplicité du simulacre. Dans
un univers où règne l'incertitude quant
à la nature et au statut des images produites

en pléthore par des spécialistes à la
technique sans faille, la quête d'une réalité
«authentique» emprunte des voies
inattendues. C'est ce que relève Béatrice
Tobler en analysant le phénomène des live

cams, ces caméras branchées sur l'Internet

pour donner accès à l'intimité de
citoyens ordinaires. Le réel et le vrai sont à

rechercher ici non pas du côté du modèle,
mais du côté de la copie, de sa facture
plus précisément: la maladresse des images

livrées par ces caméras, leur manque
d'apprêt apparent, leur banalité même
apparaissent comme autant de gages de
leur réalité et de leur vérité, projetant par
ricochet l'ombre du simulacre sur les

images des professionnels.
C'est un autre terrain du simulacre

qu'identifient Ellen Elertz et Claudia
Dubuis, celui où il est question de la
valeur économique, «vraie» et «fausse».
Ellen Hertz prend comme point de départ
de ses réflexions sur la bourse la dichotomie

sous-tendant nombre de publications

consacrées à ce phénomène, et qui
oppose un monde sain de l'investissement

à un monde fou de la spéculation.



Partant de l'observation que l'acte d'entrer
en bourse met en œuvre des processus
de représentation du présent et de projection

dans l'avenir, elle rapporte cette
dichotomie à la distinction que Platon
opère entre les copies-icônes et les

simulacres-phantasmes, et propose, afin de
s'extraire de cette ontologie morale, une
analyse fondée sur la notion de quasi-
objet élaborée par Latour. Les marchés
boursiers, considérés comme
l'institutionnalisation de pratiques qu'elle qualifie
d' «investissement / spéculation» mettent
en circulation «non pas des objets plus
ou moins vrais», mais «des instruments
dérivés, des hybrides», dont l'ontologie
propre bat en brèche la dichotomie
platonicienne. Dans sa contribution, Claudia
Dubuis s'emploie à débusquer une logique

morale parallèle. Elle étudie les différents

types de discours portant sur les

jeux d'argent, des discours moraux
stigmatisant la dépense improductive aux
discours savants, tels ceux de Baudrillard
et de Caillois, dénonçant l'artificialité de
cette pratique. Elle fait apparaître l'ontologie

qui sous-tend ces discours, opposant
l'argent issu d'un travail à «l'argent facile»

glané dans les casinos, l'ancrage dans la
vie réelle à l'évasion dans des mondes
illusoires, et souligne la persistance de
cette attitude normative dans le discours
des acteurs aujourd'hui, qu'il s'agisse des

professionnels des jeux ou des militants
anti-jeux.

La catégorie du simulacre est-elle
spécifique aux sociétés occidentales ou
jouit-elle d'une plus vaste extension? C'est
la question que s'est posée Lay Tshiala.

S'appuyant sur le cas des Bakongo, il
montre que loin d'être une réalité importée

par les Portugais qui y recourent pour
stigmatiser les objets de culte nkisi, cette

catégorie renvoie à une réalité endogène
que l'arrivée des colonisateurs tire de sa
latence. A ces derniers qui font main basse

sur les nkisi, d'abord pour les brûler puis
pour les acheminer vers les marchés d'art
européens, «fétiches soumis à la fétichi-
sation des marchandises», les Bakongo
livrent de faux nkisi fabriqués pour la
circonstance et confient les vrais à la garde
de leurs enfants, retournant ainsi contre

les vainqueurs de l'heure l'arme du simulacre.

Kathrin Oester enfin se demande
quelles seront les répercussions des
techniques actuelles de l'information et
de l'image sur l'objet et les méthodes de
l'ethnologie. Après avoir récusé l'attitude
moraliste des chercheurs qui les diaboli-
sent en n'y voyant que «duperie» et
«mystification» ou qui se font à l'inverse les
chantres de la cyberanthropologie, elle
définit sa position dans le sillage de celle
de Walter Benjamin: face aux nouvelles
techniques de reproduction des œuvres
d'art que constituent à son époque le
cinéma et la photographie, il relève à quel
point la frontière entre les producteurs et
les consommateurs s'en trouve ébranlée.
De la même façon, grâce à l'interactivité
qui les caractérise, les techniques actuelles
de l'information et de l'image ébranlent la
frontière entre enquêteurs et informateurs
et contribuent à la construction dialogique
du savoir anthropologique.



Soft Realities

Vorwort

Suzanne Chappaz-Wirthner

Mit dem Titel «Soft Realities» über
einem Dossier, das dem Simulakrum
gewidmet ist, hat Tsantsa versucht, sich
im Vornherein gegen die verzerrenden
Effekte eines solchen Begriffs zu wappnen.
Die Verwendung der Mehrzahl und die
Wahl des Adjektivs erinnern daran, dass

es für die Ethnologie keine Wirklichkeiten
gibt, die nicht vielfältig und heterogen
sind. Wirklichkeiten werden von sich
ständig entwickelnden Akteuren in
komplexen Interaktionen konstruiert und
sind weit entfernt von der kristallisierten
Einheit, die durch den Rückgriff auf einen
erstarrten Begriff suggeriert wird. In einer
Zeit, in der die Techniken der Information
und des Bildes Universen produzieren,
die als «meurtriers du réel» angeklagt
(Baudrillard 1995) oder auch als Quellen
von «réels inédits» gefeiert werden
(Quéau 1993), schien es uns angebracht,
die Diskurse über diese Universen zu
analysieren und die ideologischen
Implikationen ihrer gegensätzlichen Konnotationen

hervorzuheben. Der zu diesem
Zweck eingenommene Blickwinkel ist der

des Simulakrums, der zumindest implizit
in diesen Diskursen vorhanden ist; er
bestimmt die Problematik, die wir den
Autoren vorgeschlagen haben, damit sie,

ausgehend von ihren jeweiligen Feldern,
in der sozialen Sphäre die Bereiche
abgrenzen, in denen diese Diskurs-Spiele
am Werk sind und den «Trompe-1'œil»-
Effekt auslösen.

Das Simulakrum und
die Sicht des common
sense

Gehen wir aus von der Idee der Duplizität,

die für gewöhnlich mit dem Begriff
des Simulakrums assoziiert wird und die
aus der ursprünglichen Bedeutung des

Begriffs hervorgeht: Duplizität zuerst
einmal in der Bedeutung einer Verdoppelung,

der Existenz eines Doppels von
etwas. Das lateinische Wort simulacrum



wird verwendet um ein Porträt, ein Bild,
eine Statue zu bezeichnen (etwa das
Bildnis eines Gottes), ein im Wasser oder
in einem Spiegel reflektiertes Bild oder
aber ein Phantom, ein Gespenst, den
Schatten der Toten. Die veraltete Bedeutung

des französischen Wortes verweist
auf die lateinische Bedeutung: Ein Simula-
krum ist ein Bild, ein Idol, die Darstellung

einer heidnischen Gottheit; in seinem
Dictionnaire philosophique des religions
verwendet Voltaire den Begriff in diesem
Sinn. In einem anderen Sinn verweist
Duplizität auf den Verdacht, der durch
die zu perfekte Ähnlichkeit zwischen dem
Abbild und dem Abgebildeten geweckt
wird. Obwohl in der antiken Terminologie
auch die benachbarten Begriffe imago und
eikon auf die Idee der Ähnlichkeit verweisen,

enthält nur der Begriff simulacrum
die Idee eines Hinübergleitens von der
Idee der Ähnlichkeit zu der des Scheins,
des falschen Scheins, was zur Idee des
Irrtums führt, und von der Idee der Imitation

zu der der Nachahmung, was zur
Täuschung, Verstellung, List führt. Dieses

Hinübergleiten ist in dem Verb simulo
enthalten, das «imitieren, reproduzieren,
kopieren, darstellen» bedeutet, aber auch
«verstellen, vorgeben, nachahmen»; es
steckt auch in der Entwicklung des Begriffes

simulacre, welcher im Französischen
seit dem 16. Jahrhundert eine sinnliche
Erscheinung bezeichnet, die sich als
Wirklichkeit ausgibt, ein Phantom, eine
Illusion, ein falscher Schein oder eine
Aktivität, die eine Ausführung vorgibt.

Das Simulakrum liegt also im Feld der
bildlichen Darstellung und verweist auf
zwei Ebenen: die der Modelle, der
dargestellten Dinge (die Welt, die Natur, das
Wirkliche, die Götter, die Toten) und die
der Kopien, der Dinge, die darstellen
(Bildnisse, Statuen, Spiegelungen, Schatten).

Es zählt zur Ordnung der Erscheinungen

und des Sichtbaren. Diese zwei
Ebenen sind verbunden mit zwei
antagonistischen Wertpaaren wahr/falsch und
wirklich/eingebildet (fiktiv, imaginär),
wie die semantische Beugung des Begriffs
«simulacre» zeigt. Diese Konnotation hat
ihren fernen Ursprung in der Unterscheidung,

die Plato in seiner Theorie der

mimesis (Deleuze 1969; Vernant 1975)
zwischen dem Sein und der Erscheinung
trifft, zwischen dem Intelligiblen und dem
Sensiblen, der Idee und dem Bild (eidolon),
dem Modell und der Kopie; diese
Unterscheidung ist überdies hierarchisiert, da
sie mit einer ontologischen Entwertung
des Bildes (der Kopie) zusammengeht,
welches ins Nicht-Sein, in die Falschheit,
die Illusion abgleitet.

Streng in diesem Kontext definiert,
bildet das Simulakrum eine Kategorie von
eidolon und senkt sich so ein Stück weit in
die Falschheit ab; Deleuze und Vernant
verweisen beide auf die Unterscheidung,
die Plato im Sophisten zwischen zwei
Kategorien von eidola trifft. Die Abbilder,
Kopien-Ikonen (eikones) sind getreue
Kopien, indem sie die Proportionen des
Modells wiedergeben und eine innere
Ähnlichkeit erzeugen, die auf dem
Respekt vor den Beziehungen und
Proportionen, die ihr Wesen konstitutie-
ren, begründet ist (Deleuze und Vernant
beurteilen die ontologischen Implikationen

dieser Treue in der Reproduktion
unterschiedlich), während die Zerrbilder,
Simulacra-Phantasmen (phantasmata) nicht
die wirklichen Proportionen des Modells
wiedergeben, sondern Proportionen, die
das Auge täuschen und mit einem
«Trompe-l'ceil»-Effekt eine äusserliche
Ähnlichkeit erzeugen.

Das Wirkliche und das Wahre sind so
auf der Seite des Modells, verbunden mit
den Begriffen «original, ursprünglich,
authentisch, natürlich, primär», die
Illusion und das Falsche auf der Seite der
Kopie, verbunden mit den Begriffen «fac

simile, abgeleitet, sekundär, fabriziert,
künstlich». In dieser dualen Dynamik
erscheint die Duplizität verbunden mit
dem Begriff des Simulakrums aus der
Sicht des common sense: Das Simulakrum
doubelt seine Welt.



Eine normative Sicht

Dieser negative Zugang zum Simula-
krum ist normativ in dem Sinn, dass eine

Handlung oder ein Objekt mit den
Konnotationen der Duplizität, der
Künstlichkeit zu qualifizieren auf zwei Dinge
anspielt: einerseits darauf, dass es ein
Jenseits des Simulakrums gibt, eine Ebene
der Authentizität, der Eindeutigkeit (das
Wirkliche, das Wahre, das Natürliche),
andererseits darauf, dass von diesem
Jenseits eine Darstellung möglich ist, die
nicht ein Simulakrum wäre und die dieses

Wirkliche, Wahre, Natürliche im Urzustand,

in voller Transparenz, ohne Duplizität

wiedergäbe wie ein Pauspapier als
ein wahres Abbild.

Eine Handlung oder ein Objekt als
Simulakrum zu bezeichnen verweist auf
ein Glaubenmachen, dass etwas «hinter
den Bildern» exisitiert, nämlich das
Wirkliche, die Natur, die Götter, die
Totengeister und dass es folglich wahre und
gute Abbilder gibt wie die Ikonen und
schlechte, falsche Bilder wie die Idole oder
Fetische.

In diesem «Glaubenmachen» liegen
die sozialen Dimensionen und die
ideologischen Implikationen des Simulakrums,
hier entstehen die Wirklichkeitseffekte,
die es erzeugt. Diese aufzuzeigen bedeutet

eine Distanzierung von der Sicht des
common sense und in diesem Sinn eine
«Auflösung» des Simulakrums. Dieser
Schritt stützt sich auf die folgende Definition.

Als Ähnlichkeit, die in den falschen
Schein abgleitet, als Imitation, die zur
Nachahmung wird, stört das Simulakrum
das Feld der Repräsentation: Es verwischt
die Distanz zwischen den zwei Ebenen,
der der Modelle und der der Kopien und
verwirrt bis hin zum Irrtum (die Kopie
wird für das Modell gehalten, das Falsche
für das Wahre, das Eingebildete für das
Wirkliche) oder ermöglicht Manipulationen

(die Kopie wird für das Original
ausgegeben, das Falsche für das Wahre,
das Eingebildete für das Wirkliche). Drei
Achsen der Reflexion zeichnen sich ab.

Der Begriff des Simulakrums stand
ursprünglich im Feld des Heiligen (das

lateinische Wort simulacrum bezeichnet in
einer seiner ersten Verwendungsweisen
das Bildnis eines Gottes oder den Schatten
der Toten). Dies ist das Gefüge der
Beziehungen zwischen den Menschen und den
Göttern/den Toten, zwischen Diesseits
und Jenseits; es wird überlagert von der
Opposition Idol/Ikon, falsche Bilder/
wahre Bilder.

Je nachdem, ob die Distanz zwischen
dem Gott und dem Abbild verleugnet
oder hingenommen wird, wird ein Bild
entweder als Idol oder Fetisch qualifiziert
(Pouillon 1970) oder aber als Ikon
(Mondzain 1996). Die «Bilderkriege», die
geführt werden, um einer Gruppe das

Monopol des Heiligen zu sichern, belegen
die Realitätseffekte dieses Aktes der
Benennung.

Der Begriff des Simulakrums steht
auch im Feld der Macht aufgrund des
semantischen Hinübergleitens, welches
zu einer Verwirrung der zwei Ebenen der
Repräsentation führt im Sinne einer
Manipulation, einer List. Hier handelt es
sich um Beziehungen zwischen Menschen
(wirtschaftliche und soziale Netze, politische

Kämpfe), die einer Dynamik des

Manipulierens/Vereiteins, Maskierens

/ Demaskierens, Entfremdens /Befrei-
ens unterliegen. In diesen Netzen
entwickeln sich Bilder von Macht und
Gegen-Macht mit dem Ziel der Legitimation

oder der Herausforderung der
bestehenden Ordnung, ihrer Differenzen und
ihrer Hierarchien.

Schliesslich werden die zwei Ebenen
der Repräsentation durch das im Begriff
Simulakrum aufgespürte semantische
Hinübergleiten durcheinander gebracht
im Sinn der Verführung und ihrer Ränkespiele.

Das Simulakrum liegt hier im Feld
der Begierde, der Beziehungen zwischen
Männern und Frauen, konstituiert durch
die Dynamik Sein/Schein, natürlich/
künstlich, durch das Spiel mit den
Erscheinungen, Sex und Gender. Baudrillard

spricht von einer Sexualisierung des

Simulakrums. Welche kognitive und
soziale Tragweite hat die Verwirrung, die
dieser Begriff in den Köpfen und Körpern
erzeugt?



Deleuze und das
Simulakrum

Ist es möglich von einer Definition des
Simulakrums auszugehen, die den
Ideologien des Authentischen, die in der
negativen Definition verborgen sind,
entgegengehalten werden könnte, und im
Simulakrum einen Doppelagenten der
ambivalenten Aktion zu sehen? Erzeugt
nicht die Tatsache, dass es das Feld der
Repräsentation stört, einen positiven
Effekt - nämlich die Befreiung von Möglichem,

von in der herrschenden Ordnung
nicht verwirklichten Virtualitäten, die
Erschaffung einer andersartigen Welt
(monde autre) eher als einer anderen Welt
{autre monde) mit legitimatorischen
Eigenschaften?

Wenn das Simulakrum im Feld der
Repräsentation aus einer Dialektik
Modell/Kopie, wahr/falsch, wirklich/
eingebildet entsteht, hat es Teil an beiden
Ebenen, ist es an der Schnittstelle; damit
wirkt es vermittelnd zwischen diesen
antagonistischen Begriffen und trägt dazu
bei, Gegensätze von der Art Modell/
Kopie zu überwinden. Was wäre die Art
dieser Vermittlung, was wären ihre
Modalitäten? Zu was für einem Modell
der Ordnung würde diese Überwindung
führen?

Deleuze (1969; 1993) definiert das
Simulakrum als den Akt, durch den bereits
die Idee eines Modells oder einer
privilegierten Positon angefochten wird. In
dem Unternehmen, welches er der modernen

Philosophie zuweist, «den Platonis-
mus zu stürzen», welches darin besteht,
den Primat des Originals vor der Kopie,
des Modells vor dem Bild zu bestreiten,
sieht er eine mögliche Erhöhung der
positiven Macht des Simulakrums, da
dieses eben genau Original und Kopie,
Modell und Reproduktion negiert. Durch
diese Negation vereitelt das Simulakrum
die im Namen eines Originals, von etwas
Ursprünglichem, Authentischem
vorgenommenen Ableitungen wie etwa die
Selektion, die Hierarchie, die Ausschliessung

und enthält die Möglichkeit «eine

eigene Welt» entstehen zu lassen. Deleuze

(1969) sieht im Werk von Schriftstellern
wie Maurice Blanchot («Le rire des dieux»,
1965) und Pierre Klossowski (Le Baphomet,
1965) einen solchen Begriff des Simulakrums

auftauchen, der keine vorgängige
ursprüngliche Realität impliziert. Hier tut
sich ein Weg auf: die Analyse solcher
literarischen Fiktionen für heuristische
Zwecke, um die schöpferische Kraft des
Simulakrums als intellektuelles oder
soziales Werkzeug zu freizusetzen.

Das Dossier

Dies sind die Reflexionen, mit denen
sich die hier versammelten Autoren
auseinander gesetzt haben. In dem Artikel,

der das Dossier eröffnet, unternimmt
Daniela Cerqui eine Klärung der Konzepte,

die zur Qualifizierung der Felder
verwendet werden, die durch die aktuellen

Bild- und InformationsTechnologien
geschaffen worden sind. Sie kritisiert die
Ausweitung des Wortes «virtuell» auf die
Netze, die vom Internet erzeugt werden.
Indem sie die verzerrenden Auswirkungen

dieses Missbrauchs der Sprache
unterstreicht, d.h. den Vorwurf des
Mangels an «Wirklichkeit», der gegen
Online-Beziehungen erhoben wird, die nur
ein Simulakrum von Beziehungen seien,

zeigt sie auf, dass die virtuelle Realität
und die Welt der Netze zwei getrennte
Universen darstellen, deren jeweilige
Logiken sich durch die gegensätzliche
Rolle, die dem Körper zukommt, definieren.

Drei Texte führen diese Überlegungen
weiter. Anna Maria Pecci, die in ihrem
Diskurs ohne den Begriff «virtuell»
auskommt, begrüsst die Kreativität der
Netze, die aus dem Cyberspace entstehen,

sowohl auf der Ebene der individuellen

Identität wie auf der der sozialen
Interaktionen. Die Schnittstelle des
Bildschirms spielt die Rolle einer Maske,
die einen für Inversionen und Übertretungen

geeigneten liminalen Raum
einrichtet; im Übrigen sieht sie in den
Cybercafés hybride Orte, wo On-line-



Beziehungen und Face-to-face-Beziehun-

gen beobachtet und verglichen werden
können. Beat Funk überträgt die Überlegungen

von Daniela Cerqui über die Rolle
des Körpers auf den Sciencefictionfilm,
der die den aktuellen Informations- und
Bildtechniken zugrunde liegenden Prinzipien

enthüllt. In der Gegenüberstellung
von Matrix der Brüder Wachowski und
eXistenZ von David Cronenberg analysiert

er, wie der Körper zum Ort
mehrfacher Grenzüberschreitungen wird
zwischen Organismen und Mechanismen,
Innen und Aussen, wirklicher Welt und
virtueller Welt und gleichzeitig zum
Instrument, durch welches die Duplizität
des Simulakrums wirkt. In einem Universum,

in dem Unsicherheit über die Natur
und den Status von Bildern herrscht, die
von Spezialisten unfehlbarer Technik in
Unmengen hergestellt werden, bedient
sich die Suche nach einer «authentischen»
Realität unerwarteter Wege. Dies zeigt
Beatrice Tobler in ihrer Analyse der Live-
Kameras, dieser am Internet angeschlossenen

Kameras, die Einblick in das
Intimleben gewöhnlicher Bürger bieten.
Das Wirkliche und das Wahre müssen
hier nicht auf der Seite des Modells
gesucht werden, sondern auf der Seite
der Kopie oder genauer ihrer Ausführung:
Die Ungeschicklichkeit der Bilder, die
diese Kameras übermitteln, ihr
offensichtlicher Mangel an Aufbereitung, ihre
schiere Banalität erscheinen als Belege für
ihre Wirklichkeit und ihre Wahrheit. Sie

werfen ihrerseits indirekt den Schatten
des Simulakrums auf die Bilder der
Professionellen.

Ein anderes Feld des Simulakrums
wird von Ellen Hertz und Claudia Dubuis
identifiziert, eines, bei dem es um
«wahren» und «falschen» ökonomischen
Wert geht. Ellen Hertz geht in ihren
Überlegungen über die Börse von einer
Dichotomie aus, die vielen Publikationen
zu diesem Thema zugrunde liegt und die
eine gesunde Welt der Investition einer
verrückten Welt der Spekulation
gegenüberstellt. Ausgehend von der Beobachtung,

dass beim Eintritt in die Börse
Prozesse der Repräsentation der Gegenwart

und der Projektion in die Zukunft in

Gang gesetzt werden, bezieht sie diese
Dichotomie auf die Unterscheidung, die
Plato zwischen den Kopien-Ikonen und
den Simulacra-Phantasmen trifft. Um sich
dieser moralischen Ontologie zu entziehen,

schlägt sie eine auf dem von Latour
erarbeiteten Begriff des Quasi-Objekts
basierende Analyse vor. Als Institutionalisierung

von Praktiken betrachtet, die sie
als «Investition/Spekulation» qualifiziert,
setzen die Börsenmärkte «nicht mehr oder

weniger wahre Objekte» um, sondern
«abgeleitete Instrumente, Derivate, Hybriden»,

deren eigene Ontologie eine Bresche

in die platonische Dichotomie schlägt.
Claudia Dubuis unternimmt es in ihrem
Beitrag, eine parallele moralische Logik
zu entlarven. Sie untersucht verschiedene
Arten von Diskursen über Glücksspiele
um Geld, von den moralischen Diskursen,

die das unproduktive Ausgeben von
Geld verteufeln bis zu den gelehrten
Diskursen etwa von Baudrillard und
Caillois, die die Künstlichkeit dieser Praxis
kritisieren. Sie zeigt die diesen Diskursen
zugrunde liegende Ontologie auf in einer
Gegenüberstellung von durch Arbeit
erworbenem Geld und dem «leichten
Geld», das in den Kasinos gemacht wird,
der Verankerung im wirklichen Leben
und dem Ausweichen in eingebildete
Welten, und sie unterstreicht die
Dauerhaftigkeit dieser normativen Haltung im
Diskurs heutiger Akteure, von professionellen

Spielern wie von militanten
Glücksspielgegnern gleichermassen.

Ist die Kategorie Simulakrum eine
Eigenheit westlicher Gesellschaften oder
ist sie umfassender? Diese Frage stellt sich

Lay Tshiala. Am Beispiel der Bakongo
zeigt er, dass diese Kategorie auf eine
indigene Realität verweist, die durch das
Eintreffen der Kolonisatoren aktualisiert
worden ist und nicht auf eine von den
Portugiesen eingeführte, die sie zur
Stigmatisierung der NUsi-Kultobjekte
verwendeten. Die Bakongo lieferten
diesen letzteren, die die Nkisi
beschlagnahmten, zuerst um sie zu verbrennen,
dann um sie den europäischen
Kunstmärkten zuzuführen, «Fetische, die dem
Warenfetischismus unterworfen werden»,
falsche zu diesem Zweck fabrizierte Nkisi



und vertrauten die echten der Obhut ihrer
Kinder an. Sie wendeten so die Waffe des
Simulakrums gegen die Sieger der Stunde.

Schliesslich fragt Kathrin Oester nach
den Auswirkungen der neuen Informations-

und Bildtechniken auf Gegenstand
und Methode der Ethnologie. Sie verwirft
die moralistische Haltung der Forscher,
die diese verteufeln und darin nur
Täuschung und Mystifikationen sehen
oder die sich umgekehrt zu Verkündern
der Cyberanthropologie stilisieren. Sie

definiert ihre Position in Anlehnung an
Walter Benjamin: Angesichts der neuen
Techniken der Reproduktion von
Kunstwerken - zu seiner Zeit waren es der Film
und die Fotografie - hat er aufgezeigt,
wie sehr die Grenze zwischen ihren
Produzenten und Konsumenten verwischt
worden ist. In derselben Weise verwischen

die neuen Informations- und
Bildtechniken die Grenze zwischen
Forschern und Informanten und tragen
dank ihrer charakteristischen Interaktivität

zur dialogischen Konstruktion des

anthropologischen Wissens bei.

Bibliographie
Baudrillard Jean
1978. «La précession des simulacres». Traverses

(Paris) 10: 3-37.
1981. Simulacres et simulation. Paris: Galilée.
1995. Le crime parfait. Paris: Galilée.
Blanchot Maurice
1965. «Le rire des dieux». La nouvelle revue

française (Paris), juillet.
Chappaz-Wirthner Suzanne
1998. «Le simulacre ou la transcendance

impossible: quelques réflexions à partir
de Tertullien et de Philip K. Dick», in:
GHK (éds), Derrière les images, p. 63-95.
Neuchâtel: Musée d'ethnographie.

2000. L'idole et l'icône: réflexions anthropologi¬

ques sur la notion de simulacre. Cours
donné à l'Institut d'anthropologie et de

sociologie de l'Université de Lausanne

pendant le semestre d'été.
Deleuze Gilles
1969. Logique du sens. Paris: Editions de Minuit.
1993 (1968). Différence et répétition. Paris: Presses

universitaires de France.
Gruzinski Serge
1990. La guerre des images: de Christophe Colomb

à Blade Runner (1492-2019). Paris:
Fayard.

Klossowski Pierre
1965. Le Baphomet. Paris: Mercure de France.
Levy Pierre
1998. Qu'est-ce que le virtuel? Paris: La Décou¬

verte/Poche.
Mondzain Marie-José
1996. Image, icône, économie: les sources byzanti¬

nes de l'imaginaire contemporain. Paris:
Seuil.

Pouillon Jean
1970. «Fétiches sans fétichisme». Nouvelle revue

de psychanalyse (Paris) 2:135-147.
QuÉau Philippe
1993. Le virtuel: vertus et vertiges. Paris: Champ

Vallon/INA.
Vernant Jean-Pierre
1975. «Image et apparence dans la théorie

platonicienne de la mimesis». Journal de

psychologie normale et pathologique (Paris)
2: 133-160.












	Soft realities : avant-propos = Soft realities : Vorwort

