Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)
Vorwort: Soft realities : avant-propos = Soft realities : Vorwort
Autor: Chappaz-Wirthner, Suzanne

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Soft Realities

Avant-propos

Suzanne Chappaz-Wirthner

En intitulant «Soft Realities» un dossier
consacré au simulacre, Tsantsa a tenté de
se prémunir d’emblée contre les effets
pervers d'une telle notion, rappelant, par
I'emploi du pluriel et le choix de I'adjectif,
qu'il ne saurait y avoir pour 'ethnologue
de réalités autres que multiples et hété-
rogenes, construites en des interactions
complexes par des acteurs en constante
évolution, a mille lieues de l'entité cris-
tallisée dont le recours a une notion figée
laisse en creux entendre I'existence. A une
époque ot les techniques de I'informa-
tion et de I'image produisent des univers
dénigrés comme «meurtriers du réel»
(Baudrillard 1995)! ou célébrés a I'inverse
comme accouchant de «réels inédits»
(Quéau 1993), il nous est apparu opportun
d’analyser les discours dont ces univers
sont 1'objet et de mettre au jour les im-
plications idéologiques des connotations
contrastées qui leur sont attribuées. L'an-
gle de vision retenu a ces fins est celui du
simulacre, présent dans ces discours, de
fagon implicite tout au moins; il oriente la
problématique que nous avons proposée

TSANTSA 5.2000

aux auteurs afin qu’a partir de leurs
terrains respectifs, ils délimitent dans la
sphere sociale actuelle les domaines ot
ces jeux de discours sont a I'ceuvre et en
débusquent I'effet trompe-1'ceil.

Le simulacre et la
vision du sens
commun

Partons de I'idée de duplicité commu-
nément associée a la notion de simulacre
et qui émerge des acceptions originelles de
ce terme. Duplicité d’abord dans le sens
d’une duplication, de I'existence d'un
double de quelque chose: le terme latin
simulacrum s’emploie pour désigner un
portrait, une effigie, une statue (I'image
d’un dieu par exemple) ou une figure
reflétée dans I'eau ou dans un miroir, ou
encore un fantdme, un spectre, I'ombre
des morts. Le sens vieilli du terme frangais

1 Les références biblio-
graphiques se trouvent a
la fin de la version alle-

mande de cet
propos, page 14.

avant-



renvoie au sens latin: un simulacre, c’est
une image, une idole, la représentation
d’une divinité paienne; dans le Diction-
naire philosophique des religions, Voltaire
emploie le terme dans ce sens. Duplicité
ensuite a cause de la suspicion éveillée
par la ressemblance trop parfaite de cette
représentation figurée avec ce qu’elle
représente. Si dans ce champ antique de
I'image les termes voisins imago et eikon
renvoient eux aussi a I'idée de ressem-
blance, le terme simulacrum contient seul
l'idée d"un glissement de l'idée de ressem-
blance, de similitude, a celle d"apparence,
de faux-semblant, ce qui induit I'idée de
méprise, et de I'idée d’imitation a celle
de contrefagon, ce qui induit I'idée de
tromperie, de feinte, de ruse. Ce glisse-
ment est attesté dans le verbe simulo qui
signifie «imiter, reproduire, copier, repré-
senter» mais aussi «feindre, faire semblant,
contrefaire»; il I’est aussi dans 1’évolution
du terme «simulacre» qui désigne des le
XVle siecle une apparence sensible se
donnant pour une réalité, un fantome,
une illusion, un semblant, ou ’action de
feindre 1"exécution de quelque chose.

Le simulacre s’inscrit donc dans le
champ de la représentation figurée impli-
quant deux niveaux: celui des modeles, les
choses représentées (le monde, la nature,
le réel, les dieux, les morts) et celui des
copies, celui des choses qui représentent
(effigies, statues, reflets, ombres). Il est de
I'ordre de I'apparence et du visible. Ces
deux niveaux sont connotés, comme en
témoigne l'infléchissement sémantique
du terme «simulacre», de deux couples
de valeurs antagonistes: vrai/faux et
réel /illusoire (fictif, imaginaire). Cette
connotation a son origine lointaine dans la
distinction opérée par Platon dans sa
théorie de la mimesis (Deleuze 1969;
Vernant 1975) entre 1'étre et I'apparence,
l'intelligible et le sensible, 'Idée et 'image
(eidolon), le modele et la copie; cette dis-
tinction est d’emblée hiérarchisée puis-
qu’elle s'accompagne d'une dévalorisation
ontologique de I'image (la copie) qui glisse
vers le non-étre, la fausseté, I'illusion.

Défini strictement dans ce contexte, le
simulacre constitue une catégorie d'eidolon
qui s’enfonce d’un cran dans la fausseté;

TSANTSA 5.2000

Deleuze et Vernant renvoient tous deux a
la distinction opérée par Platon dans le
Sophiste entre deux catégories d’eidola. Les
copies-icones (eikones) sont des copies
fideles en ce qu’elles reproduisent les
proportions du modeéle et donnent lieu a
une ressemblance interne fondée sur le
respect des relations et des proportions
qui constituent son essence (Deleuze et
Vernant divergent sur les implications
ontologiques de cette fidélité dans la
reproduction) tandis que les simulacres-
phantasmes (phantasmata) reproduisent
non les proportions réelles du modele
mais des proportions qui font illusion a
I'ceil et génerent une ressemblance externe
a 'origine d’un effet trompe-1’ceil.

Ainsi le réel et le vrai sont du c6té du
modele associé aux notions d’«original,
originel, premier, authentique, naturel»,
I'illusion et le faux étant du coté de la
copie associée aux notions de «fac simile,
dérivé, second, factice, artificiel». C’est
dans cette dynamique duelle qu'émerge la
duplicité attachée a la notion de simulacre
dans la vision du sens commun: le simu-
lacre double son monde.

Une vision normative

Cette approche négative du simulacre
est normative dans le sens ot qualifier de
tel un acte ou un objet, avec ces connota-
tions de duplicité, de facticité et d’artifi-
cialité, laisse entendre deux choses: d'une
part qu’il existe un au-dela du simulacre,
un niveau qui serait de I'ordre de l'au-
thenticité, de 'univocité (le réel, le vrai, le
naturel), d’autre part qu’il y aurait de cet
au-dela une représentation qui ne serait
pas un simulacre et qui restituerait ce réel,
ce vrai, ce naturel a I'état brut, en toute
transparence, sans duplicité, comme un
papier calque, ou en toute vérité, comme
image vraie.

L'opération de discours consistant a
qualifier un acte ou un objet de simulacre
induit un faire croire que, a savoir qu’il
existe quelque chose «derriére les images»,
le réel, la nature, les dieux, les esprits des



morts, et qu’il y a par conséquent des
images vraies, bonnes, telles les icones,
et des images fausses, mauvaises, telles
les idoles et les fétiches.

Dans ce «faire croire que» résident les
enjeux sociaux et les implications idéolo-
giques du simulacre, la naissent les effets
de réel qu’il produit. Les mettre au jour,
c’est prendre ses distances avec la vision
du sens commun et dans ce sens «confon-
dre» le simulacre. Cette démarche s’étaie
sur la définition suivante. En tant que res-
semblance glissant vers le faux-semblant,
imitation glissant vers la contrefagon, le
simulacre perturbe le champ de la repré-
sentation: il brouille I’écart entre les deux
niveaux que celle-ci implique, celui des
modeles et celui des copies, entrainant
une confusion de l'ordre de la méprise
(la copie est prise pour le modele, le faux
pour le vrai, l'illusoire pour le réel) ou
rendant possible une permutation de
I'ordre de la manipulation (il s’agit alors
de faire prendre la copie pour le modeéle,
le faux pour le vrai, I'illusoire pour le
réel). Trois axes de réflexion se profilent.

La notion de simulacre s’inscrit origi-
nellement dans le champ du sacré (le
terme latin simulacrum désigne en 1'une
de ses premieres acceptions I'image d"un
dieu ou 'ombre des morts). C’est I'ensem-
ble structuré des relations entre les
hommes et les dieux/les morts, entre l'ici-
bas et I'au-dela; il est traversé par I'oppo-
sition idoles/icones, images fausses/
images vraies. Selon que 'écart entre le
dieu et I'image est dénié ou revendiqué,
une image est qualifiée d’idole, de fétiche
(Pouillon 1970) ou au contraire d’icone
(Mondzain 1996). Les «guerres d'images»
menées pour assurer a un groupe humain
le monopole du sacré attestent les effets de
réel de cet acte taxinomique (Gruzinski
1990).

La notion de simulacre s’inscrit aussi
dans le champ du pouvoir du fait du
glissement sémantique qui conduit a la
confusion des deux niveaux de la repré-
sentation dans le sens d’une manipula-
tion, d’une ruse. Il s’agit ici des relations
entre les hommes (réseaux économiques et
sociaux, luttes politiques), soumises a une
dynamique de type manipuler/déjouer,

TSANTSA 5.2000

masquer/démasquer, aliéner/libérer.
Dans ces réseaux s’élaborent des images
de pouvoir et de contre-pouvoir, a des
fins de légitimation ou de contestation de
'ordre existant, de ses différences et de ses
hiérarchies.

Enfin le glissement sémantique décelé
dans le terme simulacre opéere une confu-
sion des deux niveaux de la représentation
dans le sens de la séduction et de ses
artifices. Le simulacre s’inscrit ici dans le
champ du désir, celui des relations entre
les hommes et les femmes, constitué de la
dynamique étre/ paraitre, naturel/artifi-
ciel, du jeu sur les apparences, le sexe et le
genre. Il y a une sexuation du simulacre
selon Baudrillard. Quelle portée cognitive
et sociale recele le trouble que cette notion
seéme dans les esprits et dans les corps?

Deleuze et le
simulacre

Est-il possible de partir d'une défini-
tion positive du simulacre qui ferait piece
aux idéologies de I’authentique sécrétées
en creux par une définition négative, de
voir dans le simulacre un agent double a
l’action ambivalente? Dans quelle mesure
le fait qu’il perturbe le champ de la repré-
sentation n’engendre-t-il pas un effet
positif, a savoir la libération de possibles,
de virtualités non actualisées dans 1'ordre
existant, la création d’'un monde autre
plutét que d’un autre monde aux vertus
légitimantes?

Si, dans le champ de la représentation,
le simulacre émerge d’une dialectique
modele/copie, vrai/faux, réel/illusoire,
il participe de ces deux niveaux, il est
dans l'interface; a ce titre, il exerce une
médiation entre ces termes antagonistes et
contribue a dépasser les oppositions de
type modele/ copie. Quelle serait la nature
de cette médiation, quelles seraient ses
modalités? Sur quel modele d’ordre ce
dépassement déboucherait-il?

Deleuze (1969; 1993) définit le simu-
lacre comme I'acte par lequel I'idée méme



d’un modele ou d"une position privilé-
giée se trouve contestée. Dans I'entreprise
qu'il assigne a la philosophie moderne,
«renverser le platonisme», et qui consiste
a dénier le primat d’un original sur la
copie, d'un modele sur I'image, il voit
une exaltation possible de la puissance
positive du simulacre en ce que ce dernier
nie précisément l’original et la copie, le
modele et la reproduction. Du fait de cette
négation, le simulacre prévient les dérives
accomplies au nom d’un original, d"un
originel, d'un authentique, telles la sélec-
tion, la hiérarchie, I’exclusion, et contient
la possibilité de faire émerger «un monde
propre». Deleuze (1969) voit émerger cette
notion de simulacre n’impliquant pas de
réalité originaire préalable dans I'ceuvre
d’écrivains comme Maurice Blanchot («Le
rire des dieux», 1965) et Pierre Klossowski
(Le Baphomet, 1965). Une voie s’ouvre ici:
I’analyse de telles fictions littéraires
menées a des fins heuristiques afin de dé-
gager la puissance créatrice du simulacre
en tant qu’outil intellectuel et social.

Le dossier

Telles sont les réflexions sur lesquelles
les auteurs ici réunis ont bien voulu se
pencher. Dans I'article qui ouvre le dossier,
Daniela Cerqui s’attache a clarifier les
concepts utilisés pour qualifier les champs
émergeant des techniques actuelles de
I'information et de I'image. Elle dénonce
I'extension du terme «virtuel» aux réseaux
créés sur I'Internet et, soulignant 1'effet
pervers de cet abus de langage, a savoir le
déficit en «réalité» reproché aux relations
en ligne qui ne seraient deés lors qu'un
simulacre de relations, elle montre que la
réalité virtuelle et le monde des réseaux
forment deux univers distincts dont les
logiques respectives se définissent par le
role opposé dévolu au corps.

Trois textes prolongent ces réflexions.
Evacuant de son discours le terme «vir-
tuel», Anna Maria Pecci salue la créativité
qui caractérise les réseaux évoluant dans

TSANTSA 5.2000

le cyberespace, tant sur le plan de I'iden-
tité individuelle que sur celui des inter-
actions sociales. L'interface que constitue
I’écran joue le réle d’un masque aména-
geant un espace liminal propice aux inver-
sions et aux transgressions; par ailleurs
elle voit dans les cybercafés des lieux
hybrides ou observer et comparer les
relations en ligne et les relations face a
face. Beat Funk quant a lui déplace sur le
terrain du film de science-fiction, consi-
déré comme un «révélateur» des enjeux
sous-jacents aux techniques actuelles de
I'information et de I'image, les réflexions
de Daniela Cerqui sur la place que celles-
ci aménagent au corps. Confrontant
Matrix des freres Wachowski et eXistenZ
de David Cronenberg, il analyse comment
le corps devient le lieu de multiples fran-
chissements de frontieres, entre organis-
mes et mécanismes, intérieur et extérieur,
mondes réels et mondes virtuels, et en
méme temps l'instrument par lequel
s’exerce la duplicité du simulacre. Dans
un univers ol régne l'incertitude quant
a la nature et au statut des images produi-
tes en pléthore par des spécialistes a la
technique sans faille, la quéte d’une réalité
«authentique» emprunte des voies inat-
tendues. C’est ce que releve Béatrice
Tobler en analysant le phénomene des live
cams, ces caméras branchées sur I'Inter-
net pour donner acces a I'intimité de ci-
toyens ordinaires. Le réel et le vrai sont a
rechercher ici non pas du c6té du modele,
mais du c6té de la copie, de sa facture
plus précisément: la maladresse des ima-
ges livrées par ces caméras, leur manque
d’apprét apparent, leur banalité méme
apparaissent comme autant de gages de
leur réalité et de leur vérité, projetant par
ricochet I’ombre du simulacre sur les
images des professionnels.

C’est un autre terrain du simulacre
qu’identifient Ellen Hertz et Claudia
Dubuis, celui o1 il est question de la va-
leur économique, «vraie» et «fausse».
Ellen Hertz prend comme point de départ
de ses réflexions sur la bourse la dicho-
tomie sous-tendant nombre de publica-
tions consacrées a ce phénoméne, et qui
oppose un monde sain de I'investisse-
ment a un monde fou de la spéculation.

'y

'l



Partant de I'observation que I'acte d’entrer
en bourse met en ceuvre des processus
de représentation du présent et de projec-
tion dans l’avenir, elle rapporte cette
dichotomie a la distinction que Platon
opere entre les copies-icones et les simu-
lacres-phantasmes, et propose, afin de
s’extraire de cette ontologie morale, une
analyse fondée sur la notion de quasi-
objet élaborée par Latour. Les marchés
boursiers, considérés comme l'institu-
tionnalisation de pratiques qu’elle qualifie
d’«investissement/spéculation» mettent
en circulation «non pas des objets plus
ou moins vrais», mais «des instruments
dérivés, des hybrides», dont I'ontologie
propre bat en breche la dichotomie plato-
nicienne. Dans sa contribution, Claudia
Dubuis s’emploie a débusquer une logi-
que morale parallele. Elle étudie les diffé-
rents types de discours portant sur les
jeux d’argent, des discours moraux stig-
matisant la dépense improductive aux
discours savants, tels ceux de Baudrillard
et de Caillois, dénoncgant l'artificialité de
cette pratique. Elle fait apparaitre I’'onto-
logie qui sous-tend ces discours, opposant
I'argent issu d'un travail a «l’argent facile»
glané dans les casinos, I'ancrage dans la
vie réelle a I'évasion dans des mondes
illusoires, et souligne la persistance de
cette attitude normative dans le discours
des acteurs aujourd hui, qu’il s’agisse des
professionnels des jeux ou des militants
anti-jeux.

La catégorie du simulacre est-elle
spécifique aux sociétés occidentales ou
jouit-elle d’une plus vaste extension? C’est
la question que s’est posée Lay Tshiala.
S’appuyant sur le cas des Bakongo, il
montre que loin d’étre une réalité impor-
tée par les Portugais qui y recourent pour
stigmatiser les objets de culte nkisi, cette
catégorie renvoie a une réalité endogene
que l'arrivée des colonisateurs tire de sa
latence. A ces derniers qui font main basse
sur les nkisi, d’abord pour les briler puis
pour les acheminer vers les marchés d’art
européens, «fétiches soumis a la fétichi-
sation des marchandises», les Bakongo
livrent de faux nkisi fabriqués pour la
circonstance et confient les vrais a la garde
de leurs enfants, retournant ainsi contre

TSANTSA 5.2000

les vainqueurs de I'heure I'arme du simu-
lacre.

Kathrin Oester enfin se demande
quelles seront les répercussions des
techniques actuelles de l'information et
de I'image sur l'objet et les méthodes de
I'ethnologie. Apres avoir récusé I'attitude
moraliste des chercheurs qui les diaboli-
sent en n'y voyant que «duperie» et «mys-
tification» ou qui se font a I'inverse les
chantres de la cyberanthropologie, elle
définit sa position dans le sillage de celle
de Walter Benjamin: face aux nouvelles
techniques de reproduction des ceuvres
d’art que constituent a son époque le
cinéma et la photographie, il releve a quel
point la frontiere entre les producteurs et
les consommateurs s’en trouve ébranlée.
De la méme fagon, grace a l'interactivité
qui les caractérise, les techniques actuelles
de I'information et de I'image ébranlent la
frontiere entre enquéteurs et informateurs
et contribuent a la construction dialogique
du savoir anthropologique.



Soft Realities

Vorwort

Suzanne Chappaz-Wirthner

Mit dem Titel «Soft Realities» tiber
einem Dossier, das dem Simulakrum
gewidmet ist, hat Tsantsa versucht, sich
im Vornherein gegen die verzerrenden
Effekte eines solchen Begriffs zu wappnen.
Die Verwendung der Mehrzahl und die
Wahl des Adjektivs erinnern daran, dass
es fiir die Ethnologie keine Wirklichkeiten
gibt, die nicht vielfiltig und heterogen
sind. Wirklichkeiten werden von sich
stindig entwickelnden Akteuren in
komplexen Interaktionen konstruiert und
sind weit entfernt von der kristallisierten
Einheit, die durch den Riickgriff auf einen
erstarrten Begriff suggeriert wird. In einer
Zeit, in der die Techniken der Information
und des Bildes Universen produzieren,
die als «meurtriers du réel» angeklagt
(Baudrillard 1995) oder auch als Quellen
von «réels inédits» gefeiert werden
(Quéau 1993), schien es uns angebracht,
die Diskurse tiber diese Universen zu
analysieren und die ideologischen Impli-
kationen ihrer gegensitzlichen Konnota-
tionen hervorzuheben. Der zu diesem
Zweck eingenommene Blickwinkel ist der

TSANTSA 5.2000

des Simulakrums, der zumindest implizit
in diesen Diskursen vorhanden ist; er
bestimmt die Problematik, die wir den
Autoren vorgeschlagen haben, damit sie,
ausgehend von ihren jeweiligen Feldern,
in der sozialen Sphére die Bereiche
abgrenzen, in denen diese Diskurs-Spiele
am Werk sind und den «Trompe-1’ceil»-
Effekt auslosen.

Das Simulakrum und
die Sicht des common
sense

Gehen wir aus von der Idee der Dupli-
zitdt, die fiir gewohnlich mit dem Begriff
des Simulakrums assoziiert wird und die
aus der urspriinglichen Bedeutung des
Begriffs hervorgeht: Duplizitit zuerst
einmal in der Bedeutung einer Verdop-
pelung, der Existenz eines Doppels von
etwas. Das lateinische Wort simulacrum



wird verwendet um ein Portrét, ein Bild,
eine Statue zu bezeichnen (etwa das
Bildnis eines Gottes), ein im Wasser oder
in einem Spiegel reflektiertes Bild oder
aber ein Phantom, ein Gespenst, den
Schatten der Toten. Die veraltete Bedeu-
tung des franzosischen Wortes verweist
auf die lateinische Bedeutung: Ein Simula-
krum ist ein Bild, ein Idol, die Darstel-
lung einer heidnischen Gottheit; in seinem
Dictionnaire philosophique des religions
verwendet Voltaire den Begriff in diesem
Sinn. In einem anderen Sinn verweist
Duplizitit auf den Verdacht, der durch
die zu perfekte Ahnlichkeit zwischen dem
Abbild und dem Abgebildeten geweckt
wird. Obwohl in der antiken Terminologie
auch die benachbarten Begriffe imago und
eikon auf die Idee der Ahnlichkeit verwei-
sen, enthédlt nur der Begriff simulacrum
die Idee eines Hiniibergleitens von der
Idee der Ahnlichkeit zu der des Scheins,
des falschen Scheins, was zur Idee des
Irrtums fithrt, und von der Idee der Imita-
tion zu der der Nachahmung, was zur
Tauschung, Verstellung, List fiihrt. Dieses
Hintibergleiten ist in dem Verb simulo
enthalten, das «imitieren, reproduzieren,
kopieren, darstellen» bedeutet, aber auch
«verstellen, vorgeben, nachahmen»; es
steckt auch in der Entwicklung des Begrif-
fes simulacre, welcher im Franzosischen
seit dem 16. Jahrhundert eine sinnliche
Erscheinung bezeichnet, die sich als
Wirklichkeit ausgibt, ein Phantom, eine
[llusion, ein falscher Schein oder eine
Aktivitdt, die eine Ausfithrung vorgibt.
Das Simulakrum liegt also im Feld der
bildlichen Darstellung und verweist auf
zwei Ebenen: die der Modelle, der darge-
stellten Dinge (die Welt, die Natur, das
Wirkliche, die Gétter, die Toten) und die
der Kopien, der Dinge, die darstellen
(Bildnisse, Statuen, Spiegelungen, Schat-
ten). Es zdhlt zur Ordnung der Erschei-
nungen und des Sichtbaren. Diese zwei
Ebenen sind verbunden mit zwei antago-
nistischen Wertpaaren wahr/falsch und
wirklich/eingebildet (fiktiv, imaginér),
wie die semantische Beugung des Begriffs
«simulacre» zeigt. Diese Konnotation hat
ihren fernen Ursprung in der Unterschei-
dung, die Plato in seiner Theorie der

TSANTSA 5.2000

mimesis (Deleuze 1969; Vernant 1975)
zwischen dem Sein und der Erscheinung
trifft, zwischen dem Intelligiblen und dem
Sensiblen, der Idee und dem Bild (eidolon),
dem Modell und der Kopie; diese Unter-
scheidung ist tiberdies hierarchisiert, da
sie mit einer ontologischen Entwertung
des Bildes (der Kopie) zusammengeht,
welches ins Nicht-Sein, in die Falschheit,
die Illusion abgleitet.

Streng in diesem Kontext definiert,
bildet das Simulakrum eine Kategorie von
eidolon und senkt sich so ein Stiick weit in
die Falschheit ab; Deleuze und Vernant
verweisen beide auf die Unterscheidung,
die Plato im Sophisten zwischen zwei
Kategorien von eidola trifft. Die Abbilder,
Kopien-Ikonen (eikones) sind getreue
Kopien, indem sie die Proportionen des
Modells wiedergeben und eine innere
Ahnlichkeit erzeugen, die auf dem
Respekt vor den Beziehungen und
Proportionen, die ihr Wesen konstitutie-
ren, begriindet ist (Deleuze und Vernant
beurteilen die ontologischen Implikatio-
nen dieser Treue in der Reproduktion
unterschiedlich), wihrend die Zerrbilder,
Simulacra-Phantasmen (phantasmata) nicht
die wirklichen Proportionen des Modells
wiedergeben, sondern Proportionen, die
das Auge tiuschen und mit einem
«Trompe-I’ceil»-Effekt eine dusserliche
Ahnlichkeit erzeugen.

Das Wirkliche und das Wahre sind so
auf der Seite des Modells, verbunden mit
den Begriffen «original, urspriinglich,
authentisch, natiirlich, primér», die Illu-
sion und das Falsche auf der Seite der
Kopie, verbunden mit den Begriffen «fac
simile, abgeleitet, sekunddr, fabriziert,
kiinstlich». In dieser dualen Dynamik
erscheint die Duplizitdt verbunden mit
dem Begriff des Simulakrums aus der
Sicht des common sense: Das Simulakrum
doubelt seine Welt.



Eine normative Sicht

Dieser negative Zugang zum Simula-
krum ist normativ in dem Sinn, dass eine
Handlung oder ein Objekt mit den
Konnotationen der Duplizitat, der Kiinst-
lichkeit zu qualifizieren auf zwei Dinge
anspielt: einerseits darauf, dass es ein
Jenseits des Simulakrums gibt, eine Ebene
der Authentizitdt, der Eindeutigkeit (das
Wirkliche, das Wahre, das Natiirliche),
andererseits darauf, dass von diesem
Jenseits eine Darstellung moglich ist, die
nicht ein Simulakrum wiére und die dieses
Wirkliche, Wahre, Natiirliche im Urzu-
stand, in voller Transparenz, ohne Dupli-
zitdt wiedergdbe wie ein Pauspapier als
ein wahres Abbild.

Eine Handlung oder ein Objekt als
Simulakrum zu bezeichnen verweist auf
ein Glaubenmachen, dass etwas «hinter
den Bildern» exisitiert, ndmlich das
Wirkliche, die Natur, die Gétter, die Toten-
geister und dass es folglich wahre und
gute Abbilder gibt wie die Ikonen und
schlechte, falsche Bilder wie die Idole oder
Fetische.

In diesem «Glaubenmachen» liegen
die sozialen Dimensionen und die ideolo-
gischen Implikationen des Simulakrums,
hier entstehen die Wirklichkeitseffekte,
die es erzeugt. Diese aufzuzeigen bedeu-
tet eine Distanzierung von der Sicht des
common sense und in diesem Sinn eine
«Auflésung» des Simulakrums. Dieser
Schritt stiitzt sich auf die folgende Defini-
tion. Als Ahnlichkeit, die in den falschen
Schein abgleitet, als Imitation, die zur
Nachahmung wird, st6rt das Simulakrum
das Feld der Reprasentation: Es verwischt
die Distanz zwischen den zwei Ebenen,
der der Modelle und der der Kopien und
verwirrt bis hin zum Irrtum (die Kopie
wird fiir das Modell gehalten, das Falsche
fiir das Wahre, das Eingebildete fiir das
Wirkliche) oder erméglicht Manipulatio-
nen (die Kopie wird fiir das Original
ausgegeben, das Falsche fiir das Wahre,
das Eingebildete fiir das Wirkliche). Drei
Achsen der Reflexion zeichnen sich ab.

Der Begriff des Simulakrums stand
urspriinglich im Feld des Heiligen (das

TSANTSA 5.2000

lateinische Wort simulacrum bezeichnet in
einer seiner ersten Verwendungsweisen
das Bildnis eines Gottes oder den Schatten
der Toten). Dies ist das Geftige der Bezie-
hungen zwischen den Menschen und den
Gottern/den Toten, zwischen Diesseits
und Jenseits; es wird tiberlagert von der
Opposition Idol/Ikon, falsche Bilder/
wahre Bilder.

Je nachdem, ob die Distanz zwischen
dem Gott und dem Abbild verleugnet
oder hingenommen wird, wird ein Bild
entweder als Idol oder Fetisch qualifiziert
(Pouillon 1970) oder aber als Ikon
(Mondzain 1996). Die «Bilderkriege», die
gefiihrt werden, um einer Gruppe das
Monopol des Heiligen zu sichern, belegen
die Realitdtseffekte dieses Aktes der
Benennung.

Der Begriff des Simulakrums steht
auch im Feld der Macht aufgrund des
semantischen Hintibergleitens, welches
zu einer Verwirrung der zwei Ebenen der
Reprasentation fithrt im Sinne einer
Manipulation, einer List. Hier handelt es
sich um Beziehungen zwischen Menschen
(wirtschaftliche und soziale Netze, politi-
sche Kdampfe), die einer Dynamik des
Manipulierens/ Vereitelns, Maskie-
rens/Demaskierens, Entfremdens / Befrei-
ens unterliegen. In diesen Netzen
entwickeln sich Bilder von Macht und
Gegen-Macht mit dem Ziel der Legitima-
tion oder der Herausforderung der beste-
henden Ordnung, ihrer Differenzen und
ihrer Hierarchien.

Schliesslich werden die zwei Ebenen
der Reprasentation durch das im Begriff
Simulakrum aufgespiirte semantische
Hintibergleiten durcheinander gebracht
im Sinn der Verfithrung und ihrer Réanke-
spiele. Das Simulakrum liegt hier im Feld
der Begierde, der Beziehungen zwischen
Minnern und Frauen, konstituiert durch
die Dynamik Sein/Schein, natiirlich/
kiinstlich, durch das Spiel mit den
Erscheinungen, Sex und Gender. Baudril-
lard spricht von einer Sexualisierung des
Simulakrums. Welche kognitive und
soziale Tragweite hat die Verwirrung, die
dieser Begriff in den Képfen und Kérpern
erzeugt?



Deleuze und das
Simulakrum

Ist es moglich von einer Definition des
Simulakrums auszugehen, die den Ideo-
logien des Authentischen, die in der ne-
gativen Definition verborgen sind,
entgegengehalten werden konnte, und im
Simulakrum einen Doppelagenten der
ambivalenten Aktion zu sehen? Erzeugt
nicht die Tatsache, dass es das Feld der
Représentation stort, einen positiven
Effekt — ndmlich die Befreiung von Mogli-
chem, von in der herrschenden Ordnung
nicht verwirklichten Virtualititen, die
Erschaffung einer andersartigen Welt
(monde autre) eher als einer anderen Welt
(autre monde) mit legitimatorischen Eigen-
schaften?

Wenn das Simulakrum im Feld der
Reprédsentation aus einer Dialektik
Modell/Kopie, wahr/falsch, wirklich/
eingebildet entsteht, hat es Teil an beiden
Ebenen, ist es an der Schnittstelle; damit
wirkt es vermittelnd zwischen diesen
antagonistischen Begriffen und trigt dazu
bei, Gegensitze von der Art Modell/
Kopie zu tiberwinden. Was wire die Art
dieser Vermittlung, was wiren ihre
Modalitdten? Zu was fiir einem Modell
der Ordnung wiirde diese Uberwindung
fithren?

Deleuze (1969; 1993) definiert das Si-
mulakrum als den Akt, durch den bereits
die Idee eines Modells oder einer privi-
legierten Positon angefochten wird. In
dem Unternehmen, welches er der moder-
nen Philosophie zuweist, «den Platonis-
mus zu stiirzen», welches darin besteht,
den Primat des Originals vor der Kopie,
des Modells vor dem Bild zu bestreiten,
sieht er eine mogliche Erhéhung der
positiven Macht des Simulakrums, da
dieses eben genau Original und Kopie,
Modell und Reproduktion negiert. Durch
diese Negation vereitelt das Simulakrum
die im Namen eines Originals, von etwas
Urspriinglichem, Authentischem vorge-
nommenen Ableitungen wie etwa die
Selektion, die Hierarchie, die Ausschlies-
sung und enthalt die Moglichkeit «eine
eigene Welt» entstehen zu lassen. Deleuze

TSANTSA 5.2000

(1969) sieht im Werk von Schriftstellern
wie Maurice Blanchot («Le rire des dieux»,
1965) und Pierre Klossowski (Le Baphomet,
1965) einen solchen Begriff des Simula-
krums auftauchen, der keine vorgingige
urspriingliche Realitdt impliziert. Hier tut
sich ein Weg auf: die Analyse solcher
literarischen Fiktionen fiir heuristische
Zwecke, um die schopferische Kraft des
Simulakrums als intellektuelles oder
soziales Werkzeug zu freizusetzen.

Das Dossier

Dies sind die Reflexionen, mit denen
sich die hier versammelten Autoren
auseinander gesetzt haben. In dem Arti-
kel, der das Dossier eroffnet, unternimmt
Daniela Cerqui eine Klarung der Konzep-
te, die zur Qualifizierung der Felder
verwendet werden, die durch die aktuel-
len Bild- und InformationsTechnologien
geschaffen worden sind. Sie kritisiert die
Ausweitung des Wortes «virtuell» auf die
Netze, die vom Internet erzeugt werden.
Indem sie die verzerrenden Auswir-
kungen dieses Missbrauchs der Sprache
unterstreicht, d.h. den Vorwurf des
Mangels an «Wirklichkeit», der gegen On-
line-Beziehungen erhoben wird, die nur
ein Simulakrum von Beziehungen seien,
zeigt sie auf, dass die virtuelle Realitat
und die Welt der Netze zwei getrennte
Universen darstellen, deren jeweilige
Logiken sich durch die gegensitzliche
Rolle, die dem Korper zukommt, definie-
ren.

Drei Texte fithren diese Uberlegungen
weiter. Anna Maria Pecci, die in ihrem
Diskurs ohne den Begriff «virtuell»
auskommt, begriisst die Kreativitat der
Netze, die aus dem Cyberspace entste-
hen, sowohl auf der Ebene der individu-
ellen Identitdt wie auf der der sozialen
Interaktionen. Die Schnittstelle des
Bildschirms spielt die Rolle einer Maske,
die einen fiir Inversionen und Ubertre-
tungen geeigneten liminalen Raum
einrichtet; im Ubrigen sieht sie in den
Cybercafés hybride Orte, wo On-line-

12



Beziehungen und Face-to-face-Beziehun-
gen beobachtet und verglichen werden
konnen. Beat Funk {ibertrégt die Uberle-
gungen von Daniela Cerqui tiber die Rolle
des Korpers auf den Sciencefictionfilm,
der die den aktuellen Informations- und
Bildtechniken zugrunde liegenden Prinzi-
pien enthiillt. In der Gegentiberstellung
von Matrix der Briider Wachowski und
eXistenZ von David Cronenberg analy-
siert er, wie der Korper zum Ort mehr-
facher Grenziiberschreitungen wird
zwischen Organismen und Mechanismen,
Innen und Aussen, wirklicher Welt und
virtueller Welt und gleichzeitig zum
Instrument, durch welches die Duplizitat
des Simulakrums wirkt. In einem Univer-
sum, in dem Unsicherheit iiber die Natur
und den Status von Bildern herrscht, die
von Spezialisten unfehlbarer Technik in
Unmengen hergestellt werden, bedient
sich die Suche nach einer «authentischen»
Realitdt unerwarteter Wege. Dies zeigt
Beatrice Tobler in ihrer Analyse der Live-
Kameras, dieser am Internet angeschlos-
senen Kameras, die Einblick in das
Intimleben gewdhnlicher Biirger bieten.
Das Wirkliche und das Wahre miissen
hier nicht auf der Seite des Modells
gesucht werden, sondern auf der Seite
der Kopie oder genauer ihrer Ausfiihrung:
Die Ungeschicklichkeit der Bilder, die
diese Kameras iibermitteln, ihr offen-
sichtlicher Mangel an Aufbereitung, ihre
schiere Banalitét erscheinen als Belege fiir
ihre Wirklichkeit und ihre Wahrheit. Sie
werfen ihrerseits indirekt den Schatten
des Simulakrums auf die Bilder der
Professionellen.

Ein anderes Feld des Simulakrums
wird von Ellen Hertz und Claudia Dubuis
identifiziert, eines, bei dem es um
«wahren» und «falschen» 6konomischen
Wert geht. Ellen Hertz geht in ihren
Uberlegungen iiber die Bérse von einer
Dichotomie aus, die vielen Publikationen
zu diesem Thema zugrunde liegt und die
eine gesunde Welt der Investition einer
verriickten Welt der Spekulation gegen-
tiberstellt. Ausgehend von der Beobach-
tung, dass beim Eintritt in die Borse
Prozesse der Repréasentation der Gegen-
wart und der Projektion in die Zukunft in

TSANTSA 5.2000

Gang gesetzt werden, bezieht sie diese
Dichotomie auf die Unterscheidung, die
Plato zwischen den Kopien-Ikonen und
den Simulacra-Phantasmen trifft. Um sich
dieser moralischen Ontologie zu entzie-
hen, schlagt sie eine auf dem von Latour
erarbeiteten Begriff des Quasi-Objekts
basierende Analyse vor. Als Institutiona-
lisierung von Praktiken betrachtet, die sie
als «Investition/Spekulation» qualifiziert,
setzen die Bérsenmarkte «nicht mehr oder
weniger wahre Objekte» um, sondern
«abgeleitete Instrumente, Derivate, Hybri-
den», deren eigene Ontologie eine Bresche
in die platonische Dichotomie schlégt.
Claudia Dubuis unternimmt es in ihrem
Beitrag, eine parallele moralische Logik
zu entlarven. Sie untersucht verschiedene
Arten von Diskursen tiber Gliicksspiele
um Geld, von den moralischen Diskur-
sen, die das unproduktive Ausgeben von
Geld verteufeln bis zu den gelehrten
Diskursen etwa von Baudrillard und
Caillois, die die Kiinstlichkeit dieser Praxis
kritisieren. Sie zeigt die diesen Diskursen
zugrunde liegende Ontologie auf in einer
Gegeniiberstellung von durch Arbeit
erworbenem Geld und dem «leichten
Geld», das in den Kasinos gemacht wird,
der Verankerung im wirklichen Leben
und dem Ausweichen in eingebildete
Welten, und sie unterstreicht die Dauer-
haftigkeit dieser normativen Haltung im
Diskurs heutiger Akteure, von professio-
nellen Spielern wie von militanten Gliicks-
spielgegnern gleichermassen.

Ist die Kategorie Simulakrum eine
Eigenheit westlicher Gesellschaften oder
ist sie umfassender? Diese Frage stellt sich
Lay Tshiala. Am Beispiel der Bakongo
zeigt er, dass diese Kategorie auf eine
indigene Realitdt verweist, die durch das
Eintreffen der Kolonisatoren aktualisiert
worden ist und nicht auf eine von den
Portugiesen eingefiihrte, die sie zur
Stigmatisierung der Nkisi-Kultobjekte
verwendeten. Die Bakongo lieferten
diesen letzteren, die die Nkisi beschlag-
nahmten, zuerst um sie zu verbrennen,
dann um sie den européischen Kunst-
markten zuzufiihren, «Fetische, die dem
Warenfetischismus unterworfen werden»,
falsche zu diesem Zweck fabrizierte Nkisi



und vertrauten die echten der Obhut ihrer
Kinder an. Sie wendeten so die Waffe des
Simulakrums gegen die Sieger der Stunde.
Schliesslich fragt Kathrin Oester nach
den Auswirkungen der neuen Informati-
ons- und Bildtechniken auf Gegenstand
und Methode der Ethnologie. Sie verwirft
die moralistische Haltung der Forscher,
die diese verteufeln und darin nur
Tauschung und Mystifikationen sehen
oder die sich umgekehrt zu Verkiindern
der Cyberanthropologie stilisieren. Sie
definiert ihre Position in Anlehnung an
Walter Benjamin: Angesichts der neuen
Techniken der Reproduktion von Kunst-
werken — zu seiner Zeit waren es der Film
und die Fotografie — hat er aufgezeigt,
wie sehr die Grenze zwischen ihren
Produzenten und Konsumenten verwischt
worden ist. In derselben Weise verwi-
schen die neuen Informations- und
Bildtechniken die Grenze zwischen
Forschern und Informanten und tragen
dank ihrer charakteristischen Interakti-
vitdt zur dialogischen Konstruktion des
anthropologischen Wissens bei.

TSANTSA 5.2000

Bibliographie

BAUDRILLARD Jean

1978. «La précession des simulacres». Traverses
(Paris) 10: 3-37.

1981. Simulacres et simulation. Paris: Galilée.

1995. Le crime parfait. Paris: Galilée.

BLANCHOT Maurice

1965. «Le rire des dieux». La nouvelle revue
frangaise (Paris), juillet.

CHAPPAZ-WIRTHNER Suzanne

1998. «Le simulacre ou la transcendance
impossible: quelques réflexions a partir
de Tertullien et de Philip K. Dick», in:
GHK (éds), Derriere les images, p. 63-95.
Neuchétel: Musée d’ethnographie.

2000. L’idole et I'icone: réflexions anthropologi-
ques sur la notion de simulacre. Cours
donné a I'Institut d’anthropologie et de
sociologie de I'Université de Lausanne
pendant le semestre d’été.

DELEUZE Gilles

1969. Logique du sens. Paris: Editions de Minuit.

1993 (1968). Différence et répétition. Paris: Presses
universitaires de France.

GRUZINSKI Serge

1990. La guerre des images: de Christophe Colomb
a Blade Runner (1492-2019). Paris:
Fayard.

KrLossowsk Pierre

1965. Le Baphomet. Paris: Mercure de France.

LEvy Pierre

1998. Qu'est-ce que le virtuel? Paris: La Décou-
verte/Poche.

MONDZAIN Marie-José

1996. Image, icéne, économie: les sources byzanti-
nes de l'imaginaire contemporain. Paris:
Seuil.

POUILLON Jean

1970. «Fétiches sans fétichisme». Nouvelle revue
de psychanalyse (Paris) 2: 135-147.

QuEau Philippe

1993. Le virtuel: vertus et vertiges. Paris: Champ
Vallon/INA.

VERNANT Jean-Pierre

1975. «Image et apparence dans la théorie
platonicienne de la mimesis». Journal de
psychologie normale et pathologique (Paris)
2:133-160.


















	Soft realities : avant-propos = Soft realities : Vorwort

