
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)

Buchbesprechung: Comptes rendus = Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adams Vincanne. 1996.
Tigers of the Snow and Other
Virtual Sherpas: An
Ethnography of Himalayan
Encounters. Princeton:
Princeton University Press.
304 p. ISBN 0-691-00111-1
(pbk.).

Die Sherpa im Everest-Gebiet
von Nordost-Nepal sind nach den

vergangenen vier Jahrzehnten
heute zweifellos das am meisten
erforschte und dokumentierte Volk
im Raum des Himalaya. Welche
Thematik, so Hesse sich deshalb
fragen, ist hier bislang unerforscht
geblieben und bietet deshalb noch
etwas Neues? Mit Tigers of the Snow

and Other Virtual Sherpas hat
Vincanne Adams eine überaus
anregende, innovative und
zugleich höchst provokative
Ethnographie der Sherpa in ihrer
Begegnung mit Westlern der
gegenwärtig zwar sehr umfangreich

gewordenen und doch in
thematischer Hinsicht weiterhin
relativ stark eingegrenzt gebliebenen

Literatur hinzugefügt.
Die mittlerweile mehr als ein

Dutzend zählenden ethnographischen

Monographien zeichnen sich
allesamt dadurch aus, dass entweder

die Kultur des kleinen, in einer

entlegenen Region lebenden
Hochgebirgs-Volkes in holistischer
Weise beschrieben oder für die
Sherpa-Gesellschaft spezifische
Themen untersucht worden sind.
Für die bislang erschienene Literatur

kennzeichnend ist überdies,
dass in der Darstellung die Politik
des nepalesischen Hindu-Nationalstaats

gegenüber den Sherpa
sowie die real bestehenden
Austauschbeziehungen mit
benachbarten ethnischen und
Kastengruppen entweder allenfalls

beiläufig erwähnt oder aber
weitgehend ausgeblendet ist.
Adams' theoretische Neugier
hingegen hat sich demgegenüber
grundlegend verlagert: der Fokus
ihrer neuesten Untersuchung ist
vorrangig auf die transnationalen
Aspekte der kulturellen Identität
der Sherpa und zwar insbesondere
auf die spezifischen Mechanismen
ihrer Produktion und Reproduktion

im Kontext der Begegnung
mit Westlern gerichtet. Immerhin
kontrollieren Sherpa heute
ungefähr ein Drittel der in
Kathmandu ansässigen, in die
globale Ökonomie integrierten und
von ihren schlecht voraussehbaren

Schwankungen abhängigen
Bergsteiger- und Trekkingindust-
rie Nepals. Mit diesem bedeutsamen

Perspektivenwechsel hat die
Autorin nicht allein im Hinblick
auf die Sherpa, sondern auch allgemein

ein neues und aktuelles Feld
ethnographischer Forschung eröffnet.

Wohl kaum ein anderes Volk
im Gebiet des Himalaya hat die
westliche Imagination derart in
Bann geschlagen wie die buddhistischen

Sherpa. Seit der Erstbesteigung

des Mt. Everest im Jahre 1953

durch Sir Edmund Hillary sind die
Sherpa von westlichen Bergsteigern

und Trekking-Touristen, von
Entwicklungshelfern und
spirituellen Heilssuchern wie auch von
Ethnologen und Ethnologinnen
einhellig als an die harte Umwelt
optimal angepasstes Bergvolk
porträtiert worden, das dort ein
einfaches, dank ihrer ausgeprägten

Religiosität aber zufriedenes
Leben führt. Mehr noch: sie
figurieren als heroische, verlässliche

und aufopferungsbereite
Bergführer, als spirituell erleuchtete

Wesen, vor allem aber als
Erben einer Kultur, die ihre
Existenz der vermeintlich bruchlosen

Verwobenheit mit der Natur
verdankt. Unschwer lässt sich an

dieser Wahrnehmung der besondere

Leitbild-Charakter ausmachen,

welcher der Kultur und
Gesellschaft der Sherpa vonseiten
der vom «Unbehagen an der
eigenen Kultur» getriebenen
Westler zugeschrieben wird.

Freilich beinhaltet das westliche
Bild von den Sherpa noch einen
weiteren anderen, in diesem
Kontext sehr wesentlichen Aspekt:
als Mitglieder einer Dritt-Welt-
Hochgebirgsgesellschaft sind sie
in jeder Weise dringend
unterstützungsbedürftig. Insbesondere
haben sie die Einrichtung moderner

Institutionen im Bereich von
Bildung, Gesundheitsversorgung
und moderner Infrastruktur wie
etwa im Brückenbau, in der
Wasser-, Strom- und sanitären
Versorgung bitter nötig. So

unterschiedlich die oben angefügten
zwei Bilder auch sind, ihre
Gemeinsamkeit besteht in der
Differenz, welche die Kultur der
Sherpa gegenüber der eigenen
auszeichnet. Und betont das eine
deren Vorbildlichkeit für uns, so
beinhaltet das andere einen
unmissverständlichen Appell an
unsere Hilfs- und Spendenbereitschaft.

Diese im Hinblick auf ihre
erfolgreiche Integration in die
globale Ökonomie besonders
günstigen Ausgangsbedingungen
wussten und wissen Sherpa kunstvoll

für den eigenen Vorteil zu
nutzen. «Die Sherpa», nach Adams
heute in einer Welt des Tourismus,
der Bergsteiger-Expeditionen, der
westlichen Philantropie und der
vom tibetischen Buddhismus
Begeisterten lebend, entdeckten,
dass nicht allein ihre
Lebensgrundlage, sondern auch ihre
kulturelle Identität in hohem
Masse von solcherart Darstellungen

abhängig ist. Kritisch
anzumerken bleibt hier freilich, dass
Adams' totalisierende
Repräsentation der Sherpa aus zwei

210



Gründen unzutreffend ist. Einerseits

bestärkt, beziehungsweise
schafft der Einbruch der Moderne
wie überall starke regionale wie
auch soziale Disparitäten; dies
bedeutet, dass nur ein bestimmter
Teil der Sherpa überhaupt ein
Auskommen in der Tourismusindustrie

gefunden hat. Andererseits
bezieht sich die Autorin de facto
nicht auf alle Sherpa, sondern
ausschliesslich auf die in den
Tourismus am stärksten integrierten

Bewohner der nördlichen
Khumbu-Region.

Adams zufolge entstehen
Sherpa-Identitäten durch «Mimesis»,

kraft deren die Sherpa sich

gleichsam selbst schaffen, und
zwar dies in Bildern, welche dem
westlichen «Begehren» nach einem
exotischen «Anderen» entsprechen
und zugleich Westler ihrem
eigenen «Begehren» entsprechend
«verführen». Die Beantwortung
der Frage, wie nun diese Form der
interkulturellen Mimesis in den
verschiedensten Kontexten - im
Tourismus, im Bergsteigerwesen,
in der Reiseberichterstattung, im
schulischen Bereich und in dem
der biomedizinischen
Gesundheitsversorgung, in schamanischen
und buddistischen Praktiken -
besondere Gestalt gewinnt, bildet
den Hauptgegenstand von Adams'
Untersuchung.

Die Sherpa, «verführt» vom
Reichtum und der Prosperität,
welche die westliche Modernisierung

bringt, «verführen» Westler
im gleichen Zuge erfolgreich dazu,
sich für ihre Lebensweise, ihre
Belange einschließlich ihrer Nöte
nicht allein zu interessieren,
sondern sich auch langfristig für
deren Wohl zu engagieren. Aus
diesem Grunde fördern sie
bewusst solcherart Bilder, indem
sie in ihren komplexen Beziehungen

mit Westlern einen Raum
mimetischen Handelns schaffen,
in dem sie sich darum bemühen,

dem zu entsprechen, bzw. das zu
werden, was Westler sich
wünschen, was Sherpas - ihrer
Vorstellung gemäss - sind. Um
nun ein solches «Begehren»
vonseiten interessierter Westler
befriedigen zu können müssen sich
die Sherpa mithin im Rahmen
jener von Westlern geschaffenen
Klischees vermittels Mimesis
fortlaufend selbst schaffen /
formen - so lautet Adams' zentrale

These ihrer Studie. Um freilich
jenes «Begehren» auch beständig
nähren zu können, müssen die
Sherpa ausserdem permanent
darauf bedacht sein, auch genug
Differenz zwischen sich selbst und
dem Westen aufrechtzuerhalten,
damit sie auch weiterhin als
exotische Andere wahrgenommen
werden. Infolgedessen ähneln
Sherpa den westlichen Perzeptio-
nen von ihnen; jedoch sind letztere
bereits längst durch Perzeptionen
der Sherpa von des Westlers
Wahrnehmung und Interesse
transformiert.

Adams' Erkenntnis ist freilich
keineswegs Sherpa-spezifisch.
Vielmehr trifft sie auch auf manch
andere postkoloniale Gegebenheiten

zu. Ethnographisch überzeugend

ist jedoch ihre detaillierte
Analyse der Tatsache, dass die
Formen der «Verführung» bei den
Sherpa auf Handlungsmodellen
beruhen, die für Kultur und
Gesellschaft der Sherpa typisch
sind. Denn es sind auch gerade
lokale Vorstellungen von wechsel-

seitiger Abhängigkeit, von
Reziprozität und von Donatorenwesen,

welche die besonderen
Handlungsmuster bestimmen, in
denen die Begegnung zwischen
Sherpa und Westlern erfolgt.

Wo bleibt allerdings angesichts
ihrer mimetischen Fähigkeiten die
Sherpa-Identität? Die Identität der
Sherpa erweist sich Adams zufolge
als wechselhaft und flüchtig. Denn
hinter dem mimetischen Spiel

verbergen sich keine «authentischen»

Sherpa: «die Idee von
authentischen Sherpa muss
revidiert werden; stattdessen gibt
es allein virtuelle Sherpa» (p. 237);
«eben jene Strategien, welche von
den Sherpa dazu eingesetzt
werden, andere in [von ihnen
bestimmte] Beziehungen
einzubinden, enthüllen ihre formbaren
und transnational konstruierten
Identitäten» (p. 239) [Hervorheb.
d.V.]. Mit dieser Aussage stellt
Adams zudem unzweideutig die
Gültigkeit der gängigen
ethnographischen Praxis in Frage und
kennzeichnet die Ethnologie als
eine in der Suche nach «Authentizität»

gefangene Disziplin.
Mit grosser Verwunderung

gelangt der Rezensent nach der
ausgiebigen Lektüre einer so
sorgfältig durchgeführten Analyse

von einer meines Erachtens
höchst komplexen und für die
aktuelle Ethnologie sehr bedeutsamen,

weil so aktuellen Thematik,
zu einer derart groben Schlussfolgerung.

Seit Beginn des westlichen
Kontakts mit ihnen stellen die
Sherpa eine jener «privilegierten»
ethnischen Gruppen dar, an denen
ein Grossteil der ethnologischen
Forschungsansätze erprobt worden
ist, dem wiederum eine Reihe von
Forschern ihre Karriere verdankt
(vgl. Appadurai 1986). In dieser
Tradition steht Adams' an die
gegenwärtig vielbeachteten Arbeiten

von Paul Ricoeur, Michel
Foucault, Jean Baudrillard, Michel
de Certeau, James Clifford, Arjun
Appadurai und Homi Bhabha
anknüpfende Untersuchung. Die
Autorin wendet ihr postmodernistisches

Konzept der «vituellen
Identitäten» auf die Sherpa an und
gelangt zu dem Ergebnis, dass den
Sherpa eine authentische kulturelle

Identität nicht eigen ist. Gewiss
hat sie auch die Vielzahl der
eigenen Begegnungen mit Sherpa
in ihre Analyse einbezogen. Doch

211



Bracken Christopher.
1997. The Potlatch Papers: A
Colonial Case History.
Chicago: The University of
Chicago Press. 276 p. ISBN
0-226-06987-7 (paper)

lässt sich in ihrem Text keinerlei
Hinweis darauf entdecken, dass
die Ethnographin unter anderem
auch die Gelegenheit dazu genutzt
hätte, die Meinung ihrer Gesprächspartner

zu ihrer verstiegenen, aber

ganz gewiss aufsehenerregenden
These zu eruieren, derzufolge den
Sherpa eine eigene kulturelle
Identität kurzerhand abgesprochen
wird.

Zweifellos haben die Sherpa
- wie viele Völker - gewisse
Formen des Handelns und
Denkens in einer Weise übernom-
men, welche als mimetische
Antwort auf westliche Imaginationen

verstanden werden können.
Doch scheint Adams mit ihrer
These von der virtuellen Identität
der Sherpa ein grundsätzlicher
Fehler unterlaufen zu sein: der
Raum der Begegnung zwischen
Sherpa und Westlern bietet zwar
unter anderem auch eine Bühne
der Selbstinszenierung und wird
von Sherpa für ihre eigenen
Zwecke durchaus nach Kräften
genutzt - wie übrigens von
Westlern auch. Für Adams ist
allerdings diese Bühne der Ort, an
dem Sherpa «Identität» und
«Authentizität» schaffen. Freilich
ist die in jenem Kontext sichtbar
werdende vermeintliche «Identität»

ausschliesslich für Westler
inszeniert und konstruiert. Doch
lässt sich daraus kaum das Fehlen

von kultureller Identität der
Sherpa ableiten. Denn der Ort, an
dem Sherpa ihre eigene kulturelle
Identität für sich selbst in authentischer

Weise artikulieren,
inszenieren und demonstrieren,
existiert, allein er liegt anderswo

- nämlich in den zahlreichen, im
lokalen Tempel begangenen
religiösen Festen, den lokalen
Pilgerreisen, den Maskentanz-
Dramen im Rahmen der Klöster
und mittlerweile auch in den
Festen der Sherpa-Gemeinschaft
im Kathmandu-Tal. Diesem Be¬

reich allerdings hat Adams
unverständlicherweise keine
Beachtung geschenkt.

Insgesamt hat Adams mit ihrer
Untersuchung der transnationalen
Aspekte der kulturellen Identität
einen höchst aktuellen, jedoch
bislang immer noch weitgehend
vernachlässigten Gesichtspunkt in
den forscherischen Blickwinkel
gerückt. Sie demonstriert ausführlich

anhand umfangreichen
Materials vermittels des Konzepts
der interkulturellen Mimesis, wie
Sherpa ihre Identitäten in
Transaktionen mit Westlern konstruieren.

Damit trägt sie zu einem
besseren Verständnis nicht allein
der Sherpa, sondern all jener
Völker bei, welche heute untrennbar

mit dem Westen verknüpft
sind, deren ethnische Identität
mithin in hohem Masse durch
transnationale Kräfte mitgeformt
wird.

Eberhard Berg

Si les stéréotypes attachés au
potlatch et à son ethnographie ont
été largement mis en question et
débattus depuis que Boas et
d'autres les ont introduits dans le
domaine de l'anthropologie dès la
fin du XIXe siècle1 et si les
ethnologues ont tenté de repenser les
conditions d'une possible
ethnographie du potlatch aujourd'hui,
cet objet au sujet duquel tout
semblait dit n'est apparemment
pas enterré et continue à exercer
une indéniable fascination sur les
chercheurs.

Professeur assistant au
département d'anglais de l'Université
de TAlberta, au Canada, Christopher

Bracken a choisi de construire
la problématique de ses récents

Potlatch Papers: A Colonial Case

History (1997) sur les conditions
sociales qui ont entouré la promulgation

de loi de 1884 et par laquelle
le parlement canadien a interdit

la pratique des potlatches des
Indiens de la Colombie Britannique;

ce n'est qu'en 1951 seulement

que la loi anti-potlatch a été

abrogée. Cette décision fut établie
après un long échange de lettres,
des pétitions et de mémoires, écrits

par des administrateurs coloniaux,
des commerçants, des missionnaires,

des colons, ainsi que des
Indiens eux-mêmes. Couvrant une
époque allant à peu près de 1860 à

1930, période où furent rédigés les

derniers rapports, les Potlatch
Papers, archivés à Ottawa, trans-

212



mettent ainsi les arguments, les

contre-arguments, les erreurs, les

corrections, les recommandations,
les haines ainsi que les résistances
de tout un canon d'«auteurs
mineurs».

C'est donc à une enquête minutieuse

au travers de ce corpus de
textes souvent cité mais jamais
complètement exploité que se livre
Bracken. Dans l'analyse de cette
littérature grise, joliment qualifiée
de «littérature postale», l'auteur
déconstruit le projet colonial à

l'œuvre derrière la quête incessante
d'une définition fixe, définitive et
homogénéisante d'un ensemble de

pratiques de distribution de dons,
finalement regroupées sous le
vocable générique de «potlatch».

Dans cette approche, les
travaux des anthropologues
participent de cette tentative de définition.

Même s'il ne s'agit pas là
d'une grande nouveauté, Bracken

rappelle que les travaux canoniques

de Boas sur le potlatch reposent

sur une défense de ce dernier
et sont à situer dans le contexte
ambigu du débat de la loi qui l'a
interdit. Aussi, le texte que cite
Mauss dans son Essai sur le don ne
serait en fait qu'un extrait de lettre
de défense écrite par Boas, publiée
dans le journal The Province en
1897, et envoyée à la commission
chargée de légiférer cet ensemble
de pratiques si difficiles à nommer;
cet extrait a été fétichisé depuis
lors en un «moment de vérité non
vérifiée dans le texte de Mauss»
(p. 137; je traduis). De ce point de

vue, le texte de Bracken permet de
réaffirmer avec vigueur la nécessité,

parfois négligée, de réinscrire
le savoir anthropologique dans les
conditions sociales, culturelles et
historiques de sa production.

Adoptant une vision
dynamique de l'analyse des cultures,
Bracken tente également de
montrer que l'on ne peut pas
soutenir que le conflit autour du

potlatch ne fut qu'un conflit qui a

opposé radicalement et de manière

homogène les colons euro-
canadiens d'un côté et un certain
nombre de groupes autochtones
de l'autre, puisque ces derniers
prirent eux-mêmes part à cette
controverse et ce dans les deux
camps, en envoyant par exemple
quelques - rares - pétitions à

Ottawa pour demander l'interdiction

du potlatch. Dans son projet
de restituer un rôle plus actif aux
groupes indigènes dans leur
résistance aux institutions coloniales,
Bracken assume ainsi parfaitement
bien le point de vue parfois
ambigu selon lequel les groupes
indigènes présentaient une diversité

de points de vue et d'opinions
ainsi que de fréquents désaccords

sur ce qu'aurait dû être par
exemple un vrai don.

Mais en dépit de ces nuances,
l'auteur s'oppose fortement à l'idée
toujours récurrente qui voudrait
que la loi anti-potlatch n'ait été

passée que comme une simple
législation de réforme, entreprise
dans le seul but d'améliorer le
développement économique et
social des Indiens et que son
pouvoir, de même que ses effets
coercitifs, aient pu être exagérés.
Pour l'auteur au contraire, dès le
moment où la Colombie Britannique

rejoint l'Etat canadien en
1871, la mission civilisatrice britannique

se double du projet de la
production d'une «bonne nation»
canadienne et de ce fait la loi anti-
potlatch de 1884 représente un
véritable symbole du traitement
avilissant infligés aux autochtones

par le Canada. En choisissant le
langage politiquement correct en
vigueur aujourd'hui dans les milieux
progressistes anglo-canadiens et
reprenant automatiquement les
nouveaux ethnonymes que se sont
auto-attribués aujourd'hui les
«First Nations» canadiennes,
comme Kwakwaka'wakw pour

Kwakiutl par exemple, Bracken se

place ainsi délibérément dans un
débat idéologique contemporain,
«la critique du projet colonial de
la société [canadienne] étant
devenue inévitable» (p. 237, n. 11;

je traduis). Au fond, conclut-il, et
parfois avec lyrisme, l'histoire de la

loi anti-potlatch ainsi que son
réexamen actuel pourrait être celle
d'une nation en train d'essayer de

se construire une conscience,
toujours sujette à des réappropriations

et des réinterprétations, elles-
mêmes prises dans les remous
parfois polémiques d'une histoire
nationale sensible, notamment
quant au statut de ses peuples
autochtones.

La seconde source importante,
qui a de toute évidence motivé le
retour de Bracken sur le potlatch
est à chercher dans le champ propre

à sa discipline (l'analyse
littéraire) et tout particulièrement dans

l'ouvrage de Derrida sur le don2.
Les références à ce dernier, ainsi
qu'à Heidegger quant à la difficulté

de nommer, truffent le texte de
Bracken, plaquées comme des
ajouts métathéoriques inutiles,
n'enrichissant malheureusement
pas beaucoup la clarté du projet
et conduisant, peut-être, à une trop
grande simplification théorique.
En effet, tout à sa démonstration
de la quête impossible d'une
définition, et peu préoccupé ni par
une discussion de la totalisation
maussienne sur le don, ni par celle
du stéréotype boasien du don
comme forme de prêt à intérêt,
Bracken se situe, sans trop problé-
matiser son propos, à la suite de
Derrida pour lequel la pratique du
don, et donc du potlatch, reste
dans le registre d'un don pur,
gratuit, sans intérêt, et surtout sans
retour. En introduisant l'idée que le
seul don bon à penser serait justement

ce don sans retour, Bracken
semble rejoindre par moments une
attitude théorique très relativiste

213



et selon laquelle la colonisation
euro-canadienne aurait rencontré,
dans la pratique pour elle
incompréhensible du potlatch, «ses
limites conceptuelles».

A d'autres moments par contre,
Bracken se retrouve piégé par le
balancement des définitions qu'il
déconstruit, en vain, chez les autres
et dans lesquelles il n'arrive
malheureusement pas à trancher. Face

aux hésitations et aux embarras
non plus des administrateurs
coloniaux ou des anthropologues mais
cette fois-ci de l'auteur, le lecteur
reste quant à lui sur l'impression
ténue que finalement, puisque le

potlatch ne serait qu'un «potlatch
fantôme de l'époque coloniale» et
le produit d'un jeu de définitions,
il n'existerait pas. Ce serait gravement

oublier que ce potlatch féti-
chisé, interdit puis réhabilité, a pu
être réapproprié par les populations

autochtones contemporaines,
en tant que, par exemple, support
identitaire. Toutefois, malgré ces
limites, ce livre intéressant mérite
d'être lu, ne serait-ce que pour la
masse d'informations détaillées
que l'on peut en retirer autour de
la controverse sur le potlatch et

pour le portrait stimulant de la
société coloniale canadienne qu'il
retrace.

Claudia Dubuis

1 Voir notamment I. Schulte-Tenckhoff
(1986), Potlatch: conquête et invention.
Réflexion sur un concept anthropologique.
Lausanne: Editions d'En Bas.

2 Jacques Derrida (1991), Donner le temps, 1.

La fausse monnaie. Paris: Galilée.

Centlivres Pierre. 1998.
Chroniques afghanes. Paris:
Editions des Archives
Contemporaines. 256 p.
ISBN 90-5709-006-6

C'est à un étrange voyage dans
le temps que nous convie Pierre
Centlivres dans ses Chroniques
afghanes. Ni tout à fait mémoires,
ni ouvrage d'ethnologie, elles sont

pourtant un peu l'un et l'autre.
Leurs dix-huit chapitres sont
autant d'étapes dans la rencontre
entre un chercheur et un pays,
l'Afghanistan. A la lecture cependant,

l'ouvrage pourrait se diviser
en trois grandes parties, l'avant-
guerre, l'exode et cette période plus
incertaine qui commence après le

départ des Soviétiques et qui hésite
entre le retour et l'exil.

La première partie aurait pu
toute entière s'intituler, à l'instar
du premier chapitre, «la route de

Tashqurghan». Le jeune ethnologue

qu'est alors Pierre Centlivres,
conseiller au Musée national de

Kaboul, décide un beau jour de
décembre 1965 d'aller étudier, dans

cette petite ville du nord de
l'Afghanistan, le dernier bazar
couvert du pays. Une première
exploration rapide, presque furtive,
sera suivie quelques mois plus tard
d'une installation plus durable
dans cet Afghanistan provincial, à

l'opposé ou presque de Kaboul.
C'est d'abord la découverte de

la ville, des lieux et des êtres. Le
chercheur investit progressivement
l'espace (la maison, le marché...), et

se heurte au premier regard d'habitants,

curieux et méfiants voire
même inquiets comme ce calli-
graphe qui refuse d'écrire la lettre

que Pierre lui demande d'écrire à

Micheline, sa fiancée. Puis vient la
découverte des différentes
corporations dans une sorte d'ascension
sociale intellectuelle. Viennent
d'abord les artisans, chaudronniers,
forgerons, orfèvres, puis les petits
commerçants, les banjaras, merciers

qui tiennent leur nom d'une caste
indienne de colporteurs. Tout en
haut de l'échelle siègent les
propriétaires terriens. Il y a enfin
cette catégorie sociale intermédiaire

que sont les fonctionnaires, perçus
comme les représentants d'un
monde à part, vaguement hostile,
le pouvoir central.

Déjà pointent, dans cette
première partie, les contradictions
de la société afghane, annonciatrices

du drame à venir: «les relations
inégales entre villageois et administration,

producteurs et commerçants,

cultivateurs et fabriquants
d'outils». Et par-dessus tout,
l'opposition ville-campagne.
Arrivant à Tashqurghan, l'auteur
est saisi par le contraste entre la
société rurale et l'Afghanistan des

fonctionnaires, celui de la ville,
Kaboul. Cette opposition de deux
mondes, qui s'affiche dans le
vêtement, l'attitude, le ton, mais
également dans les préjugés
populaires, la méfiance contre
l'école publique, laïque et profane,
est aussi celle qui sépare tradition
et modernité. Encore quelques
années et la prétention des progressistes

à dépasser les contradictions
de la société afghane, pour
reprendre la vulgate marxiste,
précipitera cette dernière dans la

guerre et bientôt dans l'exil.
Mais «la route de Tashqurghan»

est bien plus qu'un récit de voyage
pittoresque. C'est aussi une initiation,

la première étape du
cheminement intellectuel de l'auteur.
Tashqurghan marque notamment
la découverte de l'irréductibilité
de son altérité. La démarche
ethnographique classique suppose que le

214



chercheur s'installe chez l'habitant

pour y vivre, se fonde en quelque
sorte dans la population indigène
pour mieux s'en faire oublier et
obtenir ainsi les informations
recherchées. Il lui faut, souvent,
inverser la direction traditionnelle
de l'enquête et se livrer à la curiosité

de ses interlocuteurs. De fait,
Pierre Centlivres ne représentera
jamais tout à fait pour la population

de Tashqurghan cet «étranger
acclimaté», «presque des nôtres»
et se heurtera parfois aux refus de

certains d'interlocuteurs qui
peinent à le classer dans leurs
catégories habituelles et ne saisissent

pas vraiment ses motivations
ni son projet. Sa différence cependant

lui ouvrira d'autres portes,
qui sans doute fussent demeurées
fermées s'il eut été Afghan. De
cette altérité, son épouse Micheline
saura de son côté tirer parti au
mieux. Tolérée bien que femme
mais parce qu'étrangère par les

hommes, acceptée par des femmes

qui mettent parfois en doute sa

féminité même, parce qu'elle se

meut à Taise dans le monde des

hommes, elle aura presque
indifféremment accès aux deux univers,
masculin et féminin, et constituera

pour son époux une source
d'informations indispensable. Au fur et à

mesure que s'affine sa recherche,
disparaissent également certains
a priori et notamment la quête
d'une authenticité qui s'incarnerait

dans un respect absolu et figé
de la tradition, quand chacun des

interlocuteurs n'aspire qu'à une
amélioration des techniques
susceptible de faciliter son existence

quotidienne.
C'est l'exil, ou plutôt la condition

des exilés qui va ensuite
constituer l'essentiel des travaux
de Pierre et Micheline Centlivres.
Avec ces derniers, ils ont en
commun le souvenir «aussi cher

que mythique de l'Afghanistan
d'avant», comme eux ils entament

un périple «autour de l'Afghanistan»,

en quête d'un pays «aux
frontières interdites». La proximité
pourtant s'arrête là. Avec les
réfugiés, plus encore qu'à Tashqurghan,

l'enquête participatrice est
rendue impossible par la trop
grande différence de conditions
entre les acteurs du drame d'un
côté, les observateurs de l'autre.

L'exil, c'est d'abord la dispersion

du groupe familial, l'errance
de camp en camp à la recherche
des proches. Une partie de la
famille, souvent, est restée en
Afghanistan tandis que les jeunes
gens rejoignaient les groupes de

moudjahidins. Pour les réfugiés,
l'exode, voire parfois l'intégration
dans le pays d'accueil lorsqu'ils
quittent les camps, n'ont pas effacé
les anciens clivages. Les Afghans
qui, en petit nombre, réussissent
au Pakistan, sont les commerçants
qui, ayant pu fuir leur pays avec
un petit capital, se sont installés
dans les bazars et les marchés du
pays d'accueil. Certains, lorsqu'ils
parviennent à maintenir la
communication entre les diverses
résidences de la famille, tirent même
parfois profit de l'éclatement du
groupe familial. S'installe alors un
réseau qui relie le lieu de production

de la matière première ou
parfois même du produit fini,
généralement situé en Afghanistan

et le lieu de distribution et de
vente au Pakistan. Figure centrale
de la guerre contre l'envahisseur
soviétique, le moujahed, combattant
de la foi, vit dans l'attente d'un
improbable retour. Au reste
«attendre est une manière d'être et
de paraître, aspirer au retour la
seule attitude honorable».
Abandonner le statut de moudjahidin,
cesser donc d'attendre, est se
condamner à la marginalisation.

Avec le départ des Soviétiques,
«l'âge héroïque de la résistance»
s'achève. Ce n'est pas encore, pour
la majorité des exilés, l'heure du

retour mais c'est déjà pour l'ethnologue,

celle de la redécouverte
anxieuse des lieux et des êtres
connus jadis et celle des premiers
bilans. Kaboul d'abord, toujours
ravitaillée par l'aviation soviétique
et qui semble avoir peu changé.
Mazar-i Sharif ensuite, la grande
ville du nord, toujours sous le
contrôle du gouvernement de
Kaboul, «paisible et prospère,
presque pimpante». Tashqurghan
enfin, dont le bazar, objet d'étude
initial de l'auteur, a été entièrement
détruit par l'armée soviétique qui
le soupçonnait d'abriter des
moudjahidins. La ville, paisible
jadis, est désormais en proie à une
violence extrême. Les familles se
divisent. On trouve bien souvent
des membres d'une même famille
dans les forces gouvernementales
et dans les partis de la résistance,
même si les liens familiaux
l'emportent généralement sur les
affiliations partisanes. Par ailleurs,
la réaction à Tordre nouveau voulu
par les forces communistes ne s'est

pas fait attendre. Les femmes sont
devenues presque totalement
invisibles (les Taliban sont pourtant
encore bien loin), résultat
paradoxal des mesures brutales
d'émancipation féminine imposées

par le nouveau régime. Une partie
importante de la population,
notamment les femmes et les
enfants, s'est exilée à Mazar ou à

Kaboul.
Viennent enfin les retrouvailles

avec ceux, perdus de vue, qui
furent des familiers du temps de

Tashqurghan et dont certains
restent pour l'auteur inséparables
de sa relation à l'Afghanistan: le
Zabet de la rue des banjaras, Abur
Rahman qui fut le serviteur de
Pierre Centlivres pendant son
premier séjour, le kalantar Aziz,
Ismael Araj. Leurs itinéraires
individuels, souvent douloureux,
toujours difficiles, sont autant de

témoignages sur la réalité concrète

21 5



de l'Afghanistan des trente-cinq
dernières années. Ils confèrent à

l'ouvrage sa force et son humanité.
Chroniques afghanes est un

regard jeté sur le passé, un retour
sur un cheminement individuel de

presque trente-cinq ans. C'est aussi,
en filigrane, l'histoire de la complicité

qui unit l'auteur à son épouse
Micheline. Dans le même temps,
et bien qu'il ne se veuille pas un
ouvrage d'ethnologie, le livre de
Pierre Centlivres nous fait pénétrer
en profondeur dans les méandres
de la société afghane. Livre de
mémoires, il est cependant d'une
surprenante actualité et constitue

pour les non-spécialistes, à qui il
offre nombre de clés, une excellente

initiation à ce pays difficile
qu'est l'Afghanistan. Au lecteur
plus averti, il apporte le recul des

ans, la mise en perspective.
Les Chroniques afghanes enfin

sont peut-être aussi une invitation
à l'introspection. En soulignant la

permanence d'un peuple et d'une
culture dans les épreuves diverses,
elles nous indiquent également
que, malgré la guerre, l'Afghanistan

a sans doute moins changé que
notre regard sur lui. En ce sens
elles sont aussi un regard sur nos
illusions passées et, indirectement,
un appel au discernement dans nos
condamnations présentes; le simple
constat que ce qui fut jadis valorisé
comme la marque absolue de
l'authenticité élevée au rang de
valeur suprême est aujourd'hui
honni parce que réactionnaire. Le
passé ne méritait-il ni cet excès de

louanges, ni le présent cet excès

d'injures? Sans aucun doute, les
Chroniques afghanes sont aussi une
leçon de sagesse, à la fois discrète
et subtile, à l'image de leur auteur.

Frédéric Grare

Dery Mark. 1997. Vitesse
virtuelle: la cyberculture
aujourd'hui. Paris: Abbeville.

366 p. ISBN 2-87946-122-7

(première éd. en anglais:
1996. Espace Velocity: Cyber-
culture at the End of Century)

Moins orienté sur la technologie

elle-même que sur ce qu'elle
véhicule à un niveau idéologique,
cet ouvrage commence par décrire
de manière extrêmement détaillée
comment, dans les années
soixante, la culture informatique
naissante a rencontré la contre-culture.
Certains n'hésitèrent alors pas,
anticipant ainsi sur ce que M. Dery
qualifie de «techno-eschatologie»
des années quatre-vingt-dix, à

prôner l'usage de l'informatique
personnelle pour changer la
société.

On était toutefois encore bien
loin du moderne «cyberpunk»,
néologisme apparu vingt ans plus
tard pour désigner un genre
littéraire marginal avant de prendre
différentes formes (dont musicale)
avec quelques thèmes
omniprésents, tels que la haine du
corps, le contrôle social, ou encore
le mécano-érotisme, qui convergent

tous vers un imminent dépas-
sement de l'humain par le
technique. Du point de vue de la

philosophie, on rejoint là le rêve
transcendantaliste du dépassement
de toutes les limites; et les prophéties

millénaristes des visionnaires
New Age rejoignent celles de
certains chercheurs en physique,
mathématiques ou encore intelligence

artificielle, pour faire converger

l'eschatologie qui a structuré
la pensée occidentale tout au long
de son histoire avec les hymnes au
progrès technologique.

L'Amérique du Nord, sur
laquelle porte exclusivement l'analyse,

se trouve selon l'auteur à

l'avant-garde de cette
technoeschatologie toujours plus présente
à l'approche du nouveau millénaire.

La rhétorique qui lui est
intimement liée prédit l'avènement
d'une post-humanité enfantée par
la technologie et qui échappera à la

mort. L'organisme humain, perçu
comme une structure obsolète
inadaptée à l'âge de l'information,
n'est plus dans cette perspective
qu'un objet à modifier, au point
que l'enveloppe corporelle sous sa

forme actuelle sera amenée à

disparaître; et les performances de
certains artistes mettent d'ores et
déjà en scène le corps aseptisé
destiné à n'être plus que le réceptacle

de la technologie qui ne
saurait manquer d'envahir
l'homme de demain. Par exemple,
pour l'artiste Stelarc, «le corps doit
être vidé, durci, déshydraté, débarrassé

de ses viscères inutiles» (p.
174), pour être prêt à recevoir la

technologie en son sein. Ainsi,
«équipé de son Corps Amplifié, de

ses Yeux lasers, de sa Troisième
Main, de son Bras Automatique et
de son Ombre Vidéo, il incarne à

l'avance l'hybride humain-machine

que nous sommes tous,
symboliquement, en train de devenir»
(p. 166).

Par ailleurs, la sexualité occupe
une grande place dans cette vision
cyberpunk d'homme machinisé, et
donc aussi dans l'ouvrage, où un
chapitre montre les limites de la
sexualité telle qu'elle apparaît dans
les récits futuristes. Pour M. Dery,
«les spéculations actuelles sur la
sexualité posthumaine sont arrêtées

par un fait incontournable:
elles sont menées du point de vue
des êtres humains, pour qui l'idée
même de sexualité se définit en
termes d'incarnation et d'humanité»

(p. 199). La disparition
programmée du corps ne rencontre

116



pas, dans la perspective de
M. Dery, d'autre limite que celle
liée à la sexualité, l'abolition de

l'enveloppe charnelle semblant
ainsi unanimement acceptée dans
tous les autres domaines de la vie
qui sont l'objet de vues futuristes
désincarnées.

Le livre peut dès lors se
conclure sur un chapitre consacré aux
nouvelles formes que s'apprête à

prendre l'enveloppe chamelle dans
cette cyberculture où toutes les
facultés physiques cèdent peu à

peu le pas devant leur substitut
technique, contribuant ainsi à

brouiller la frontière entre l'homme
et la machine. La réification et la
marchandisation du corps peuvent
s'accomplir dans cette transformation,

et cette haine de l'organisme
perçu comme encombrant fait
triompher la séparation du corps et
de l'esprit. En effet, «l'opposition
entre chair mortelle, pesante
(«viande» dans l'argot cyber) et

corps d'information éthéré - moi
désincarné - est l'un des dualismes
fondamentaux de la cyberculture»
(p. 260). Et les heures passées à

rester immobiles devant des écrans

ne font qu'accentuer ce clivage
entre un corps encombrant et un
esprit libre de voguer sur le réseau.
«Si la religion est l'opium du
peuple, et le marxisme l'opium des

intellectuels, alors le cyberspace
est l'opium de l'homme schizoide
du XXIe siècle, écartelé qu'il est
entre son corps et son esprit» (p.
265), telle sera la conclusion de

l'analyse d'oeuvres de science-
fiction comme Blade Runner, Neuro-
mancien ou encore 2001: L'odyssée de

l'Espace, auxquelles l'auteur fait la

part belle dans sa réflexion. Devant
l'avènement annoncé d'un hybride
posthumain mi-homme mi-ma-
chine, M. Dery voit toutefois dans
la pratique du culturisme et
l'obsession de la musculation une
manière de réaffirmer «l'importance

du biceps humain à l'âge des

machines intelligentes» (p. 273).
Notons en guise de conclusion

que les exemples, très nombreux
et longuement développés tout au
long de l'ouvrage, constituent la

plus grande partie du texte et
montrent sans conteste la vaste
érudition de l'auteur dans le
domaine de la cyberculture. Le
texte y aurait toutefois indubitablement

gagné en légèreté avec un
propos plus synthétique et plus
centré sur l'analyse. Cette dernière
se perd en effet parfois dans les

descriptions de livres, magazines,
films, performances artistiques ou
autres interviews de ténors d'une
cyberculture, dont l'auteur affirme
qu'elle semble, au même titre que
toute la culture de l'ordinateur, être

proche de la vitesse de libération
- celle que doit atteindre un corps
pour échapper à l'attraction
terrestre. On regrettera enfin que
cette vitesse, pourtant présente
dans le titre de l'ouvrage, n'apparaisse

en réalité que dans son
introduction.

Daniela Cerqui

Kossakowski Victor. 1997.
Sreda, Mittwoch 19.7.1961.

35mm, Farbe. 93 Minuten.
Russland, Deutschland.
Produktion: Viola Stephan
- Victor Kossakowski
Filmproduktion. Berlin.

«Zwei Koordinaten, die Zeit
und der Ort unserer Geburt,
bestimmen den Verlauf des
menschlichen Lebens entscheidend.»

Von dieser Überlegung ist
der russische Filmemacher Victor
Kossakowski wohl ausgegangen,
als er sich im Alter von 36 Jahren
die Frage stellte, wie sein Leben
verlaufen wäre, wenn Ort und Zeit
seiner Geburt anders gewesen
wären. «Ich konnte nirgends
Angaben über mich selbst finden.
Entgegen dem Aufspüren jeder
einzelnen anderen Person, die am
selben Tag geboren wurde wie ich,
ist es, als ob ich nicht existieren
würde.»1 Aus dieser Feststellung
wurde ein Film. Kossakowski
beschloss, Leute zu filmen, die
dasselbe Geburtsdatum hatten wie
er. Nach intensivem Recherchieren

fand er heraus, dass am
Mittwoch, den 19. Juli 1961 in
Leningrad 101 Kinder - 50 Jungen
und 51 Mädchen - zur Welt
gekommen waren. Etwa 70 Personen

lebten zur Zeit der Dreharbeiten

noch in Petersburg.
Kossakowski nannte seinen

Film Sreda, was im Russischen
sowohl «Mittwoch» als auch
«Milieu» bedeuten kann. Mit
Milieu sind hier die Kinder vom
19. Juli 1961 gemeint, Leute, die
lediglich aufgrund ihres Geburtsdatums

eine Gruppe bilden. Sie
kennen sich kaum, teilen weder
Wohnort und Arbeitsplatz, noch
politische, ideologische oder

217



religiöse Ziele. Die Geschichten
jedes Einzelnen sind vielfältig.
Kossakowski will sich diesen
zunächst fremden Menschen
annähern und versteht dies nicht
nur als rationales Vorgehen,
sondern vielmehr auch als Versuch
sich emotional zu öffnen.
Kossakowski sucht hinter jedem Gesicht
kollektive Erinnerungen, die
Freuden und Enttäuschungen
einer Generation, welche die
Supermacht Sowjetunion und
deren Zerfall miterlebt hat.

Kossakowskis Auswahl ist
bemerkenswert: Er filmt sozusagen

die Leute «vor seiner eigenen
Türe» und nicht wie oft in
Dokumentarfilmen ein exotisch
anmutendes «Sujet». Er erklärt
diese Gruppe von Menschen zu
seinen Wahlverwandten und zeigt
darin eine Art solidarisches Verhalten,

welches in Dokumentarfilm
eher eine Seltenheit darstellt.
Durch die Gemeinsamkeit des
Geburtsdatums versucht
Kossakowski eine besondere Art des
Vertrauens und der Affinität zu
erzeugen, um die im Dokumentarfilm

nicht zu unterschätzende
Hemmschwelle zwischen dem
Filmenden und den Gefilmten zu
überwinden. «Ich habe sie angerufen

und meinen Namen mit einer
kurzen Nachricht hinterlassen:
"Wie geht's Dir?" Einige haben
während mehreren Monaten nicht
zurückgerufen, aber die meisten
haben früher oder später angerufen.

Niemand hatte ihnen bis anhin
mit wirklichem Interesse die Frage
gestellt, somit waren sie
geschmeichelt, dass jemand sich interessierte.»

Die Kinder vom Mittwoch,
dem 19. Juli 1961 sind zur Zeit der
Filmaufnahme 36 Jahre alt; sie sind
in einem Alter, in dem die
«Investitionen» der Jugend Früchte
tragen sollten. Die Protagonisten
von Sreda - Polizisten, Strafgefangene,

Kranke, Unternehmer,
o. Alkoholiker, Schwangere, Arbeits¬

lose - vermitteln jedoch einen
andern Eindruck: die Wohnungen
sind klein, das Mobiliar billig, die
Tapeten vergilbt. Der erdrückende

russische Alltag, die täglichen
Schikanen und die allgemeine
Perspektivlosigkeit stehen den
Menschen ins Gesicht geschrieben.
Dennoch wagt niemand sich vor
der Kamera zu beklagen, und es

bleibt offen, ob dies aus Stolz
geschieht oder weil sie sich mit
ihrer Situation abgefunden haben.
Die schwangere Alexandra, eine

verarmte, kettenrauchende
Alkoholikerin bringt trotz der
Warnungen der Ärzte ein Kind zur
Welt. Ein Polizist erzählt, dass er
im Dienst Menschen umgebracht
hat. Die Lehrerin erklärt mit
unsicherem Gesichtsausdruck,
dass sie zufrieden sei, und ein
Mann, Insasse einer psychiatrischen

Klinik, behauptet kaum
glaubhaft, dass alles bestens
funktioniere.

Kossakowski bedient sich in
Sreda des beobachtenden und
kommentarlosen «Dokumentarismus».

Dies wird auch Direct
Cinema oder cinéma vérité genannt
und entwickelte sich im Laufe der
60er Jahre in Abgrenzung zu den
«Erklärdokumentarfilmen». Letztere

zeichnen sich dadurch aus, dass

die Filminstanz die eigenen
Stimme mittels eines voice-overs
über die Stimme der Protagonisten

legt. Beim Direct Cinema hingegen

lässt der Filmemacher jegliche
verbale Interpretation aus und
räumt den Stimmen der gefilmten
Leute grossen Platz ein. Dieser
beobachtende Modus hat den
Nachteil, dass die Botschaft des
Filmemachers die Zuschauer nur
in Bildern und mittels Montage
erreicht. Die Funktion des
Filmemachers wird auf die beschreibende

Instanz reduziert.
Kossakowski's Montage folgt

keinem übergeordneten, argumentativen

Prinzip; die Einstellungen
sind lose aneinandergekettet, so

dass man von einer
«subjektivassoziativen Montage» sprechen
kann. Ähnlich wie bei «Essayfilmen»

spielt hier der «intuitiv»
operierende Gestaltungswille des
Filmemachers die Hauptrolle.
Kossakowki ist meines Erachtens
imstande die Menschen in einer
ungeschminkten und ehrlichen Art
und Weise zu zeigen. In der
Intimität und Direktheit der
Beobachtung lässt sich dieser Film
ohne weiteres mit den «fiktiona-
len Filmen» vergleichen. Sreda ist
ein behutsamer und persönlicher
Film. Der Blick des Filmemachers
richtet sich nach «Innen», zu den
Wurzeln der eigenen Existenz.
Ausserdem machen die Bilder von
Sreda deutlich, wie Kossakowski
seine Generation sieht. Er bemerkt
hierzu später: «Das wichtigste, das
ich über diesen Menschen gelernt
habe, ist, dass sie keinen Appetit
auf das Leben entwickelt haben,
das ist der traurigste Teil. 36 ist
das beste Alter im Leben, aber
nicht für sie. Für sie ist das Leben
nicht besonders lustig.»
Kossakowski hat es aber nicht bei den
Dreharbeiten bewenden lassen,
sondern hat für alle Beteiligten im
Anschluss an den Film eine Party
organisiert. So vermittelt
Kossakowski mit seinem Film nicht nur
ein beeindruckendes Bild des
heutigen Russlands, sondern
versucht auch, neue Freundschaften

zu bewirken.

Omer Riza Even

1 Die Zitate sind dem Pressetext des
Verleihs LOOK NOW! entnommen und
stammen aus dem Interview, welches Anne
Kane mit Kossakowski im Independent
geführt hat (Nov. 1997, Edinburgh).

218



Saunders Graham. 1998.
Tropical Interludes: European
Life and Society in South-
East Asia. Kuala Lumpur:
Oxford University Press. 235

p. ISBN 983 56 00368 (pbk.).

Als die «BBC Radio» 1974 ihre
indien-erfahrene Klientel dazu
aufforderte, Episoden aus dem
früheren Raj-Leben zu erzählen,
meldeten sich 60 Veteraninnen und
erklärten sich willens, in
Tonbandgesprächen Rückschau zu halten.
Die «BBC» publizierte das Resultat

1975 im Band Plane Tales from
the Raj (Futura Publications). Wer
das Buch - als eines von vielen
Beispielen veröffentlichter
Sehnsucht nach dem Verlorenen -
heute zur Hand nimmt, gewinnt
den Eindruck, es seien nicht 25,
sondern 100 Jahre vergangen seit
der Drucklegung. Verklärt erinnern
sich die britischen Damen und
Herren aus allen kolonialen
Sozialschichten ihrer Indienzeit und
suchen zu beweisen, wie englischachtbar

doch sämtliche Spielregeln
des alltäglichen Lebens eingehalten

wurden.
Der Kontrast zu Graham

Saunders' Textsammlung über
koloniale Existenzen in Burma,
Malaysia, Sumatra, Saravak, Java
und Indochina könnte grösser nicht
sein. Der Herausgeber bündelt
Aufzeichnungen von 23 Autorinnen

der drei prägenden Kolonialnationen

in Südostasien aus den
Jahren 1880 bis zur
Zwischenkriegszeit. Die ausgewählten
Verfasserinnen und Verfasser waren
entweder Siedler in verschiedenen
Berufen - meist an Aussenposten -,
ihre Frauen oder durchreisende
Beobachter. Saunders sucht mit
dieser Mischung aus englischen,
holländischen und französischen
Auffassungen über das Herrenleben

in Fernost nationale Unter¬

schiede, aber auch Gemeinsamkeiten

aufzuzeigen.
Aus ethnologischer Sicht

interessiert dabei weniger, ob der
niederländische Mynheer sich in
Java sein Amsterdam rekonstruierte

und nicht mehr fortziehen wollte,
die Engländer im Gegenteil keine
Wurzeln schlugen und stets die
Tage bis zum Heimaturlaub zählten
oder die Franzosen - immer nervös
die Stufen der Karriere im Blick -
bis hin zu schweren Krankheitserscheinungen

litten, wenn sie sich
an einem Dschungelposten vom
nächsthöheren Vorgesetzten
übergangen fühlten. Auch sind für
heutige Ethnologinnen die
verschiedenen Formen von
Spannungen zwischen der autoch-
thonen Bevölkerung und ihren
fremden Beherrschern von weit
geringerem Interesse als noch zur
Zeit der kolonialen Berichterstattung.

Denn die Fakten sind bekannt
und längst aus allen Blickwinkeln
wissenschaftlich bearbeitet. Nein:
Fesselnd und die Lektüre lohnend
ist etwas ganz anderes, nämlich die

Darstellung der auf vielen
Alltagsschlachtfeldern ausgetragenen
Kämpfe von Engländern gegen
Engländer, Holländern gegen
Holländer, Franzosen gegen
Franzosen, Frauen gegen Frauen,
Männer gegen Frauen und
umgekehrt. Psychologische Kriege,
soziale Kriege, Klassenkriege vor
fremder tropischer Kulisse.

Von solchen «Kriegen» handeln
einige der Aufsätze. Die Texte sind
Paradebeispiele für die «dichte
Beschreibung zum Verstehen kultu-
reller Systeme» (Geertz). Als
Kolonisatoren transferierten die
Westeuropäer ihr jeweiliges kulturelles

System in ethnische und
klimatische Fremdzonen in der
Annahme, unter heimischen
Prämissen dort besonders erfolgreich

operieren zu können. Häufig
erwiesen sich diese Systeme ausserhalb

der Entstehungsgebiete als

wenig tragfähig. Unter ausser-

gewöhnlichen Rahmenbedingungen
traten die Schwächen zutage.

Ein gutes Beispiel ist die
Mission. Missionare gehörten in
den Augen der englischen
KolonialVerwaltung zur untersten
Klasse der Ausländer. Sie wurden
verlacht, verachtet und genötigt,
sich der Lebensweise der Eingeborenen

anzugleichen. Der amerikanische

Missionar Henry Park
Cochrane - er war Ende des letzten

Jahrhunderts in Burma tätig -
schreibt: «Many have maintained
that the missionaries should
abandon their mode of living, and
adopt the customs and costume of
the people among whom they
labour.» Cochrane klagt über die
ihm und seiner Frau zugewiesene
Hütte, das schlechte Essen, die
Gesundheitsgefährdung und die
soziale Ausgrenzung. Das christlich

geprägte, kulturelle System ächtet
in der Fremde den Priester, der das

System letztlich tragen sollte, und
behindert damit die Bekehrung als

Akt der politischen Unterwerfimg.
Das ist systemimmanente
Selbstschädigung.

Weitere Beispiele sind die Intrigen,

die gesellschaftlichen
Hackordnungen in Übersee, die
zersetzenden Streitereien als Folge
der übertrieben zur Schau gestellten

kolonialen Beamten- und
Militärhierarchie. Solche Entwicklungen

liefen in den Kolonien aus
dem Ruder und programmierten
- da ohne die schützenden heimatlichen

Beziehungsnetze - das Scheitern.

Vermutlich hatte der Herausgeber

bei seiner Textwahl die selbst-

zerstörerische Dimension
westlicher Kultur in fremder
Umgebung nicht im Visier. Sie ist
der rote Faden in der Textsamm-
lung.

Susanne Knecht

219



Silberstein Jil. 1998. Innu: à
la rencontre des Montagnais
du Québec-Labrador. Paris:
Albin Michel (Terre Indienne).

464 p., photos noir /
blanc, bibliographie. ISBN
2-226-10000-8.

Innu n'est pas le plaisant récit
de voyage auquel on pourrait
s'attendre. Il s'agit, comme l'auteur
le veut, d'un témoignage, et d'un
témoignage engagé puisqu'il
prend nettement position en faveur
des autochtones, dénonçant les
avanies et exactions qu'ils ont
subies et subissent encore sous la
domination canadienne et québécoise.

La recherche a été entamée

sur le terrain en 1992, en rapport
avec la célébration du cinq
centième anniversaire de la «découverte»

du Nouveau Monde, qui fut
pour Silberstein, comme pour
d'autres, l'occasion de découvrir
les conséquences désastreuses de
cet événement pour les premiers
habitants du continent. Innu est le

nom que se donnent les
Amérindiens - appartenant à la grande
famille linguistique algonquien-
ne - appelés Montagnais par les

Québécois. Peuplant les régions
boisées du sud du Labrador et du
Moyen Nord québécois, ils sont
une quinzaine de milliers aujourd'hui;

la plupart vivent dans des
réserves. Les enquêtes de l'auteur
parmi eux, un à deux mois dans
chacune de trois des réserves, et
un séjour «dans le bois», ont été
suivies par quatre ans d'élaboration

(p. 427). L'impression de
spontanéité dans l'expression et
dans la construction de ce gros
volume est donc le résultat délibéré

d'un long travail et non pas
un défaut dû à un reportage à la
va-vite.

Le livre se compose de quatre
parties correspondant à chacun des

lieux d'enquête, serties entre un
prologue et un épilogue peu
conséquents. L'été est passé à Pointe-
Bleue, une réserve accessible et
passablement urbanisée; suit un
séjour automnal dans un camp de
chasse satellite de cette réserve;
novembre et décembre à Sheffer-
ville, ville minière abandonnée et
très isolée au nord du territoire
montagnais, printemps enfin à

Mingan, sur la basse côte nord de
l'estuaire du Saint-Laurent. Le
Labrador du titre de l'ouvrage
n'intervient que brièvement dans

l'épilogue: quelques pages sont
consacrées à la communauté
martyre de Davis Inlet, où «l'horreur

frisait l'intolérable» (p. 429).

Signalons au passage que, bien que
l'auteur considère les Naskapis
comme proches parents des
Montagnais, il ne les mentionne
malheureusement qu'à travers les

propos peu flatteurs de tiers (par
exemple p. 303). Le livre comporte
aussi de belles photos, qui ancrent
les émotions à des visages.

Mais le rythme de l'ouvrage est

essentiellement marqué par la
succession de nombreux textes
courts, d'une demi à huit pages,
juxtaposés souvent sans transition
apparente. Il s'agit d'«une
chronique faite de voix multiples. Une
chronique foisonnante dans
laquelle les personnes approchées
permettraient l'élaboration d'une
mosaïque... selon moi la seule
approche susceptible de restituer
l'identité montagnaise d'aujourd'hui

au Québec» (p. 11). Très
souvent, l'auteur y cède la parole à

ses interlocuteurs, mais il y a aussi
des exposés historiques, des
légendes, des impressions, des
anecdotes, des fragments de
biographies, etc. On y parle de tout
ce qui permet de comprendre les

Innus, non seulement d'un point
de vue extérieur, mais aussi en

endossant l'empathie de l'auteur,
empathie qui constitue l'aspect à

mon avis le plus remarquable de

son ouvrage. Les sujets sont
abandonnés puis repris, parfois
sous un autre angle, dans une
spirale dont chaque révolution
approfondit notre compréhension.
En l'absence d'index, cette
structuration favorise la lecture d'agrément,

au détriment du potentiel
de ce livre comme instrument de
travail.

Le laminage systématique de
l'identité amérindienne, la spoliation

et la dévastation de leur
territoire, le racisme dont ils sont
victimes, les impasses administra-
tives et juridiques qui sont
associées à tout cela, sont exposés
sans complaisance et ne manquent
pas de provoquer l'indignation.
L'intensité de Doppel du bois» est

rendue de main de maître (par
exemple p. 104-105), aussi bien que
celle de la force opposée, irrépressible,

de la modernité qui s'impose
aux autochtones. Les graves
problèmes sociaux, abordés franchement

et longuement discutés, ainsi

que la très grande diversité des
situations individuelles, apparaissent

comme des conséquences de

ce déchirement entre tendances
antagonistes. La fracture se joue
entre individus, entre familles,
entre clans, entre générations, mais
aussi, douloureusement, à l'intérieur

des consciences.
Les passages consacrés à la

préhistoire et à l'ethnographie de
la période traditionnelle, courts,
constituent un point faible de
l'ouvrage. Le présent ethnographique

qui préside à la description

de la culture «traditionnelle»
semble s'appliquer à la période
précédant immédiatement l'arrivée

des Blancs. Il est étendu à la

préhistoire lointaine, par une
extrapolation contre laquelle les ethno-
historiens, soucieux de rendre
justice à l'histoire de ces peuples,

220



mettent en garde depuis plusieurs
décennies. Et on n'apprend nulle
part ce qui en est caduc aujourd'hui.

La description de l'attitude
respectueuse du chasseur
traditionnel envers la faune, opposée
au massacre des castors qu'il
commet pendant la période de
traite des fourrures instituée par
les colons européens, risque de
renforcer les stéréotypes du lecteur

moyen à sensibilité écologique. Il
eut été opportun de faire ici
référence aux publications
d'anthropologues à ce sujet, par
exemple les débats édités par
Krech (1981).

Le livre de Silberstein ne s'en
réclame pas: il ne doit donc pas
être jugé selon les critères de l'une
ou l'autre des sciences humaines.
Talent littéraire et figures de style
en plus, jargon et pédanteries en
moins, ce livre se démarque aussi
des ouvrages académiques sous
d'autres aspects, même si la
construction du texte par juxtaposition

de vignettes et de voix
multiples n'en est plus un, depuis
les expériences d'écriture produites
sous le signe du «post-modernisme»

en révolte contre l'ethnographie

traditionnelle. Le recours
fréquent et délibéré au pathos,
marqué également dans le vocabulaire

mis à contribution, tranche
avec le genre académique. L'auteur
s'attache à la restitution des
émotions, du vécu, et y ajoute de

son intuition, qu'il a fort perçante.
J'ai regretté qu'il n'en dise pas plus
sur les éventuelles libertés éditoriales

qu'il s'est permises dans la

transcription des entrevues: une
note à ce sujet eut été bienvenue. Il
décrit et fait parler des personnes
vivantes: comment s'est-il accommodé

du respect de l'anonymat,
surtout lorsque les propos ne sont

pas entièrement positifs? Nonobstant

ces lacunes dans la présentation

des aspects méthodologiques,
l'ethnologue ne peut manquer de

rendre hommage aux qualités
manifestes de l'enquêteur: sens
aigu de l'observation, capacité à

mettre ses interlocuteurs en
confiance et à obtenir des

témoignages personnels et profonds lors
de terrains relativement courts.

A propos du futur des Innus,
Silberstein nous mène au bord du
désespoir, mais il place ici et là une
note moins pessimiste. «Certains
seront enclins à souligner une
certaine faiblesse de caractère chez
ces Amérindiens, voire beaucoup
de passivité [...] Je ne crois pas à

cette "faiblesse"» (p. 144). Leur
manière de recevoir les pires coups
du sort «témoigne de cette disposition

d'esprit qui, jusqu'ici, a

permis aux Innus de subir sans
tout à fait se perdre. Pour peu
qu'enfin les Canadiens leur
reconnaissent le droit à l'autodétermination,

pareille force pourrait bien
leur permettre de sortir entiers du
laminoir» (p. 145). Dans l'épilogue,
l'auteur replace les revendications
des Innus dans le contexte de la
question autochtone dans les
Amériques, et appelle le Canada
à accepter le partenariat que lui
propose ses Premières Nations.

Silberstein nous lance un pavé
dans tous les (bons) sens du terme.
C'est un livre fort, plein d'émotion,

bien écrit, qui correspond à

son objectif de témoigner en faveur
des Innus. L'auteur se sent
manifestement très proche des
Amérindiens et il nous fait partager cette

proximité. La lecture d'Innu m'a
restitué bien des sentiments et
émotions de mes terrains chez
d'autres autochtones du Canada: à

ce titre, je l'ai ressenti intuitivement

comme «vrai». Les défauts

que j'y trouve sont justement le

revers de ces qualités. Très à Taise
dans la description du présent,
l'auteur ne parvient pas toujours à

le relier au passé mieux que par
les connaissances, parfois
nébuleuses, qu'en ont ses interlocuteurs.

Les passages au ton pamphlétaire
manquent évidemment de nuance.
Et on se demande parfois si
l'auteur n'en a pas plus «vu» ou
écrit que certaines situations ne
permettaient d'y trouver: la part
de la sensibilité de l'écrivain est
difficile à évaluer. Ainsi, je préfère
considérer cet ouvrage comme
complémentaire d'autres textes sur
les Innus. Malgré mon immense
sympathie pour la démarche de
Silberstein, je ne le recommanderais

à des lecteurs non avertis qu'à
la condition qu'ils lisent également
autre chose (ils trouveront des
références dans la bibliographie
du volume), par crainte de les voir
se forger une opinion fondée
essentiellement sur les émotions
saillantes de ce livre. Cela dit,
louons Innu.

Référence

Krech Shepard III (éd.). 1981. Indians,
Animals, and the Fur Trade: A Critique of
Keepers of the Game. Athens: University
of Georgia Press.

Yvon Csonka

221


	Comptes rendus = Rezensionen

