Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft
Band: 4 (1999)

Buchbesprechung: Comptes rendus = Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TSANTSA 4.1999

ApAMs Vincanne. 1996.
Tigers of the Snow and Other
Virtual Sherpas: An Ethno-

graphy of Himalayan

Encounters. Princeton:
Princeton University Press.
304 p. ISBN 0-691-00111-1
(pbk.).

Die Sherpa im Everest-Gebiet
von Nordost-Nepal sind nach den
vergangenen vier Jahrzehnten
heute zweifellos das am meisten
erforschte und dokumentierte Volk
im Raum des Himalaya. Welche
Thematik, so liesse sich deshalb
fragen, ist hier bislang unerforscht
geblieben und bietet deshalb noch
etwas Neues? Mit Tigers of the Snow
and Other Virtual Sherpas hat
Vincanne Adams eine iiberaus
anregende, innovative und zu-
gleich hochst provokative Ethno-
graphie der Sherpa in ihrer
Begegnung mit Westlern der
gegenwadrtig zwar sehr umfang-
reich gewordenen und doch in
thematischer Hinsicht weiterhin
relativ stark eingegrenzt gebliebe-
nen Literatur hinzugefiigt.

Die mittlerweile mehr als ein
Dutzend zdhlenden ethnographi-
schen Monographien zeichnen sich
allesamt dadurch aus, dass entwe-
der die Kultur des kleinen, in einer
entlegenen Region lebenden
Hochgebirgs-Volkes in holistischer
Weise beschrieben oder fiir die
Sherpa-Gesellschaft spezifische
Themen untersucht worden sind.
Fiir die bislang erschienene Litera-
tur kennzeichnend ist iiberdies,
dass in der Darstellung die Politik
des nepalesischen Hindu-Natio-
nalstaats gegeniiber den Sherpa
sowie die real bestehenden
Austauschbeziehungen mit
benachbarten ethnischen und
Kastengruppen entweder allenfalls

210

beildufig erwdhnt oder aber
weitgehend ausgeblendet ist.
Adams’ theoretische Neugier
hingegen hat sich demgegeniiber
grundlegend verlagert: der Fokus
ihrer neuesten Untersuchung ist
vorrangig auf die transnationalen
Aspekte der kulturellen Identitat
der Sherpa und zwar insbesondere
auf die spezifischen Mechanismen
ihrer Produktion und Reproduk-
tion im Kontext der Begegnung
mit Westlern gerichtet. Immerhin
kontrollieren Sherpa heute
ungefdhr ein Drittel der in
Kathmandu ansédssigen, in die
globale Okonomie integrierten und
von ihren schlecht voraussehba-
ren Schwankungen abhédngigen
Bergsteiger- und Trekkingindust-
rie Nepals. Mit diesem bedeutsa-
men Perspektivenwechsel hat die
Autorin nicht allein im Hinblick
auf die Sherpa, sondern auch allge-
mein ein neues und aktuelles Feld
ethnographischer Forschung eroff-
net.

Wohl kaum ein anderes Volk
im Gebiet des Himalaya hat die
westliche Imagination derart in
Bann geschlagen wie die buddhis-
tischen Sherpa. Seit der Erstbestei-
gung des Mt. Everest im Jahre 1953
durch Sir Edmund Hillary sind die
Sherpa von westlichen Bergstei-
gern und Trekking-Touristen, von
Entwicklungshelfern und spiri-
tuellen Heilssuchern wie auch von
Ethnologen und Ethnologinnen
einhellig als an die harte Umwelt
optimal angepasstes Bergvolk
portrdtiert worden, das dort ein
einfaches, dank ihrer ausgeprag-
ten Religiositdt aber zufriedenes
Leben fithrt. Mehr noch: sie
figurieren als heroische, verlass-
liche und aufopferungsbereite
Bergfiihrer, als spirituell erleuch-
tete Wesen, vor allem aber als
Erben einer Kultur, die ihre
Existenz der vermeintlich bruchlo-
sen Verwobenheit mit der Natur
verdankt. Unschwer ldsst sich an

dieser Wahrnehmung der beson-
dere Leitbild-Charakter ausma-
chen, welcher der Kultur und
Gesellschaft der Sherpa vonseiten
der vom «Unbehagen an der
eigenen Kultur» getriebenen
Westler zugeschrieben wird.

Freilich beinhaltet das westliche
Bild von den Sherpa noch einen
weiteren anderen, in diesem
Kontext sehr wesentlichen Aspekt:
als Mitglieder einer Dritt-Welt-
Hochgebirgsgesellschaft sind sie
in jeder Weise dringend unterstiit-
zungsbediirftig. Insbesondere
haben sie die Einrichtung moder-
ner Institutionen im Bereich von
Bildung, Gesundheitsversorgung
und moderner Infrastruktur wie
etwa im Briickenbau, in der
Wasser-, Strom- und sanitaren
Versorgung bitter notig. So unter-
schiedlich die oben angefiigten
zweil Bilder auch sind, ihre
Gemeinsamkeit besteht in der
Differenz, welche die Kultur der
Sherpa gegeniiber der eigenen
auszeichnet. Und betont das eine
deren Vorbildlichkeit fiir uns, so
beinhaltet das andere einen
unmissverstandlichen Appell an
unsere Hilfs- und Spendenbereit-
schaft.

Diese im Hinblick auf ihre
erfolgreiche Integration in die
globale Okonomie besonders
glinstigen Ausgangsbedingungen
wussten und wissen Sherpa kunst-
voll fiir den eigenen Vorteil zu
nutzen. «Die Sherpa», nach Adams
heute in einer Welt des Tourismus,
der Bergsteiger-Expeditionen, der
westlichen Philantropie und der
vom tibetischen Buddhismus
Begeisterten lebend, entdeckten,
dass nicht allein ihre Lebens-
grundlage, sondern auch ihre
kulturelle Identitdt in hohem
Masse von solcherart Darstellun-
gen abhidngig ist. Kritisch anzu-
merken bleibt hier freilich, dass
Adams’ totalisierende Repra-
sentation der Sherpa aus zwei



Griinden unzutreffend ist. Einer-
seits bestarkt, beziehungsweise
schafft der Einbruch der Moderne
wie iiberall starke regionale wie
auch soziale Disparitdten; dies
bedeutet, dass nur ein bestimmter
Teil der Sherpa iiberhaupt ein
Auskommen in der Tourismusin-
dustrie gefunden hat. Andererseits
bezieht sich die Autorin de facto
nicht auf alle Sherpa, sondern
ausschliesslich auf die in den
Tourismus am stérksten integrier-
ten Bewohner der nordlichen
Khumbu-Region.

Adams zufolge entstehen
Sherpa-Identitdaten durch «Mime-
sis», kraft deren die Sherpa sich
gleichsam selbst schaffen, und
zwar dies in Bildern, welche dem
westlichen «Begehren» nach einem
exotischen «Anderen» entsprechen
und zugleich Westler ihrem
eigenen «Begehren» entsprechend
«verfiihren». Die Beantwortung
der Frage, wie nun diese Form der
interkulturellen Mimesis in den
verschiedensten Kontexten — im
Tourismus, im Bergsteigerwesen,
in der Reiseberichterstattung, im
schulischen Bereich und in dem
der biomedizinischen Gesund-
heitsversorgung, in schamanischen
und buddistischen Praktiken —
besondere Gestalt gewinnt, bildet
den Hauptgegenstand von Adams’
Untersuchung.

Die Sherpa, «verfiithrt» vom
Reichtum und der Prosperitit,
welche die westliche Modernisie-
rung bringt, «verfithren» Westler
im gleichen Zuge erfolgreich dazu,
sich fiir ihre Lebensweise, ihre
Belange einschliefSlich ihrer Note
nicht allein zu interessieren,
sondern sich auch langfristig fiir
deren Wohl zu engagieren. Aus
diesem Grunde fordern sie
bewusst solcherart Bilder, indem
sie in ihren komplexen Beziehun-
gen mit Westlern einen Raum
mimetischen Handelns schaffen,
in dem sie sich darum bemiihen,

dem zu entsprechen, bzw. das zu
werden, was Westler sich
wiinschen, was Sherpas — ihrer
Vorstellung gemadss — sind. Um
nun ein solches «Begehren»
vonseiten interessierter Westler
befriedigen zu kénnen miissen sich
die Sherpa mithin im Rahmen
jener von Westlern geschaffenen
Klischees vermittels Mimesis
fortlaufend selbst schaffen /
formen — so lautet Adams’ zentra-
le These ihrer Studie. Um freilich
jenes «Begehren» auch bestandig
ndhren zu konnen, miissen die
Sherpa ausserdem permanent
darauf bedacht sein, auch genug
Differenz zwischen sich selbst und
dem Westen aufrechtzuerhalten,
damit sie auch weiterhin als
exotische Andere wahrgenommen
werden. Infolgedessen dhneln
Sherpa den westlichen Perzeptio-
nen von ihnen; jedoch sind letztere
bereits langst durch Perzeptionen
der Sherpa von des Westlers
Wahrnehmung und Interesse
transformiert.

Adams’ Erkenntnis ist freilich
keineswegs Sherpa-spezifisch.
Vielmehr trifft sie auch auf manch
andere postkoloniale Gegebenhei-
ten zu. Ethnographisch tiberzeu-
gend ist jedoch ihre detaillierte
Analyse der Tatsache, dass die
Formen der «Verfiihrung» bei den
Sherpa auf Handlungsmodellen
beruhen, die fiir Kultur und
Gesellschaft der Sherpa typisch
sind. Denn es sind auch gerade
lokale Vorstellungen von wechsel-
seitiger Abhédngigkeit, von
Reziprozitdt und von Donatoren-
wesen, welche die besonderen
Handlungsmuster bestimmen, in
denen die Begegnung zwischen
Sherpa und Westlern erfolgt.

Wo bleibt allerdings angesichts
ihrer mimetischen Fahigkeiten die
Sherpa-Identitat? Die Identitédt der
Sherpa erweist sich Adams zufolge
als wechselhaft und fliichtig. Denn
hinter dem mimetischen Spiel

A

verbergen sich keine «authenti-
schen» Sherpa: «die Idee von
authentischen Sherpa muss
revidiert werden; stattdessen gibt
es allein virtuelle Sherpa» (p. 237);
«eben jene Strategien, welche von
den Sherpa dazu eingesetzt
werden, andere in [von ihnen
bestimmte] Beziehungen einzu-
binden, enthiillen ihre formbaren
und transnational konstruierten
Identitdten» (p. 239) [Hervorheb.
d.V.]. Mit dieser Aussage stellt
Adams zudem unzweideutig die
Giiltigkeit der géangigen ethnogra-
phischen Praxis in Frage und
kennzeichnet die Ethnologie als
eine in der Suche nach «Authenti-
zitat» gefangene Disziplin.

Mit grosser Verwunderung
gelangt der Rezensent nach der
ausgiebigen Lektiire einer so
sorgfiltig durchgefiihrten Analy-
se von einer meines Erachtens
hochst komplexen und fiir die
aktuelle Ethnologie sehr bedeut-
samen, weil so aktuellen Thematik,
zu einer derart groben Schlussfol-
gerung. Seit Beginn des westlichen
Kontakts mit ihnen stellen die
Sherpa eine jener «privilegierten»
ethnischen Gruppen dar, an denen
ein Grossteil der ethnologischen
Forschungsansitze erprobt worden
ist, dem wiederum eine Reihe von
Forschern ihre Karriere verdankt
(vgl. Appadurai 1986). In dieser
Tradition steht Adams’ an die
gegenwartig vielbeachteten Arbei-
ten von Paul Ricoeur, Michel
Foucault, Jean Baudrillard, Michel
de Certeau, James Clifford, Arjun
Appadurai und Homi Bhabha
ankniipfende Untersuchung. Die
Autorin wendet ihr postmoder-
nistisches Konzept der «vituellen
Identitdten» auf die Sherpa an und
gelangt zu dem Ergebnis, dass den
Sherpa eine authentische kulturel-
le Identitat nicht eigen ist. Gewiss
hat sie auch die Vielzahl der
eigenen Begegnungen mit Sherpa
in ihre Analyse einbezogen. Doch

~211

TSANTSA 4.1999



TSANTSA 4.1999

lasst sich in ihrem Text keinerlei
Hinweis darauf entdecken, dass
die Ethnographin unter anderem
auch die Gelegenheit dazu genutzt
hatte, die Meinung ihrer Gespréchs-
partner zu ihrer verstiegenen, aber
ganz gewiss aufsehenerregenden
These zu eruieren, derzufolge den
Sherpa eine eigene kulturelle
Identitdt kurzerhand abgesprochen
wird.

Zweifellos haben die Sherpa
- wie viele Volker — gewisse
Formen des Handelns und
Denkens in einer Weise tibernom-
men, welche als mimetische
Antwort auf westliche Imagina-
tionen verstanden werden konnen.
Doch scheint Adams mit ihrer
These von der virtuellen Identitat
der Sherpa ein grundsatzlicher
Fehler unterlaufen zu sein: der
Raum der Begegnung zwischen
Sherpa und Westlern bietet zwar
unter anderem auch eine Biihne
der Selbstinszenierung und wird
von Sherpa fiir ihre eigenen
Zwecke durchaus nach Kréaften
genutzt — wie {ibrigens von
Westlern auch. Fiir Adams ist
allerdings diese Biihne der Ort, an
dem Sherpa «Identitdt» und
«Authentizitdat» schaffen. Freilich
ist die in jenem Kontext sichtbar
werdende vermeintliche «Iden-
titat» ausschliesslich fiir Westler
inszeniert und konstruiert. Doch
lasst sich daraus kaum das Fehlen
von kultureller Identitat der
Sherpa ableiten. Denn der Ort, an
dem Sherpa ihre eigene kulturelle
Identitéat fiir sich selbst in authen-
tischer Weise artikulieren, insze-
nieren und demonstrieren,
existiert, allein er liegt anderswo
— namlich in den zahlreichen, im
lokalen Tempel begangenen
religiosen Festen, den lokalen
Pilgerreisen, den Maskentanz-
Dramen im Rahmen der Kloster
und mittlerweile auch in den
Festen der Sherpa-Gemeinschaft
im Kathmandu-Tal. Diesem Be-

211

reich allerdings hat Adams
unverstdndlicherweise keine
Beachtung geschenkt.

Insgesamt hat Adams mit ihrer
Untersuchung der transnationalen
Aspekte der kulturellen Identitat
einen hochst aktuellen, jedoch
bislang immer noch weitgehend
vernachldssigten Gesichtspunkt in
den forscherischen Blickwinkel
gertickt. Sie demonstriert ausfiihr-
lich anhand umfangreichen
Materials vermittels des Konzepts
der interkulturellen Mimesis, wie
Sherpa ihre Identitdten in Trans-
aktionen mit Westlern konstruie-
ren. Damit trdgt sie zu einem
besseren Verstdndnis nicht allein
der Sherpa, sondern all jener
Volker bei, welche heute untrenn-
bar mit dem Westen verkniipft
sind, deren ethnische Identitit
mithin in hohem Masse durch
transnationale Krafte mitgeformt
wird.

Eberhard Berg

BRACKEN Christopher.
1997. The Potlatch Papers: A
Colonial Case History.

Chicago: The University of
Chicago Press. 276 p. ISBN
0-226-06987-7 (paper)

Si les stéréotypes attachés au
potlatch et a son ethnographie ont
été largement mis en question et
débattus depuis que Boas et
d’autres les ont introduits dans le
domaine de I’anthropologie des la
fin du XIXe siecle! et si les ethno-
logues ont tenté de repenser les
conditions d’une possible ethno-
graphie du potlatch aujourd’hui,
cet objet au sujet duquel tout
semblait dit n’est apparemment
pas enterré et continue a exercer
une indéniable fascination sur les
chercheurs.

Professeur assistant au dépar-
tement d’anglais de I'Université
de I’Alberta, au Canada, Christo-
pher Bracken a choisi de construi-
re la problématique de ses récents
Potlatch Papers: A Colonial Case
History (1997) sur les conditions
sociales qui ont entouré la promul-
gation de loi de 1884 et par laquel-
le le parlement canadien a interdit
la pratique des potlatches des
Indiens de la Colombie Britan-
nique; ce n'est qu’en 1951 seule-
ment que la loi anti-potlatch a été
abrogée. Cette décision fut établie
apres un long échange de lettres,
des pétitions et de mémoires, écrits
par des administrateurs coloniaux,
des commergants, des mission-
naires, des colons, ainsi que des
Indiens eux-mémes. Couvrant une
époque allant a peu pres de 1860 a
1930, période ou furent rédigés les
derniers rapports, les Potlatch
Papers, archivés a Ottawa, trans-



mettent ainsi les arguments, les
contre-arguments, les erreurs, les
corrections, les recommandations,
les haines ainsi que les résistances
de tout un canon d’«auteurs mi-
neurs».

C’est donc a une enquéte minu-
tieuse au travers de ce corpus de
textes souvent cité mais jamais
complétement exploité que se livre
Bracken. Dans I’analyse de cette
littérature grise, joliment qualifiée
de «littérature postale», I'auteur
déconstruit le projet colonial a
I'ceuvre derriere la quéte incessante
d’une définition fixe, définitive et
homogénéisante d'un ensemble de
pratiques de distribution de dons,
finalement regroupées sous le
vocable générique de «potlatch».

Dans cette approche, les
travaux des anthropologues parti-
cipent de cette tentative de défini-
tion. Méme s’il ne s’agit pas la
d’une grande nouveauté, Bracken
rappelle que les travaux canoni-
ques de Boas sur le potlatch repo-
sent sur une défense de ce dernier
et sont a situer dans le contexte
ambigu du débat de la loi qui I'a
interdit. Aussi, le texte que cite
Mauss dans son Essai sur le don ne
serait en fait qu'un extrait de lettre
de défense écrite par Boas, publiée
dans le journal The Province en
1897, et envoyée a la commission
chargée de légiférer cet ensemble
de pratiques si difficiles 8 nommer;
cet extrait a été fétichisé depuis
lors en un «moment de vérité non
vérifiée dans le texte de Mauss»
(p. 137; je traduis). De ce point de
vue, le texte de Bracken permet de
réaffirmer avec vigueur la nécessi-
té, parfois négligée, de réinscrire
le savoir anthropologique dans les
conditions sociales, culturelles et
historiques de sa production.

Adoptant une vision dyna-
mique de l’analyse des cultures,
Bracken tente également de
montrer que I’'on ne peut pas sou-
tenir que le conflit autour du

potlatch ne fut qu'un conflit qui a
opposé radicalement et de maniere
homogeéne les colons euro-
canadiens d'un c6té et un certain
nombre de groupes autochtones
de l'autre, puisque ces derniers
prirent eux-mémes part a cette
controverse et ce dans les deux
camps, en envoyant par exemple
quelques — rares — pétitions a
Ottawa pour demander l'interdic-
tion du potlatch. Dans son projet
de restituer un role plus actif aux
groupes indigénes dans leur résis-
tance aux institutions coloniales,
Bracken assume ainsi parfaitement
bien le point de vue parfois
ambigu selon lequel les groupes
indigénes présentaient une diver-
sité de points de vue et d’opinions
ainsi que de fréquents désaccords
sur ce qu’aurait da étre par
exemple un vrai don.

Mais en dépit de ces nuances,
I'auteur s’oppose fortement a I'idée
toujours récurrente qui voudrait
que la loi anti-potlatch n’ait été
passée que comme une simple
législation de réforme, entreprise
dans le seul but d’améliorer le
développement économique et
social des Indiens et que son
pouvoir, de méme que ses effets
coercitifs, aient pu étre exagérés.
Pour l'auteur au contraire, des le
moment out la Colombie Britan-
nique rejoint 1’Etat canadien en
1871, la mission civilisatrice britan-
nique se double du projet de la
production d"une «bonne nation»
canadienne et de ce fait la loi anti-
potlatch de 1884 représente un
véritable symbole du traitement
avilissant infligés aux autochtones
par le Canada. En choisissant le
langage politiquement correct en
vigueur aujourdhui dans les milieux
progressistes anglo-canadiens et
reprenant automatiquement les
nouveaux ethnonymes que se sont
auto-attribués aujourd’hui les
«First Nations» canadiennes,
comme Kwakwaka'wakw pour

g

Kwakiutl par exemple, Bracken se
place ainsi délibérément dans un
débat idéologique contemporain,
«la critique du projet colonial de
la société [canadienne] étant
devenue inévitable» (p. 237, n. 11;
je traduis). Au fond, conclut-il, et
parfois avec lyrisme, I'histoire de la
loi anti-potlatch ainsi que son
réexamen actuel pourrait étre celle
d’une nation en train d’essayer de
se construire une conscience,
toujours sujette a des réappropria-
tions et des réinterprétations, elles-
mémes prises dans les remous
parfois polémiques d"une histoire
nationale sensible, notamment
quant au statut de ses peuples
autochtones.

La seconde source importante,
qui a de toute évidence motivé le
retour de Bracken sur le potlatch
est a chercher dans le champ pro-
pre a sa discipline (I’analyse litté-
raire) et tout particulierement dans
l'ouvrage de Derrida sur le don2.
Les références a ce dernier, ainsi
qu’a Heidegger quant a la difficul-
té de nommer, truffent le texte de
Bracken, plaquées comme des
ajouts métathéoriques inutiles,
n’enrichissant malheureusement
pas beaucoup la clarté du projet
et conduisant, peut-étre, a une trop
grande simplification théorique.
En effet, tout a sa démonstration
de la quéte impossible d’une
définition, et peu préoccupé ni par
une discussion de la totalisation
maussienne sur le don, ni par celle
du stéréotype boasien du don
comme forme de prét a intérét,
Bracken se situe, sans trop problé-
matiser son propos, a la suite de
Derrida pour lequel la pratique du
don, et donc du potlatch, reste
dans le registre d’un don pur,
gratuit, sans intérét, et surtout sans
retour. En introduisant 1'idée que le
seul don bon a penser serait juste-
ment ce don sans retour, Bracken
semble rejoindre par moments une
attitude théorique trés relativiste

213

TSANTSA 4.1999



TSANTSA 4.1999

et selon laquelle la colonisation
euro-canadienne aurait rencontré,
dans la pratique pour elle incom-
préhensible du potlatch, «ses li-
mites conceptuelles».

A d’autres moments par contre,
Bracken se retrouve piégé par le
balancement des définitions qu'il
déconstruit, en vain, chez les autres
et dans lesquelles il n’arrive mal-
heureusement pas a trancher. Face
aux hésitations et aux embarras
non plus des administrateurs colo-
niaux ou des anthropologues mais
cette fois-ci de l'auteur, le lecteur
reste quant a lui sur I'impression
ténue que finalement, puisque le
potlatch ne serait qu'un «potlatch
fantome de 'époque coloniale» et
le produit d"un jeu de définitions,
il n’existerait pas. Ce serait grave-
ment oublier que ce potlatch féti-
chisé, interdit puis réhabilité, a pu
étre réapproprié par les popula-
tions autochtones contemporaines,
en tant que, par exemple, support
identitaire. Toutefois, malgré ces
limites, ce livre intéressant mérite
d’étre lu, ne serait-ce que pour la
masse d’informations détaillées
que l'on peut en retirer autour de
la controverse sur le potlatch et
pour le portrait stimulant de la
société coloniale canadienne qu’il
retrace.

Claudia Dubuis

1 Voir notamment 1. Schulte-Tenckhoff
(1986), Potlatch: conquéte et invention.
Réflexion sur un concept anthropologique.
Lausanne: Editions d’En Bas.

2 Jacques Derrida (1991), Donner le temps, 1.
La fausse monnaie. Paris: Galilée.

214

CENTLIVRES Pierre. 1998.
Chroniques afghanes. Paris:
Editions des Archives

Contemporaines. 256 p.
ISBN 90-5709-006-6

C’est a un étrange voyage dans
le temps que nous convie Pierre
Centlivres dans ses Chroniques
afghanes. Ni tout a fait mémoires,
ni ouvrage d’ethnologie, elles sont
pourtant un peu l'un et l'autre.
Leurs dix-huit chapitres sont
autant d’étapes dans la rencontre
entre un chercheur et un pays,
I’Afghanistan. A la lecture cepen-
dant, 'ouvrage pourrait se diviser
en trois grandes parties, 1’avant-
guerre, 'exode et cette période plus
incertaine qui commence apres le
départ des Soviétiques et qui hésite
entre le retour et I'exil.

La premiére partie aurait pu
toute entiére s’intituler, a l'instar
du premier chapitre, «la route de
Tashqurghan». Le jeune ethno-
logue qu’est alors Pierre Centlivres,
conseiller au Musée national de
Kaboul, décide un beau jour de
décembre 1965 d’aller étudier, dans
cette petite ville du nord de
I’Afghanistan, le dernier bazar
couvert du pays. Une premiere
exploration rapide, presque furtive,
sera suivie quelques mois plus tard
d’une installation plus durable
dans cet Afghanistan provincial, a
I'opposé ou presque de Kaboul.

C’est d’abord la découverte de
la ville, des lieux et des étres. Le
chercheur investit progressivement
l'espace (la maison, le marché...), et
se heurte au premier regard d’habi-
tants, curieux et méfiants voire
méme inquiets comme ce calli-
graphe qui refuse d’écrire la lettre

que Pierre lui demande d’écrire a
Micheline, sa fiancée. Puis vient la
découverte des différentes corpo-
rations dans une sorte d"ascension
sociale intellectuelle. Viennent
d’abord les artisans, chaudronniers,
forgerons, orfevres, puis les petits
commercants, les banjaras, merciers
qui tiennent leur nom d"une caste
indienne de colporteurs. Tout en
haut de I’échelle siégent les
propriétaires terriens. Il y a enfin
cette catégorie sociale intermédiaire
que sont les fonctionnaires, percus
comme les représentants d’un
monde a part, vaguement hostile,
le pouvoir central.

Déja pointent, dans cette
premiere partie, les contradictions
de la société afghane, annonciatri-
ces du drame a venir: «les relations
inégales entre villageois et adminis-
tration, producteurs et commer-
cants, cultivateurs et fabriquants
d’outils». Et par-dessus tout,
l’opposition ville-campagne.
Arrivant a Tashqurghan, 1’auteur
est saisi par le contraste entre la
société rurale et I’ Afghanistan des
fonctionnaires, celui de la ville,
Kaboul. Cette opposition de deux
mondes, qui s’affiche dans le
vétement, 'attitude, le ton, mais
également dans les préjugés
populaires, la méfiance contre
I’école publique, laique et profane,
est aussi celle qui sépare tradition
et modernité. Encore quelques
années et la prétention des progres-
sistes a dépasser les contradictions
de la société afghane, pour
reprendre la vulgate marxiste,
précipitera cette derniére dans la
guerre et bient6t dans l'exil.

Mais «la route de Tashqurghan»
est bien plus qu’un récit de voyage
pittoresque. C’est aussi une initia-
tion, la premiere étape du chemi-
nement intellectuel de l'auteur.
Tashqurghan marque notamment
la découverte de l'irréductibilité
de son altérité. La démarche ethno-
graphique classique suppose que le



chercheur s’installe chez I'habitant
pour y vivre, se fonde en quelque
sorte dans la population indigeéne
pour mieux s’en faire oublier et
obtenir ainsi les informations
recherchées. Il lui faut, souvent,
inverser la direction traditionnelle
de I'enquéte et se livrer a la curio-
sité de ses interlocuteurs. De fait,
Pierre Centlivres ne représentera
jamais tout a fait pour la popula-
tion de Tashqurghan cet «étranger
acclimaté», «presque des notres»
et se heurtera parfois aux refus de
certains d’interlocuteurs qui
peinent a le classer dans leurs
catégories habituelles et ne saisis-
sent pas vraiment ses motivations
ni son projet. Sa différence cepen-
dant lui ouvrira d’autres portes,
qui sans doute fussent demeurées
fermées s’il eut été Afghan. De
cette altérité, son épouse Micheline
saura de son c6té tirer parti au
mieux. Tolérée bien que femme
mais parce qu’étrangere par les
hommes, acceptée par des femmes
qui mettent parfois en doute sa
féminité méme, parce qu’elle se
meut a l'aise dans le monde des
hommes, elle aura presque indiffé-
remment acces aux deux univers,
masculin et féminin, et constituera
pour son époux une source d’infor-
mations indispensable. Au fur et a
mesure que s’affine sa recherche,
disparaissent également certains
a priori et notamment la quéte
d’une authenticité qui s’incarne-
rait dans un respect absolu et figé
de la tradition, quand chacun des
interlocuteurs n’aspire qu’a une
amélioration des techniques sus-
ceptible de faciliter son existence
quotidienne.

C’est 'exil, ou plutdt la condi-
tion des exilés qui va ensuite
constituer 1'essentiel des travaux
de Pierre et Micheline Centlivres.
Avec ces derniers, ils ont en
commun le souvenir «aussi cher
que mythique de 1’Afghanistan
d’avant», comme eux ils entament

un périple «autour de 1’Afghanis-
tan», en quéte d’un pays «aux
frontieres interdites». La proximité
pourtant s’arréte la. Avec les
réfugiés, plus encore qu’a Tashqur-
ghan, l'enquéte participatrice est
rendue impossible par la trop
grande différence de conditions
entre les acteurs du drame d'un
coté, les observateurs de l'autre.
L'exil, c’est d’abord la disper-
sion du groupe familial, I'errance
de camp en camp a la recherche
des proches. Une partie de la
famille, souvent, est restée en
Afghanistan tandis que les jeunes
gens rejoignaient les groupes de
moudjahidins. Pour les réfugiés,
'exode, voire parfois l'intégration
dans le pays d’accueil lorsqu’ils
quittent les camps, n’ont pas effacé
les anciens clivages. Les Afghans
qui, en petit nombre, réussissent
au Pakistan, sont les commercants
qui, ayant pu fuir leur pays avec
un petit capital, se sont installés
dans les bazars et les marchés du
pays d’accueil. Certains, lorsqu’ils
parviennent a maintenir la com-
munication entre les diverses rési-
dences de la famille, tirent méme
parfois profit de 1’éclatement du
groupe familial. S'installe alors un
réseau qui relie le lieu de produc-
tion de la matiére premiere ou
parfois méme du produit fini,
généralement situé en Afghanis-
tan et le lieu de distribution et de
vente au Pakistan. Figure centrale
de la guerre contre 1'envahisseur
soviétique, le moujahed, combattant
de la foi, vit dans ’attente d’un
improbable retour. Au reste
«attendre est une maniere d’étre et
de paraitre, aspirer au retour la
seule attitude honorable». Aban-
donner le statut de moudjahidin,
cesser donc d’attendre, est se
condamner a la marginalisation.
Avec le départ des Soviétiques,
«l’age héroique de la résistance»
s’acheve. Ce n’est pas encore, pour
la majorité des exilés, I'heure du

retour mais c’est déja pour 'ethno-
logue, celle de la redécouverte
anxieuse des lieux et des étres
connus jadis et celle des premiers
bilans. Kaboul d’abord, toujours
ravitaillée par 'aviation soviétique
et qui semble avoir peu changé.
Mazar-i Sharif ensuite, la grande
ville du nord, toujours sous le
contrdle du gouvernement de
Kaboul, «paisible et prospere,
presque pimpante». Tashqurghan
enfin, dont le bazar, objet d’étude
initial de I'auteur, a été entierement
détruit par I'armée soviétique qui
le soupgonnait d’abriter des
moudjahidins. La ville, paisible
jadis, est désormais en proie a une
violence extréme. Les familles se
divisent. On trouve bien souvent
des membres d'une méme famille
dans les forces gouvernementales
et dans les partis de la résistance,
méme si les liens familiaux
I'emportent généralement sur les
affiliations partisanes. Par ailleurs,
la réaction a I'ordre nouveau voulu
par les forces communistes ne s’est
pas fait attendre. Les femmes sont
devenues presque totalement
invisibles (les Taliban sont pourtant
encore bien loin), résultat para-
doxal des mesures brutales
d’émancipation féminine imposées
par le nouveau régime. Une partie
importante de la population,
notamment les femmes et les
enfants, s’est exilée a Mazar ou a
Kaboul.

Viennent enfin les retrouvailles
avec ceux, perdus de vue, qui
furent des familiers du temps de
Tashqurghan et dont certains
restent pour l'auteur inséparables
de sa relation a I’Afghanistan: le
Zabet de la rue des banjaras, Abur
Rahman qui fut le serviteur de
Pierre Centlivres pendant son
premier séjour, le kalantar Aziz,
Ismael Araj. Leurs itinéraires
individuels, souvent douloureux,
toujours difficiles, sont autant de
témoignages sur la réalité concrete

215

TSANTSA 4.1999



TSANTSA 4.1999

de I’Afghanistan des trente-cinq
dernieres années. Ils conferent a
I'ouvrage sa force et son humanité.

Chroniques afghanes est un
regard jeté sur le passé, un retour
sur un cheminement individuel de
presque trente-cing ans. C’est aussi,
en filigrane, I'histoire de la compli-
cité qui unit 'auteur a son épouse
Micheline. Dans le méme temps,
et bien qu’il ne se veuille pas un
ouvrage d’ethnologie, le livre de
Pierre Centlivres nous fait pénétrer
en profondeur dans les méandres
de la société afghane. Livre de
mémoires, il est cependant d'une
surprenante actualité et constitue
pour les non-spécialistes, a qui il
offre nombre de clés, une excel-
lente initiation a ce pays difficile
qu’est I’Afghanistan. Au lecteur
plus averti, il apporte le recul des
ans, la mise en perspective.

Les Chroniques afghanes enfin
sont peut-étre aussi une invitation
a l'introspection. En soulignant la
permanence d'un peuple et d'une
culture dans les épreuves diverses,
elles nous indiquent également
que, malgré la guerre, I’Afghanis-
tan a sans doute moins changé que
notre regard sur lui. En ce sens
elles sont aussi un regard sur nos
illusions passées et, indirectement,
un appel au discernement dans nos
condamnations présentes; le simple
constat que ce qui fut jadis valorisé
comme la marque absolue de
l'authenticité élevée au rang de
valeur supréme est aujourd’hui
honni parce que réactionnaire. Le
passé ne méritait-il ni cet exces de
louanges, ni le présent cet exces
d’injures? Sans aucun doute, les
Chroniques afghanes sont aussi une
lecon de sagesse, a la fois discrete
et subtile, a 'image de leur auteur.

Frédéric Grare

DEeRrY Mark. 1997. Vitesse
virtuelle: la cyberculture
aujourd’hui. Paris: Abbevil-
le. 366 p. ISBN 2-87946-122-7

(premieére éd. en anglais:
1996. Espace Velocity: Cyber-
culture at the End of Centu-

ry)

Moins orienté sur la technolo-
gie elle-méme que sur ce qu’elle
véhicule a un niveau idéologique,
cet ouvrage commence par décrire
de maniere extrémement détaillée
comment, dans les années soi-
xante, la culture informatique nais-
sante a rencontré la contre-culture.
Certains n’hésiterent alors pas,
anticipant ainsi sur ce que M. Dery
qualifie de «techno-eschatologie»
des années quatre-vingt-dix, a
proner l'usage de l'informatique
personnelle pour changer la so-
ciété.

On était toutefois encore bien
loin du moderne «cyberpunk»,
néologisme apparu vingt ans plus
tard pour désigner un genre litté-
raire marginal avant de prendre
différentes formes (dont musicale)
avec quelques thémes omni-
présents, tels que la haine du
corps, le contrdle social, ou encore
le mécano-érotisme, qui conver-
gent tous vers un imminent dépas-
sement de 1’humain par le
technique. Du point de vue de la
philosophie, on rejoint la le réve
transcendantaliste du dépassement
de toutes les limites; et les prophé-
ties millénaristes des visionnaires
New Age rejoignent celles de
certains chercheurs en physique,
mathématiques ou encore intelli-
gence artificielle, pour faire conver-
ger l'eschatologie qui a structuré
la pensée occidentale tout au long
de son histoire avec les hymnes au
progres technologique.

L’Amérique du Nord, sur
laquelle porte exclusivement I’ana-
lyse, se trouve selon 'auteur a
l’avant-garde de cette techno-
eschatologie toujours plus présente
a l'approche du nouveau millé-
naire. La rhétorique qui lui est
intimement liée prédit I'avénement
d’une post-humanité enfantée par
la technologie et qui échappera a la
mort. L'organisme humain, percu
comme une structure obsoléte
inadaptée a I’age de l'information,
n’est plus dans cette perspective
qu’un objet a modifier, au point
que l'enveloppe corporelle sous sa
forme actuelle sera amenée a dis-
paraitre; et les performances de
certains artistes mettent d’ores et
déja en scene le corps aseptisé
destiné a n’étre plus que le récep-
tacle de la technologie qui ne
saurait manquer d’envahir
I'homme de demain. Par exemple,
pour l'artiste Stelarc, «le corps doit
étre vidé, durci, déshydraté, débar-
rassé de ses visceres inutiles» (p.
174), pour étre prét a recevoir la
technologie en son sein. Ainsi,
«équipé de son Corps Amplifié, de
ses Yeux lasers, de sa Troisiéme
Main, de son Bras Automatique et
de son Ombre Vidéo, il incarne a
I’avance I’hybride humain-ma-
chine que nous sommes tous, sym-
boliquement, en train de devenir»
(p- 166).

Par ailleurs, la sexualité occupe
une grande place dans cette vision
cyberpunk d’homme machinisé, et
donc aussi dans 1'ouvrage, ol un
chapitre montre les limites de la
sexualité telle qu’elle apparait dans
les récits futuristes. Pour M. Dery,
«les spéculations actuelles sur la
sexualité posthumaine sont arré-
tées par un fait incontournable:
elles sont menées du point de vue
des étres humains, pour qui l'idée
méme de sexualité se définit en
termes d’incarnation et d’huma-
nité» (p. 199). La disparition pro-
grammée du corps ne rencontre



pas, dans la perspective de
M. Dery, d’autre limite que celle
liée a la sexualité, 1’abolition de
I’enveloppe charnelle semblant
ainsi unanimement acceptée dans
tous les autres domaines de la vie
qui sont I'objet de vues futuristes
désincarnées.

Le livre peut des lors se con-
clure sur un chapitre consacré aux
nouvelles formes que s’appréte a
prendre I'enveloppe charnelle dans
cette cyberculture ou toutes les
facultés physiques cédent peu a
peu le pas devant leur substitut
technique, contribuant ainsi a
brouiller la frontiére entre ’'homme
et la machine. La réification et la
marchandisation du corps peuvent
s’accomplir dans cette transforma-
tion, et cette haine de I'organisme
percu comme encombrant fait
triompher la séparation du corps et
de l'esprit. En effet, «I’opposition
entre chair mortelle, pesante
(«viande» dans l’argot cyber) et
corps d’information éthéré — moi
désincarné — est I'un des dualismes
fondamentaux de la cyberculture»
(p- 260). Et les heures passées a
rester immobiles devant des écrans
ne font qu’accentuer ce clivage
entre un corps encombrant et un
esprit libre de voguer sur le réseau.
«Si la religion est I'opium du
peuple, et le marxisme l'opium des
intellectuels, alors le cyberspace
est 'opium de I’'homme schizoide
du XXIe siécle, écartelé qu'il est
entre son corps et son esprit» (p.
265), telle sera la conclusion de
I’analyse d’ceuvres de science-
fiction comme Blade Runner, Neuro-
mancien ou encore 2001: L'odyssée de
I"Espace, auxquelles 1'auteur fait la
part belle dans sa réflexion. Devant
I'avénement annoncé d'un hybride
posthumain mi-homme mi-ma-
chine, M. Dery voit toutefois dans
la pratique du culturisme et
I'obsession de la musculation une
maniere de réaffirmer «l'impor-
tance du biceps humain a I'age des

machines intelligentes» (p. 273).

Notons en guise de conclusion
que les exemples, trés nombreux
et longuement développés tout au
long de 'ouvrage, constituent la
plus grande partie du texte et
montrent sans conteste la vaste
érudition de l’auteur dans le
domaine de la cyberculture. Le
texte y aurait toutefois indubita-
blement gagné en légereté avec un
propos plus synthétique et plus
centré sur I'analyse. Cette derniere
se perd en effet parfois dans les
descriptions de livres, magazines,
films, performances artistiques ou
autres interviews de ténors d'une
cyberculture, dont 'auteur affirme
qu’elle semble, au méme titre que
toute la culture de l'ordinateur, étre
proche de la vitesse de libération
— celle que doit atteindre un corps
pour échapper a l’attraction
terrestre. On regrettera enfin que
cette vitesse, pourtant présente
dans le titre de 'ouvrage, n’appa-
raisse en réalité que dans son intro-
duction.

Daniela Cerqui

KossAKOwWSKI Victor. 1997.
Sreda, Mittwoch 19.7.1961.
35mm, Farbe. 93 Minuten.
Russland, Deutschland.

Produktion: Viola Stephan
- Victor Kossakowski
Filmproduktion. Berlin.

«Zwei Koordinaten, die Zeit
und der Ort unserer Geburt,
bestimmen den Verlauf des
menschlichen Lebens entschei-
dend.» Von dieser Uberlegung ist
der russische Filmemacher Victor
Kossakowski wohl ausgegangen,
als er sich im Alter von 36 Jahren
die Frage stellte, wie sein Leben
verlaufen ware, wenn Ort und Zeit
seiner Geburt anders gewesen
wiren. «Ich konnte nirgends
Angaben tiber mich selbst finden.
Entgegen dem Aufspiiren jeder
einzelnen anderen Person, die am
selben Tag geboren wurde wie ich,
ist es, als ob ich nicht existieren
wiirde.»! Aus dieser Feststellung
wurde ein Film. Kossakowski
beschloss, Leute zu filmen, die
dasselbe Geburtsdatum hatten wie
er. Nach intensivem Recherchie-
ren fand er heraus, dass am
Mittwoch, den 19. Juli 1961 in
Leningrad 101 Kinder — 50 Jungen
und 51 Mddchen - zur Welt
gekommen waren. Etwa 70 Perso-
nen lebten zur Zeit der Dreharbei-
ten noch in Petersburg.

Kossakowski nannte seinen
Film Sreda, was im Russischen
sowohl «Mittwoch» als auch
«Milieu» bedeuten kann. Mit
Milieu sind hier die Kinder vom
19. Juli 1961 gemeint, Leute, die
lediglich aufgrund ihres Geburts-
datums eine Gruppe bilden. Sie
kennen sich kaum, teilen weder
Wohnort und Arbeitsplatz, noch
politische, ideologische oder

217

TSANTSA 4.1999



TSANTSA 4.1999

b2

religiose Ziele. Die Geschichten
jedes Einzelnen sind vielfaltig.
Kossakowski will sich diesen
zundchst fremden Menschen
anndhern und versteht dies nicht
nur als rationales Vorgehen,
sondern vielmehr auch als Versuch
sich emotional zu 6ffnen. Kossa-
kowski sucht hinter jedem Gesicht
kollektive Erinnerungen, die
Freuden und Enttduschungen
einer Generation, welche die
Supermacht Sowjetunion und
deren Zerfall miterlebt hat.

Kossakowskis Auswahl ist
bemerkenswert: Er filmt sozusa-
gen die Leute «vor seiner eigenen
Tiire» und nicht wie oft in
Dokumentarfilmen ein exotisch
anmutendes «Sujet». Er erklart
diese Gruppe von Menschen zu
seinen Wahlverwandten und zeigt
darin eine Art solidarisches Verhal-
ten, welches in Dokumentarfilm
eher eine Seltenheit darstellt.
Durch die Gemeinsamkeit des
Geburtsdatums versucht Kossa-
kowski eine besondere Art des
Vertrauens und der Affinitat zu
erzeugen, um die im Dokumen-
tarfilm nicht zu unterschiatzende
Hemmschwelle zwischen dem
Filmenden und den Gefilmten zu
tiberwinden. «Ich habe sie angeru-
fen und meinen Namen mit einer
kurzen Nachricht hinterlassen:
“Wie geht’s Dir?” Einige haben
wihrend mehreren Monaten nicht
zuriickgerufen, aber die meisten
haben friiher oder spater angeru-
fen. Niemand hatte ihnen bis anhin
mit wirklichem Interesse die Frage
gestellt, somit waren sie gesch-
meichelt, dass jemand sich interes-
sierte.»

Die Kinder vom Mittwoch,
dem 19. Juli 1961 sind zur Zeit der
Filmaufnahme 36 Jahre alt; sie sind
in einem Alter, in dem die «Inves-
titionen» der Jugend Friichte
tragen sollten. Die Protagonisten
von Sreda — Polizisten, Strafgefan-
gene, Kranke, Unternehmer,
Alkoholiker, Schwangere, Arbeits-

218

lose — vermitteln jedoch einen
andern Eindruck: die Wohnungen
sind klein, das Mobiliar billig, die
Tapeten vergilbt. Der erdriicken-
de russische Alltag, die tdglichen
Schikanen und die allgemeine
Perspektivlosigkeit stehen den
Menschen ins Gesicht geschrieben.
Dennoch wagt niemand sich vor
der Kamera zu beklagen, und es
bleibt offen, ob dies aus Stolz
geschieht oder weil sie sich mit
ihrer Situation abgefunden haben.
Die schwangere Alexandra, eine
verarmte, kettenrauchende
Alkoholikerin bringt trotz der
Warnungen der Arzte ein Kind zur
Welt. Ein Polizist erzahlt, dass er
im Dienst Menschen umgebracht
hat. Die Lehrerin erkldrt mit
unsicherem Gesichtsausdruck,
dass sie zufrieden sei, und ein
Mann, Insasse einer psychiatri-
schen Klinik, behauptet kaum
glaubhaft, dass alles bestens
funktioniere.

Kossakowski bedient sich in
Sreda des beobachtenden und
kommentarlosen «Dokumentaris-
mus». Dies wird auch Direct
Cinema oder cinéma vérité genannt
und entwickelte sich im Laufe der
60er Jahre in Abgrenzung zu den
«Erklardokumentarfilmen». Letzte-
re zeichnen sich dadurch aus, dass
die Filminstanz die eigenen
Stimme mittels eines voice-overs
iiber die Stimme der Protagonis-
ten legt. Beim Direct Cinema hinge-
gen lasst der Filmemacher jegliche
verbale Interpretation aus und
raumt den Stimmen der gefilmten
Leute grossen Platz ein. Dieser
beobachtende Modus hat den
Nachteil, dass die Botschaft des
Filmemachers die Zuschauer nur
in Bildern und mittels Montage
erreicht. Die Funktion des Filme-
machers wird auf die beschreiben-
de Instanz reduziert.

Kossakowski’s Montage folgt
keinem iibergeordneten, argumen-
tativen Prinzip; die Einstellungen
sind lose aneinandergekettet, so

dass man von einer «subjektiv-
assoziativen Montage» sprechen
kann. Ahnlich wie bei «Essayfil-
men» spielt hier der «intuitiv»
operierende Gestaltungswille des
Filmemachers die Hauptrolle.
Kossakowki ist meines Erachtens
imstande die Menschen in einer
ungeschminkten und ehrlichen Art
und Weise zu zeigen. In der
Intimitdt und Direktheit der
Beobachtung lasst sich dieser Film
ohne weiteres mit den «fiktiona-
len Filmen» vergleichen. Sreda ist
ein behutsamer und persénlicher
Film. Der Blick des Filmemachers
richtet sich nach «Innen», zu den
Wurzeln der eigenen Existenz.
Ausserdem machen die Bilder von
Sreda deutlich, wie Kossakowski
seine Generation sieht. Er bemerkt
hierzu spéter: «Das wichtigste, das
ich tiber diesen Menschen gelernt
habe, ist, dass sie keinen Appetit
auf das Leben entwickelt haben,
das ist der traurigste Teil. 36 ist
das beste Alter im Leben, aber
nicht fiir sie. Fiir sie ist das Leben
nicht besonders lustig.» Kossa-
kowski hat es aber nicht bei den
Dreharbeiten bewenden lassen,
sondern hat fiir alle Beteiligten im
Anschluss an den Film eine Party
organisiert. So vermittelt Kossa-
kowski mit seinem Film nicht nur
ein beeindruckendes Bild des
heutigen Russlands, sondern
versucht auch, neue Freundschaf-
ten zu bewirken.

Omer Riza Even

1 Die Zitate sind dem Pressetext des
Verleihs LOOK NOW! entnommen und
stammen aus dem Interview, welches Anne
Kane mit Kossakowski im Independent
gefiihrt hat (Nov. 1997, Edinburgh).



SAUNDERS Graham. 1998.
Tropical Interludes: European
Life and Society in South-
East Asia. Kuala Lumpur:

Oxford University Press. 235
p- ISBN 983 56 00368 (pbk.).

Als die «BBC Radio» 1974 ihre
indien-erfahrene Klientel dazu
aufforderte, Episoden aus dem
fritheren Raj-Leben zu erzihlen,
meldeten sich 60 Veteranlnnen und
erklarten sich willens, in Tonband-
gesprachen Riickschau zu halten.
Die «BBC» publizierte das Resul-
tat 1975 im Band Plane Tales from
the Raj (Futura Publications). Wer
das Buch - als eines von vielen
Beispielen verdffentlichter
Sehnsucht nach dem Verlorenen —
heute zur Hand nimmt, gewinnt
den Eindruck, es seien nicht 25,
sondern 100 Jahre vergangen seit
der Drucklegung. Verklart erinnern
sich die britischen Damen und
Herren aus allen kolonialen Sozial-
schichten ihrer Indienzeit und
suchen zu beweisen, wie englisch-
achtbar doch samtliche Spielregeln
des alltdglichen Lebens eingehal-
ten wurden.

Der Kontrast zu Graham
Saunders’ Textsammlung iiber
koloniale Existenzen in Burma,
Malaysia, Sumatra, Saravak, Java
und Indochina kénnte grosser nicht
sein. Der Herausgeber biindelt
Aufzeichnungen von 23 Autorln-
nen der drei pragenden Kolonial-
nationen in Stidostasien aus den
Jahren 1880 bis zur Zwischen-
kriegszeit. Die ausgewéahlten
Verfasserinnen und Verfasser waren
entweder Siedler in verschiedenen
Berufen — meist an Aussenposten —,
ihre Frauen oder durchreisende
Beobachter. Saunders sucht mit
dieser Mischung aus englischen,
hollandischen und franzosischen
Auffassungen tiber das Herrenle-
ben in Fernost nationale Unter-

schiede, aber auch Gemeinsamkei-
ten aufzuzeigen.

Aus ethnologischer Sicht inte-
ressiert dabei weniger, ob der
niederlandische Mynheer sich in
Java sein Amsterdam rekonstruier-
te und nicht mehr fortziehen wollte,
die Englander im Gegenteil keine
Wurzeln schlugen und stets die
Tage bis zum Heimaturlaub zdhlten
oder die Franzosen — immer nervos
die Stufen der Karriere im Blick —
bis hin zu schweren Krankheitser-
scheinungen litten, wenn sie sich
an einem Dschungelposten vom
nachsthoheren Vorgesetzten
iibergangen fiihlten. Auch sind fiir
heutige Ethnologlnnen die
verschiedenen Formen von
Spannungen zwischen der autoch-
thonen Bevoélkerung und ihren
fremden Beherrschern von weit
geringerem Interesse als noch zur
Zeit der kolonialen Berichterstat-
tung. Denn die Fakten sind bekannt
und langst aus allen Blickwinkeln
wissenschaftlich bearbeitet. Nein:
Fesselnd und die Lektiire lohnend
ist etwas ganz anderes, ndmlich die
Darstellung der auf vielen Alltags-
schlachtfeldern ausgetragenen
Kampfe von Engldndern gegen
Engldnder, Hollaindern gegen
Holldnder, Franzosen gegen
Franzosen, Frauen gegen Frauen,
Ménner gegen Frauen und
umgekehrt. Psychologische Kriege,
soziale Kriege, Klassenkriege vor
fremder tropischer Kulisse.

Von solchen «Kriegen» handeln
einige der Aufsétze. Die Texte sind
Paradebeispiele fiir die «dichte
Beschreibung zum Verstehen kultu-
reller Systeme» (Geertz). Als
Kolonisatoren transferierten die
Westeuropaéer ihr jeweiliges kultu-
relles System in ethnische und
klimatische Fremdzonen in der
Annahme, unter heimischen
Pramissen dort besonders erfolg-
reich operieren zu kénnen. Haufig
erwiesen sich diese Systeme ausser-
halb der Entstehungsgebiete als
wenig tragfdhig. Unter ausser-

va

gewohnlichen Rahmenbedingun-
gen traten die Schwéachen zutage.

Ein gutes Beispiel ist die
Mission. Missionare gehodrten in
den Augen der englischen
Kolonialverwaltung zur untersten
Klasse der Ausldnder. Sie wurden
verlacht, verachtet und genétigt,
sich der Lebensweise der Eingebo-
renen anzugleichen. Der amerika-
nische Missionar Henry Park
Cochrane — er war Ende des letzten
Jahrhunderts in Burma tatig -
schreibt: «Many have maintained
that the missionaries should
abandon their mode of living, and
adopt the customs and costume of
the people among whom they
labour.» Cochrane klagt iiber die
ihm und seiner Frau zugewiesene
Hiitte, das schlechte Essen, die
Gesundheitsgefahrdung und die
soziale Ausgrenzung. Das christlich
gepragte, kulturelle System &dchtet
in der Fremde den Priester, der das
System letztlich tragen sollte, und
behindert damit die Bekehrung als
Akt der politischen Unterwerfung.
Das ist systemimmanente Selbst-
schddigung.

Weitere Beispiele sind die Intri-
gen, die gesellschaftlichen Hack-
ordnungen in Ubersee, die
zersetzenden Streitereien als Folge
der tibertrieben zur Schau gestell-
ten kolonialen Beamten- und
Militdrhierarchie. Solche Entwick-
lungen liefen in den Kolonien aus
dem Ruder und programmierten
—da ohne die schiitzenden heimat-
lichen Beziehungsnetze — das Schei-
tern.

Vermutlich hatte der Heraus-
geber bei seiner Textwahl die selbst-
zerstorerische Dimension
westlicher Kultur in fremder
Umgebung nicht im Visier. Sie ist
der rote Faden in der Textsamm-
lung.

Susanne Knecht

219

TSANTSA 4.1999



TSANTSA 4.1999

SILBERSTEIN Jil. 1998. Innu: a
la rencontre des Montagnais

du Québec-Labrador. Paris:
Albin Michel (Terre Indien-
ne). 464 p., photos noir /
blanc, bibliographie. ISBN
2-226-10000-8.

Innu n’est pas le plaisant récit
de voyage auquel on pourrait
s’attendre. Il s’agit, comme l'auteur
le veut, d'un témoignage, et d’'un
témoignage engagé puisqu’il
prend nettement position en faveur
des autochtones, dénoncant les
avanies et exactions qu’ils ont
subies et subissent encore sous la
domination canadienne et québé-
coise. La recherche a été entamée
sur le terrain en 1992, en rapport
avec la célébration du cinq cen-
tiéme anniversaire de la «décou-
verte» du Nouveau Monde, qui fut
pour Silberstein, comme pour
d’autres, 'occasion de découvrir
les conséquences désastreuses de
cet événement pour les premiers
habitants du continent. Innu est le
nom que se donnent les Amér-
indiens — appartenant a la grande
famille linguistique algonquien-
ne — appelés Montagnais par les
Québécois. Peuplant les régions
boisées du sud du Labrador et du
Moyen Nord québécois, ils sont
une quinzaine de milliers aujour-
d’hui; la plupart vivent dans des
réserves. Les enquétes de 'auteur
parmi eux, un a deux mois dans
chacune de trois des réserves, et
un séjour «dans le bois», ont été
suivies par quatre ans d’élabora-
tion (p. 427). L'impression de
spontanéité dans l'expression et
dans la construction de ce gros
volume est donc le résultat déli-
béré d’un long travail et non pas
un défaut da a un reportage a la
va-vite.

Le livre se compose de quatre
parties correspondant a chacun des
lieux d’enquéte, serties entre un
prologue et un épilogue peu consé-
quents. L'été est passé a Pointe-
Bleue, une réserve accessible et
passablement urbanisée; suit un
séjour automnal dans un camp de
chasse satellite de cette réserve;
novembre et décembre a Sheffer-
ville, ville miniére abandonnée et
tres isolée au nord du territoire
montagnais, printemps enfin a
Mingan, sur la basse cote nord de
I’estuaire du Saint-Laurent. Le
Labrador du titre de 1'ouvrage
n’intervient que briévement dans
I’épilogue: quelques pages sont
consacrées a la communauté
martyre de Davis Inlet, ott «I’hor-
reur frisait l'intolérable» (p. 429).
Signalons au passage que, bien que
l’auteur considere les Naskapis
comme proches parents des
Montagnais, il ne les mentionne
malheureusement qu’a travers les
propos peu flatteurs de tiers (par
exemple p. 303). Le livre comporte
aussi de belles photos, qui ancrent
les émotions a des visages.

Mais le rythme de I'ouvrage est
essentiellement marqué par la
succession de nombreux textes
courts, d’'une demi a huit pages,
juxtaposés souvent sans transition
apparente. Il s’agit d’«une chro-
nique faite de voix multiples. Une
chronique foisonnante dans la-
quelle les personnes approchées
permettraient 1’élaboration d’une
mosaique... selon moi la seule
approche susceptible de restituer
l'identité montagnaise d’aujour-
d’hui au Québec» (p. 11). Tres
souvent, I'auteur y cede la parole a
ses interlocuteurs, mais il y a aussi
des exposés historiques, des
légendes, des impressions, des
anecdotes, des fragments de bio-
graphies, etc. On y parle de tout
ce qui permet de comprendre les
Innus, non seulement d'un point
de vue extérieur, mais aussi en

endossant I’empathie de l'auteur,
empathie qui constitue l'aspect a
mon avis le plus remarquable de
son ouvrage. Les sujets sont
abandonnés puis repris, parfois
sous un autre angle, dans une
spirale dont chaque révolution
approfondit notre compréhension.
En l’absence d’index, cette struc-
turation favorise la lecture d’agré-
ment, au détriment du potentiel
de ce livre comme instrument de
travail.

Le laminage systématique de
I'identité amérindienne, la spolia-
tion et la dévastation de leur terri-
toire, le racisme dont ils sont
victimes, les impasses administra-
tives et juridiques qui sont
associées a tout cela, sont exposés
sans complaisance et ne manquent
pas de provoquer l'indignation.
L'intensité de 1'«appel du bois» est
rendue de main de maitre (par
exemple p. 104-105), aussi bien que
celle de la force opposée, irrépres-
sible, de la modernité qui s'impose
aux autochtones. Les graves pro-
blemes sociaux, abordés franche-
ment et longuement discutés, ainsi
que la tres grande diversité des
situations individuelles, apparais-
sent comme des conséquences de
ce déchirement entre tendances
antagonistes. La fracture se joue
entre individus, entre familles,
entre clans, entre générations, mais
aussi, douloureusement, a l'inté-
rieur des consciences.

Les passages consacrés a la
préhistoire et a I'ethnographie de
la période traditionnelle, courts,
constituent un point faible de
l'ouvrage. Le présent ethnogra-
phique qui préside a la descrip-
tion de la culture «traditionnelle»
semble s’appliquer a la période
précédant immédiatement 1'arri-
vée des Blancs. Il est étendu a la
préhistoire lointaine, par une extra-
polation contre laquelle les ethno-
historiens, soucieux de rendre
justice a I'histoire de ces peuples,



mettent en garde depuis plusieurs
décennies. Et on n’apprend nulle
part ce qui en est caduc aujour-
d’hui. La description de lattitude
respectueuse du chasseur tradi-
tionnel envers la faune, opposée
au massacre des castors qu’il
commet pendant la période de
traite des fourrures instituée par
les colons européens, risque de
renforcer les stéréotypes du lecteur
moyen a sensibilité écologique. Il
eut été opportun de faire ici
référence aux publications d’an-
thropologues a ce sujet, par
exemple les débats édités par
Krech (1981).

Le livre de Silberstein ne s’en
réclame pas: il ne doit donc pas
étre jugé selon les criteres de 1'une
ou l'autre des sciences humaines.
Talent littéraire et figures de style
en plus, jargon et pédanteries en
moins, ce livre se démarque aussi
des ouvrages académiques sous
d’autres aspects, méme si la
construction du texte par juxtapo-
sition de vignettes et de voix
multiples n’en est plus un, depuis
les expériences d’écriture produites
sous le signe du «post-moder-
nisme» en révolte contre 1’ethno-
graphie traditionnelle. Le recours
fréquent et délibéré au pathos,
marqué également dans le vocabu-
laire mis a contribution, tranche
avec le genre académique. L'auteur
s’attache a la restitution des
émotions, du vécu, et y ajoute de
son intuition, qu'il a fort percante.
J'ai regretté qu’il n’en dise pas plus
sur les éventuelles libertés édito-
riales qu’il s’est permises dans la
transcription des entrevues: une
note a ce sujet eut été bienvenue. I1
décrit et fait parler des personnes
vivantes: comment s’est-il accom-
modé du respect de 'anonymat,
surtout lorsque les propos ne sont
pas entierement positifs? Nonobs-
tant ces lacunes dans la présenta-
tion des aspects méthodologiques,
'ethnologue ne peut manquer de

rendre hommage aux qualités
manifestes de 'enquéteur: sens
aigu de l'observation, capacité a
mettre ses interlocuteurs en
confiance et a obtenir des témoi-
gnages personnels et profonds lors
de terrains relativement courts.

A propos du futur des Innus,
Silberstein nous meéne au bord du
désespoir, mais il place ici et la une
note moins pessimiste. «Certains
seront enclins a souligner une
certaine faiblesse de caractére chez
ces Amérindiens, voire beaucoup
de passivité [...] Je ne crois pas a
cette “faiblesse”» (p. 144). Leur
maniere de recevoir les pires coups
du sort «témoigne de cette dispo-
sition d’esprit qui, jusqu’ici, a
permis aux Innus de subir sans
tout a fait se perdre. Pour peu
qu’enfin les Canadiens leur recon-
naissent le droit a 'autodétermi-
nation, pareille force pourrait bien
leur permettre de sortir entiers du
laminoir» (p. 145). Dans I'épilogue,
'auteur replace les revendications
des Innus dans le contexte de la
question autochtone dans les
Amériques, et appelle le Canada
a accepter le partenariat que lui
propose ses Premieres Nations.

Silberstein nous lance un pavé
dans tous les (bons) sens du terme.
C’est un livre fort, plein d’émo-
tion, bien écrit, qui correspond a
son objectif de témoigner en faveur
des Innus. L'auteur se sent mani-
festement trés proche des Amér-
indiens et il nous fait partager cette
proximité. La lecture d’Innu m’a
restitué bien des sentiments et
émotions de mes terrains chez
d’autres autochtones du Canada: a
ce titre, je I’ai ressenti intuitive-
ment comme «vrai». Les défauts
que j’'y trouve sont justement le
revers de ces qualités. Tres a 1'aise
dans la description du présent,
l'auteur ne parvient pas toujours a
le relier au passé mieux que par
les connaissances, parfois nébu-
leuses, qu’en ont ses interlocuteurs.

Les passages au ton pamphlétaire
manquent évidemment de nuance.
Et on se demande parfois si
l'auteur n’en a pas plus «vu» ou
écrit que certaines situations ne
permettaient dy trouver: la part
de la sensibilité de 1'écrivain est
difficile a évaluer. Ainsi, je préfere
considérer cet ouvrage comme
complémentaire d’autres textes sur
les Innus. Malgré mon immense
sympathie pour la démarche de
Silberstein, je ne le recommande-
rais a des lecteurs non avertis qu’a
la condition qu'ils lisent également
autre chose (ils trouveront des
références dans la bibliographie
du volume), par crainte de les voir
se forger une opinion fondée
essentiellement sur les émotions
saillantes de ce livre. Cela dit,
louons Innu.

Référence

KRECH Shepard III (éd.). 1981. Indians,
Animals, and the Fur Trade: A Critique of
Keepers of the Game. Athens: University
of Georgia Press.

Yvon Csonka

221

TSANTSA 4.1999



	Comptes rendus = Rezensionen

