
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)

Artikel: Zur Archäologie von Design und Ethnologie

Autor: Iselin, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Archäologie von
Design und Ethnologie

Regula Iselin

Die Frage nach der Bedeutung
sogenannt «primitiver» Kunst für die
Kunst der klassischen Moderne ist unter
dem Begriff Primitivismus von der
Kunstgeschichte gestellt und beantwortet
worden. Auch die Literaturgeschichte hat
sich der Frage angenommen. Sowohl die
kunsthistorischen als auch die
literaturgeschichtlichen Untersuchungen kommen
in der Regel zum Schluss, dass «primitive»

Kunst für die Ästhetik der Moderne
von zentraler und grundlegender Bedeutung

war. Umso erstaunlicher ist, dass die
Fragen, ob und wie Ethnographica im
Rahmen der Designgeschichte rezipiert
worden sind, und welche Bedeutung sie
für die moderne Gestaltung hatten, bis
anhin noch kaum gestellt, geschweige
denn beantwortet worden sind. Dieser
Mangel erscheint umso gravierender, als

mit den angewandten Künsten ein zentraler

Impuls der Moderne aus dem Blickfeld
der Geschichtsschreibung der Kunst
verschwindet.

Als Phänomen wird Primitivismus in
der Geschichte der angewandten Kunst

allenfalls am Rande, vor allem in
Zusammenhang mit Art Déco, gestreift. Der
Begriff Primitivismus, oder ein vergleichbarer

Begriff, existiert jedoch in der
Designgeschichtsschreibung nicht. Falls
die Kunstgeschichte die Rezeption «primitiver»

durch die angewandte Kunst
überhaupt thematisiert, dann lediglich als
Reaktion auf und als Nachvollzug der
Entwicklungen im Bereich der autonomen

Kunst. Es wird im allgemeinen
selbstverständlich von der Annahme
ausgegangen, dass Avantgarde-Künstlerinnen

afrikanische und ozeanische Kunst
entdeckt und popularisiert hätten, sodass
sich deren Formen und Konstruktionen
bis in die Alltagskultur verbreitet hätten.

Aus Skepsis gegenüber der soziokul-
turellen Relevanz von kunsthistorischen
«Entdeckungsgeschichten» bin ich bei der
Erarbeitung der Geschichte einer der
ersten Sammlungen afrikanischer Kunst in
meiner Lizentiatsarbeit von einem erweiterten

rezeptionsgeschichtlichen Ansatz

ausgegangen. Denn meines Erachtens
impliziert der kunsthistorische Primiti-



7
vismus-Begriff ein zu eng gefasstes, allzu
kunstimmanentes rezeptionsgeschichtliches

Konzept. Zudem ist die Rezeptionsgeschichte

der Avantgardekunst der
klassischen Moderne selbst noch weitgehend

ein dunkles Kapitel. Fest steht, dass

spätestens zu Beginn des 20. Jahrhunderts
ein Wandel in der Wahrnehmung von
Ethnographica stattgefunden hat: aus
Objekten dokumentarischen Charakters
wurden Kunstgegenstände.

Auf der Suche nach einem Erklärungsansatz

für diesen Umwertungsprozess
habe ich nach Quellentexten von
Benutzerinnen, Betrachterinnen und Sammlerinnen

von aussereuropäischer Kunst
gesucht und die institutionellen Formen
der Wahrnehmung, die Geschichten von
Sammlungen, Museen, Ausstellungen
sowie die Geschichte des Flandels mit
Ethnographica miteinbezogen. Dabei bin
ich zum Schluss gekommen, dass spezifische,

eigenständige Entwicklungen in der
Designgeschichte dazu geführt haben,
dass «primitive» Kunst überhaupt als
solche wahrgenommen wurde, dass sie

einen Ausstellungs- und schliesslich
beträchtlichen Marktwert bekommen hat.

Ständige oder temporäre Präsentationen

von Ethnographica haben historisch
zuerst und - wichtiger noch - kontinuierlich

im Rahmen von (kunst-) gewerblichen

Ausstellungen und Museen
stattgefunden, also lange Zeit bevor
«primitive» Kunst vom Kunstbetrieb
vereinnahmt und auf Masken und Skulpturen

reduziert worden ist. Es handelt
sich um eine vergessene und im übrigen
auch von der ethnologischen
Wissenschaftsgeschichte ignorierte Tradition, die
einen Zeitraum von der Mitte des 19.

Jahrhunderts bis ca. in die vierziger Jahre
des 20. Jahrhunderts umspannt. Eine
Vielzahl von Völkerkundemuseen im
deutschsprachigen Raum geht auf (kunst-)
gewerbliche Sammlungen oder zumindest

auf Anregungen aus Gewerbekreisen

zurück.

Das «Ethnologische
Gewerbemuseum»

Ein in der Museumslandschaft vermutlich

einzigartiges Beispiel, welches auch
seinem Namen nach die historischen
Verflechtungen von Ethnologie und
Gewerbe zum Ausdruck bringt, ist das

«Ethnologische Gewerbemuseum», das
zwischen 1885 und 1905 in Aarau existiert
hat. Sein Zweck bestand darin, «eine
vergleichende Übersicht des Völkergewerbes

aller Zonen und Zeiten» zu bieten.
Das Museum umfasste diverse Sammlungen

von Gebrauchsgegenständen «in all
denjenigen Varietäten, welche [dieselben]

dem Gewerbefleiss aller Völker und
Jahrhunderte zu verdanken» haben. Die
Gliederung der Sammlung veranschaulicht

die breit gefächerten, weder
geographisch, historisch noch thematisch
begrenzten Interessen. Man erwarb
Rohprodukte aller Art, sowie Industrie-
und Kunstprodukte, und bildete eine
etwas kuriose Abteilung mit Gegenständen,

die «das Seelenleben der Naturvölker
in Schrift und Wort, in Bild und Ton, in
Ernst und Scherz» veranschaulichen
sollten.

Die Beschäftigung mit «primitiven»
Kunstformen in (kunst-) gewerblichen
Institutionen hatte einen konkreten
Hintergrund, der im Zweck des
Trägervereins des «Ethnologischen
Gewerbemuseums», der Mittelschweizerischen
Geographisch-Kommerziellen Gesellschaft,

deutlich wird. Dieser bestand einerseits

in der Förderung des Gewerbes und
der Exportindustrie, andererseits in der
Förderung des Studiums der Geographie.
Gewerbeförderung durch Geschmacksforschung

und durch Geschmacksbildung
der Produzentinnen und Konsumentinnen

galt am Ende des 19. Jahrhunderts
als wichtige Voraussetzung für die
Erschliessung neuer Absatzmärkte sowohl
im Aus- als auch im Inland und damit
auch als Voraussetzung für die zumindest

wirtschaftliche Partizipation der
Schweiz am Kolonialismus.

Den Ethnographica wurde von
gewerblichen Kreisen jedoch nicht nur eine

19 0



ästhetische Relevanz zugesprochen,
sondern insbesondere im Hinblick auf die
Verarbeitung von in Europa unbekannten

Rohstoffen auch eine technische. Der
sachliche Blick des Kunst-Gewerbes, der
in erster Linie auf technische, materielle
und formale Aspekte der fremden
Gegenstände gerichtet war, hat eine relativ
unvoreingenommene, nüchterne und
vorurteilsfreie Beschäftigung mit «primitiven»

künstlerischen Formen ermöglicht.
Die Gewerbemuseen und -schulen, resp.
deren kunstgewerbliche Abteilungen
zeichnete im allgemeinen die offenbar
selbstverständliche Annahme einer
Universalität von Kunst und Kunstgewerbe

aus, die zu jener Zeit ein Novum
darstellte. Dass auch der kunstgewerbliche

Bezug auf ethnographische Objekte
vielfach auf Missverständnisse zurückging,

und dass er letztlich wie viele andere
«interkulturelle Beziehungen» auf ungleichem

Tausch und auf einem Machtgefälle
beruhte, braucht hier wohl nicht betont
zu werden. Entscheidend und interessant
ist in diesem Zusammenhang, dass es sich

um produktive Missverständnisse handelte.

In der Ethnologie, die sich in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zu
formieren und akademisch zu etablieren
begann, war hingegen umstritten, ob
Kunst und Kunstgewerbe sozusagen als

anthropologische Tatsachen zu begreifen
wären. Mit der Ausdifferenzierung der
Museumslandschaft um die Jahrhundertwende

kam es einerseits zu eigentlichen
Abgrenzungsproblemen zwischen Ethnologie

und Kunstgewerbe, denn die
Unterscheidung zwischen Ethnographica und
Kunst bedrohte die Völkerkundemuseen
mit dem Verlust wesentlicher Sammlungen.

Andererseits argumentierten die
Verantwortlichen der Völkerkundemuseen

mit den Bedürfnissen und Anforderungen

(kunst-) gewerblicher Kreise, um
sich die finanziellen Mittel für den Unterhalt

ihrer Sammlungen zu sichern und
ihre Aktivitäten zu legitimieren.

Auch wenn Kunst und Kunstgewerbe
von der Ethnologie nicht unbedingt

als universell betrachtet wurden, so wurde
die unabsehbare Fülle von Ornamentik-

und Architekturstudien der Ethnologen
(und Prähistoriker) doch von den Theoretikern

der angewandten Künste rezipiert
und im Zuge der Aufwertung des
Kunstgewerbes als Ursprung aller Kunst bei
einem breiten Publikum popularisiert.
Seit den ersten Weltausstellungen, die
entsprechende Vergleichsmöglichkeiten
boten, haben zunächst Kunstformen
aussereuropäischer Hochkulturen und
dann auch «primitive» künstlerische
Äusserungen, trotz Evolutionismus, zur
historischen und soziokulturellen
Relativierung des Ästhetikbegriffs beigetragen.
Von besonderer Bedeutung wurden
Ethnographica in der Diskussion um
Naturalismus oder Abstraktion als
Ursprung resp. degenerative Erscheinung
des künstlerischen Schaffens.

Künstler als
Ethnologen

In Anbetracht dessen, was sich auf
theoretischer und institutioneller Ebene

abspielte, stellt sich auch die Frage, was
auf der Ebene praktischen werkkünstlerischen

Schaffens geschah, zumal
Ethnographica in Vorbilder- und
Mustersammlungen integriert und Völkerkundemuseen

von den Kunstgewerbeschulen
als Studienorte genutzt wurden. Bis anhin
habe ich nur wenige Objekte gefunden,
an denen die Beschäftigung mit «primitiven»

Kunstformen sichtbar wird. Es
erscheint jedoch unwahrscheinlich, dass
sich die Auseinandersetzung in gestalterischer

Theorie und Lehre sowie in
Sammlungs- und Ausstellungstätigkeit
nicht an Gegenständen oder zumindest
Skizzen und Entwürfen manifestiert und
somit sinnlich wahrnehmbar gemacht
werden kann.

Meine weiterführenden Studien und
Recherchen bestehen darin, entsprechende

Objekte zu finden. Ich gehe angesichts
der geschilderten Ausgangslage von der
Hypothese aus, dass «primitive» Materialien,

Techniken, Ornamente, Farben und
Formen für die angewandten Künste



7

Von Max Bill gestaltetes

Ausstellungsplakat. Die

Ausstellung sollte meines

Erachtens ein Gegengewicht

schaffen gegen die offizielle,

antimoderne, zunehmend

nationalistische und an die

klassische ästhetische

Bildungstradition anknüpfende

Kulturpolitik der dreissiger

Jahre und ein Zeichen der

Aufgeschlossenheit gegenüber

der internationalen modernen

Kunstentwicklung setzen.

Nach Martin Heller ist das

Plakat «eine Inkunabel des

fortschrittgläubigen Blicks

nach vorn, der den Blick

zurück souverän integriert

und nutzbar macht. In solcher

Ästhetik konkretisiert sich der

Primitivismus der Design-

Moderne; vorgeführt wird

eine utopistische Symbiose

phänomenologisch

unterschiedlicher, aber im Geist

wie im Herzen vereinter

Idealitäten.»

© 1999 Pro Litteris, Zürich

ebenso kreative Anstösse gegeben haben
wie für die autonome Kunst, im Bereich
der Gestaltung von Inneneinrichtungen,
Textilien, Möbeln o.Ä. jedoch weiterreichende

Konsequenzen und unvergleichlich

grössere soziokulturelle Relevanz
hatten als in Kunst oder Literatur der
klassischen Avantgarde.

Im weiteren gilt es, die im Ansatz
bereits beantwortete Frage auszuarbeiten,
welche realen oder lediglich angenommenen

Qualitäten präkapitalistischer,
vorindustrieller Kunstformen in der
Inkubationszeit der modernen Gestaltung
wirksam wurden. Der Rezeptionsprozess
muss zudem mit den kunsttheoretischen
Fragestellungen der Zeit in Zusammenhang

gebracht werden. Die grosse zeitliche

Kontinuität der Beschäftigung mit
«primitiven» Formen, Farben, Ornamenten,

Materialien und Techniken ist wie
erwähnt bemerkenswert; interessant ist
jedoch vor allem, dass damit die europäischen

Ismen und Stilgrenzen gesprengt
wurden. Es ist daher davon auszugehen,
dass im Untersuchungszeitraum vom
späten 19. Jahrhundert bis ca. in die
vierziger Jahre des 20. Jahrhunderts die
Rezeption unterschiedliche Formen
angenommen hat. Nicht auszuschliessen
ist, dass der Primitivismus in Bezug zur
Gestaltung eher auf einer konzeptionellen
als auf einer formal-ästhetischen Ebene

zu sehen ist.
Im Zeitraum der klassischen Moderne

wurden die europäischen Traditionen
zum einen, soweit volkstümlich, neu
vitalisiert, zum anderen aber zunehmend
radikaler in Frage gestellt und abgelehnt.
Das Finden von zeitgemässen, den
Erfordernissen und Ansprüchen der Zeit
entsprechenden Formen wurde gleichzeitig

immer dringender. Die Gewichte
bei der Suche und Verarbeitung neuer
Inspirationsquellen verschoben sich von
einer vor allem von technischen und
handelspolitischen Interessen getragenen
Motivation zu Fragen nach den Grundlagen

der Gestaltung, nach ihrer grundlegenden

Erneuerung und ihrer gesellschaftlichen
Bedeutung.

«Wie Bastarde von
Wildenkunst und
Kinderspielzeug»

Eine kunsthistorische These lautet,
dass «primitive» Kunst in gesellschaftlichen

Umbruchsituationen und in Zeiten
der Veränderung des ästhetischen
Wertesystems zur Konsolidierung und
Legitimierung der neuen ästhetischen
Anschauungen diente. Von den Rezipi-
enten wurde jedoch auch die Diskrepanz
zwischen «Primitivität» und Moderne
wahrgenommen. Eine Aussage von Paul
Klee zum Beispiel über die Materialstudien,

die in den Werkstätten des Bauhauses

durchgeführt wurden, bestätigt die
Vermutung, dass sich primitivistische
Phänomene nicht generell und nicht
widerspruchsfrei unter die Moderne
subsumieren lassen. Er schrieb in einem
Brief, die Materialstudien kämen ihm vor
«wie Bastarde von Wildenkunst und
Kinderspielzeug». Diese Äusserung
verweist einerseits darauf, dass die
Auseinandersetzung mit «primitiver»
Kunst ästhetisch komplexe Formen
annahm, und dass das Finden entsprechender

Gegenstände dementsprechend
schwierig ist. Andererseits kann die
Aussage auch als Hinweis darauf
interpretiert werden, dass die Rezeption
«primitiver» Kunst möglicherweise auch
die Form von Ablehnung annehmen
kann. Dabei ist nicht zu vergessen, dass

moderne Kunst selbst zuweilen als
«primitiv» verunglimpft wurde und
durch solche Äusserungen die Diffamierung

aufgefangen und ins Positive gewendet

wurde.
Dass «primitive» Gestaltungsformen

nicht einfach Vorbild waren, und dass das
Verhältnis zwischen Moderne und «Primitivität»

auch im zeitgenössischen Bewusst-
sein als komplex wahrgenommen wurde,
kommt auch in einer Äusserung von
Marcel Breuer - wie Paul Klee ein
«Bauhäusler» - zum Ausdruck. Breuer
stellte zwar eine Parallele fest zwischen

192



7
Volkskunst und moderner Bewegung,
betrachtete sie aber als diametral
entgegengesetzt. Trotzdem beobachtete er zwei
gemeinsame Charakteristiken: die
unpersönliche Form sowie eine Tendenz zur
Entwicklung anhand rationaler Linien,
die von vorübergehenden Moden
unbeeinflusst sind.

Formale und motivische Anleihen an
«primitiven» Kunstgegenständen, wie sie
z.B. bei Einrichtungsgegenständen des
Art Déco' augenfällig sind, sind meines
Erachtens als Exotismus zu bezeichnen
und damit als modisches Phänomen.
Primitivismus dagegen meint die Suche
nach dem Wesentlichen und Unverbildeten

als Grundlage für die grundsätzliche
Erneuerung der angewandten genauso
wie der autonomen Kunst.

Meines Erachtens berührt Marcel
Breuers Aussage auch den Problemkomplex

der zeitgleichen Wiederbelebung
oder sogar Erfindung von volkstümlichen
Traditionen sowie der Abgrenzung
gegenüber den damit verbundenen
regressiven Ideologien. Gerade ideologische

und kulturpolitische Fragen werden
bei den kunsthistorischen Primitivismus-
Theorien gerne ausgeblendet, sind jedoch
für das Verständnis des Phänomens
unbedingt miteinzubeziehen.

Da die designgeschichtliche Rezeption
«primitiver» Kunst bis anhin nicht
aufgearbeitet worden ist, bilden die kunsthistorischen

sowie die literaturgeschichtlichen
Primitivismus-Theorien bzw. Definitionen
die kritischen Referenzpunkte meiner
Studie zu diesem Thema. Abgesehen von
der begrifflich definitorischen Arbeit
gehört zur ästhetischen Seite des Primitivismus

nicht nur die Auseinandersetzung
mit den regressiven oder progressiven
Ideologien, mit denen die Rezeption
unterlegt wurde. Nur bei integrierter
Betrachtung der praktischen, theoretischen,

institutionellen, soziologischen,
wirtschaftlichen und kulturpolitischen
Aspekte können die als Paradox der
Kultur der Moderne erscheinenden primi-
tivistischen Tendenzen erfasst werden.

Autorin

Regula Iselin, wissenschaftliche
Mitarbeiterin der Basler Afrika Bibliographien.
Die Lizentiatsarbeit mit dem Titel Die
Polyvalenz des «Primitiven» - Zur
Rezeptionsgeschichte afrikanischer Kirnst in der
Schweiz (Zürich: Argonaut-Verlag, 1996)
bildet die Grundlage eines Ausstellungsprojektes

und der Dissertation bei Prof.
M. Oppitz, Zürich.

Adresse: Birkenstr. 44, CH-4055 Basel,
Tel. 061/301 08 56, Tel. G 061/228 93 35.

193


	Zur Archäologie von Design und Ethnologie

