
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)

Artikel: Weg von theoretischem Denken, hin zu praxisrelevanten
Zusammenhängen

Autor: Sottas, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weg von theoretischem
Denken, hin zu praxisrelevanten

Zusammenhängen

Interview mit Beat Sottas

Beat Sottas, Dr. phil. I (Ethnologie), Projektoberleitung des
Forschungsinformationssystem ARAMIS (Datenbank aller öffentlich finanzierter Forschungs-
vorhaben: Bund, ETH, Nationalfonds, KTI, später eventuell auch
Fachhochschulen und Universitäten), im Bundesamt für Bildung und Wissenschaft.

Leiter mehrerer ethnologischer und entwicklungssoziologischer
Forschungsprojekte in Kenia, Evaluationen von Wissenschaftsbereichen und
politischen Führungsstrukturen (unter anderem im Auftrag des Bundesrates),
Präsident der Schweizerischen Afrika-Gesellschaft, mitbeteiligt am
Schwerpunktprogramm «Umwelt». Wissenschaftliche Interessensgebiete: Diskursan-
anlysen zu Macht und Politik, Netzwerke, Forschungspolitik. Seine gesamte
Forschungsarbeit hat sich im Bereich transdisziplinärer Forschungen abgespielt.

Welche Funktion erfüllt Ihrer Meinung nach ein Leitbild in der integrationspolitischen
Diskussion?

Ich kenne die konkreten Leitbilder von Bern, Basel und Zürich nicht. Ein Leitbild zur
Integration ist auf alle Fälle wünschbar, die Frage ist eher, ob sich daraus praktische
Konsequenzen ergeben oder ob es sich nicht einmal mehr um eine intellektuelle Angelegenheit

handelt, die völlig abgeschirmt von der politischen Realität stattfindet. Ist es

normativ oder erlaubt es, sich in die konkrete Praxis tatsächlich hineinzudenken? Ein
Leitbild ist nur der Einstieg in einen Transformationsprozess; die Ethnologinnen
müssen sich aber auch an der politischen Überzeugungsarbeit beteiligen wollen, an
einem politischen Prozess, der ein knochenhartes Metier ist.

163



Wie muss die Position der Ethnologin, des Ethnologen gegenüber gesellsclwftlichen und politischen

Diskursen sein - kritisch dekonstruierend oder eher kompromissbereit?

Es braucht diesen kritischen Blick. Die Ethnologinnen als Kulturwissenschaft-
lerlnnen haben im Unterschied zu andern Disziplinen die Fähigkeit, dieses Hinterfragen

von Zusammenhängen, den «ethnologischen Blick» auf das Fremde einzubringen.
Es ist aber eine Frage der Form, wie man den andern vermitteln kann, dass dies eine
interessante, weiterführende Art zu denken ist. Man muss in Politik und Verwaltung parti-
zipativ vorgehen, um zu lernen, wie man sich zum Beispiel in der Verwaltung ausdrückt,
welche Wahrnehmungsmuster dort vorherrschen, wer aufgrund welcher impliziter
und expliziter Annahmen welche Prioritäten setzt, wie Entscheidungsträgerinnen
Fakten und Vorurteile gewichten.

Welche sozialwissenschaftlichen Konzepte sind innerhalb Ihrer Arbeit grundlegend?

Was ich von der Ethnologie mitgebracht habe, ist für mich sehr hilfreich. Ich habe
heute aber zu wenig Zeit, um mich mit ethnologischer Theoriebildung zu beschäftigen;
die Durchsickerungseffekte aktueller Theoriedebatten sind relativ zufällig. Ich bin nur
noch über das Schwerpunktprogamm «Umwelt» involviert; wichtig sind in diesem
Bereich Konzepte wie das «partizipative Vorgehen» sowie Fragen bezüglich der
«Zivilgesellschaft» und des Beitrags der Wissenschaft im Zugang und in der Herausbildung
derselben. Diese Überlegungen nützen mir in meiner jetzigen Arbeit und es ist für mich
ein Evaluationskriterium, ob Auftragsforschung dies einlösen kann.

Sie verwenden «Zivilgesellschaft» als zentrales Konzept. Wie definieren Sie «Kultur»?

Ich bin von einem Kulturkonzept geprägt worden, das von funktionalen Institutionen

ausgeht. Später habe ich interaktionistische Konzepte entdeckt und gesehen, wie
nahe diese auch bei dekonstruktivistischen Auffassungen sind. Bei der Verwendung des

Kulturbegriffs kommt es immer darauf an, in welchen Kontext man diesen stellt, wie
man ihn einsetzen muss. Ich sehe «Kultur» als sinnhafte Strukturen und sinnstiftendes
Wissen, das generiert, interpretiert, weitergegeben und zum Teil zielgerichtet mobilisiert
wird. Auf der Verwaltungsebene zum Beispiel werden Verwaltungskulturen generiert
und gepflegt. Dort findet diese Sinnstiftung vielfach implizit, aber zum Teil auch sehr

explizit statt; man kann auch von regelrechter Disziplinierung sprechen. Die Wahrnehmung

von Prozessen und ihr Verstehen ist für mich handlungsleitend. Wo Ethnologinnen

sich nicht von solchen Kulturdefinitionen leiten lassen und wo sie nicht danach
fragen, wie diese Definitionen operationalisiert werden, können sie keinen Beitrag
leisten.

Haben Sie während Ihrer Verwaltungsarbeit die Erfahrung gemacht, dass einzelne Konzepte
oder auch Datenmaterial weggelassen werden mussten, weil sie nicht in das Forschungsprojekt

passten?

Das habe ich gerade bei den Studien im Auftrag des Bundesrates gemerkt. Das
Interesse war sehr punktuell, nicht die Frage nach dem, was nice to have wäre, war
entscheidend, sondern das need to have im Sinne einer möglichst gradlinigen, politikkonformen

oder opportunistischen Entscheidungsfindung. Was auch noch hätte gesagt
werden können, interessierte nicht, das wurde einfach weggelassen. Das ist Ausdruck
von Machtverhältnissen. «Zivilgesellschaftliche» Ansprüche und die Transparenz von
Verwaltungshandlungen sind mir aber ein zentrales Anliegen. Hier fallen mir Kompromisse

schwer. Dieses Bemühen um Transparenz ist eine meiner Motivationen, die
ARAMIS-Datenbank rasch in einen Nutzbetrieb zu überführen, um Grunddaten und



Erkenntnisse sowohl den politischen Entscheidungsträgerinnen, als auch der scientific
community zur Verfügung zu stellen.

Haben Sie eine eigene Konzeption, was «Integration» beinhalten soll?

Wenn Sie Integration des Fremden oder der Fremden meinen, habe ich keine
Konzeption von Integration, aber ich habe vor vielen Jahren mit Vietnamflüchtlingen zu
tun gehabt und bin der Meinung, dass man dieses Nebeneinander durchaus im Sinne
eines multikulturellen Nebeneinanders stehen lassen muss. Ich hatte damals Probleme
mit der lokalen Begleitgruppe, die im Grunde eine Assimilation der Leute wollte.
Auch im Politischen schwingt für mich die alte Assimilationsdebatte nach; vielfach gibt
es neue Konzepte, aber erwartet wird eine rasche Anpassung ohne aufzufallen. Diese Art
von «biologistischer Konstruktion» der Schweiz als heiles Ganzes, bei welcher man die
Brüche von heute nicht wahrhaben will, ist sehr rückwärtsgewandt, reaktionär, auf der
Suche nach traditionalem Aufgehobensein. Wir leben in einer pluralistischen Welt und
Gesellschaften werden pluralistisch, das ist eine Folge der Globalisierung.

Sie arbeiten seit über zwei fahren in der Verwaltung. Könnten Sie sagen, inwiefern
ethnologische Forschung im Auftragsbereich sinnvoll ist?

Ich würde nicht nur sagen, sie ist sinnvoll, sondern sie ist zwingend nötig. Aktuell
erlebe ich im Verwaltungsalltag den Paradigmenwechsel von einem juristisch normativen

Weltbild, wo die Welt «funküoniert», hin zu einem extrem betriebswirtschaftlichen
Denken. Man vergisst heute vielfach, dass es einen Sinn und Strukturen gibt hinter dem
Funktionieren von Institutionen. Ethnologinnen könnten hier wichtige Impulse für
eine kritische Reflexion der Wirkungen der Verwaltungsprozesse im allgemeinen und
der Interaktion zwischen Verwaltung und Gesellschaft im speziellen geben.

Welche Vorteile bringt die Arbeit im Auftragsbereich?

Vorteile würde ich einmal darin sehen, dass Arbeit im Auftragsbereich grundsätzlich
ermöglicht, Ideen in Politikfelder einzubringen, was für das Selbstbewusstsein durchaus

förderlich ist. Zudem hat sie eine bestimmte Praxisrelevanz, ist anwendungsori-
entiert, führt weg von einem abgehobenen, kontextlosen, theoretischen Denken und hin
zu Zusammenhängen. In einer modernen Terminologie würde ich sagen, Auftragsforschung

ist «transdisziplinär». Man scheut nicht davor zurück, die nicht-wissenschaftlichen

Bereiche miteinzubeziehen.

Stichwort «Selbstüberschätzung der Wissenschaft»: Was sagen Sie dazu?

Das Problem von Wissenschaft im allgemeinen ist für mich, dass man in einer
heilen Welt aufwächst und dazu sozialisiert wird, diesen limitierten Realitätsausschnitt
als die ganze Welt zu betrachten. Wenn man zwar «Antworten» hat, aber ignoriert, was
die Nachfrage sein könnte oder wenn man nicht kommunizieren kann, welchen Beitrag
man zu einer bestimmten Debatte leisten könnte, dann überschätzt man sich grundsätzlich.

Im Moment haben gerade die Geisteswissenschaften, auch die Ethnologie, ein
schlechtes Image, während die Betriebswirtschaft am allernützlichsten zu sein scheint.
Ich habe grosse Zweifel an diesem Nützlichkeitsdenken. Die Realität ist jedoch, dass die
Wissenschaft sich der Diskussion mit der Praxis und den politischen Entscheidungsmechanismen

nicht mehr verweigern kann.



In welche Diskussionszusammenhänge soll sich die Ethnologie einbringen?

Heutzutage findet in der Gesellschaft ein Prozess statt, in welchem Mainstream-Bereiche

viel stärker gewichtet werden. Wenn die Ethnologie nur zu Randgruppen und
marginalen Kategorien etwas beizutragen hat, dann ist sie nicht in einem gesellschaftlich

als relevant empfundenen Diskussionszusammenhang drin. Soll man sich nun in der
Themenwahl mehrheitsfähig verhalten oder nicht? Ein Engagement der Ethnologie in
Kern- oder Machtbereichen der schweizerischen Gesellschaft, finde ich heute zwingend.
Ich denke an Politik, «Blocherismus» ist dabei nur ein Beispiel. Leitbilder zur Integration

mögen im Moment politisch hochaktuell sein, stehen für mich aber wieder in
einer Tradition der Ethnologie, die sich mit marginalen Themen beschäftigt.
Ethnologinnen müssen sich mehr mit Macht auseinandersetzen. Im Zusammenhang mit
Integration die Machtfrage stellen, hiesse, nicht zu fragen, wie läuft Integration,
sondern, wieso läuft Integration so, wie sie läuft. Ethnologie hat viel zum
Verständlichmachen, Sichtbarmachen von Prozessen beizutragen. Ethnologinnen sollen sich
in relevante Zusammenhänge einbringen, sich auf gesellschaftliche und politische
Fragen konzentrieren und sich in einer primär nicht-akademischen Art und Weise
dazu äussern.

Wie können ethnologische Forschungsresultate einem nicht-akademischen Publikum oder der

Verwaltung besser verständlich gemacht werden?

Wahrgenommen wird heute nur das, was in Form eines kleinen Berichtes erscheint,
möglichst in schönen Häppchen, die man servieren kann - eine nicht-akademische Form
der Berichterstattung, die dann irgendwo in einen «Entscheid-Vorbereitungsprozess»
einfliesst. Die Leute sind heute «Zahlenfetischisten» und wollen lieber die kurze Statistik

als eine kurze, dichte Beschreibung. Es ist leichter, einen Zusammenhang zu erklären,
wenn man auf zwei Seiten drei Diagramme und vier Sätze dazu macht. Die Ethnologie
muss dem begegnen; mit einem ethnologischen Verständnis hat man andere Ansprüche
an die Art der Darstellung. Das Suchen und Finden wirksamer Formen, die rezipiert
werden, bedingt einen Lernprozess, der unbedingt auch in das Ethnologiestudium
einfliessen muss.


	Weg von theoretischem Denken, hin zu praxisrelevanten Zusammenhängen

