Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)

Artikel: Weg von theoretischem Denken, hin zu praxisrelevanten
Zusammenhangen

Autor: Sottas, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007481

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weg von theoretischem
Denken, hin zu praxisrele-
vanten Zusammenhdngen

Interview mit Beat Sottas

Beat Sottas, Dr. phil. I (Ethnologie), Projektoberleitung des Forschungsin-
formationssystem ARAMIS (Datenbank aller 6ffentlich finanzierter Forschungs-
vorhaben: Bund, ETH, Nationalfonds, KTI, spdter eventuell auch
Fachhochschulen und Universitiaten), im Bundesamt fiir Bildung und Wissen-
schaft. Leiter mehrerer ethnologischer und entwicklungssoziologischer
Forschungsprojekte in Kenia, Evaluationen von Wissenschaftsbereichen und

politischen Fithrungsstrukturen (unter anderem im Auftrag des Bundesrates),
Prasident der Schweizerischen Afrika-Gesellschaft, mitbeteiligt am Schwer-
punktprogramm «Umwelt». Wissenschaftliche Interessensgebiete: Diskursan-
anlysen zu Macht und Politik, Netzwerke, Forschungspolitik. Seine gesamte
Forschungsarbeit hat sich im Bereich transdisziplinarer Forschungen abgespielt.

Welche Funktion erfiillt Ihrer Meinung nach ein Leitbild in der integrationspolitischen
Diskussion?

Ich kenne die konkreten Leitbilder von Bern, Basel und Ziirich nicht. Ein Leitbild zur
Integration ist auf alle Falle wiinschbar, die Frage ist eher, ob sich daraus praktische
Konsequenzen ergeben oder ob es sich nicht einmal mehr um eine intellektuelle Angele-
genheit handelt, die vollig abgeschirmt von der politischen Realitdt stattfindet. Ist es
normativ oder erlaubt es, sich in die konkrete Praxis tatsdchlich hineinzudenken? Ein
Leitbild ist nur der Einstieg in einen Transformationsprozess; die Ethnologlnnen
miissen sich aber auch an der politischen Uberzeugungsarbeit beteiligen wollen, an
einem politischen Prozess, der ein knochenhartes Metier ist.

TSANTSA 4.1999
L
o~
[ 25]



164

TSANTSA 4.1999

Wie muss die Position der Ethnologin, des Ethnologen gegeniiber gesellschaftlichen und politi-
schen Diskursen sein — kritisch dekonstruierend oder eher kompromissbereit?

Es braucht diesen kritischen Blick. Die EthnologInnen als Kulturwissenschaft-
lerInnen haben im Unterschied zu andern Disziplinen die Fahigkeit, dieses Hinterfra-
gen von Zusammenhangen, den «ethnologischen Blick» auf das Fremde einzubringen.
Es ist aber eine Frage der Form, wie man den andern vermitteln kann, dass dies eine inter-
essante, weiterfithrende Art zu denken ist. Man muss in Politik und Verwaltung parti-
zipativ vorgehen, um zu lernen, wie man sich zum Beispiel in der Verwaltung ausdrtickt,
welche Wahrnehmungsmuster dort vorherrschen, wer aufgrund welcher impliziter
und expliziter Annahmen welche Prioritdten setzt, wie EntscheidungstragerIlnnen
Fakten und Vorurteile gewichten.

Welche sozialwissenschaftlichen Konzepte sind innerhalb Ihrer Arbeit grundlegend?

Was ich von der Ethnologie mitgebracht habe, ist fiir mich sehr hilfreich. Ich habe
heute aber zu wenig Zeit, um mich mit ethnologischer Theoriebildung zu beschéftigen;
die Durchsickerungseffekte aktueller Theoriedebatten sind relativ zuféllig. Ich bin nur
noch tiber das Schwerpunktprogamm «Umwelt» involviert; wichtig sind in diesem
Bereich Konzepte wie das «partizipative Vorgehen» sowie Fragen beziiglich der «Zivil-
gesellschaft» und des Beitrags der Wissenschaft im Zugang und in der Herausbildung
derselben. Diese Uberlegungen niitzen mir in meiner jetzigen Arbeit und es ist fiir mich
ein Evaluationskriterium, ob Auftragsforschung dies einlosen kann.

Sie verwenden «Zivilgesellschaft» als zentrales Konzept. Wie definieren Sie « Kultur»?

Ich bin von einem Kulturkonzept gepragt worden, das von funktionalen Institutio-
nen ausgeht. Spéter habe ich interaktionistische Konzepte entdeckt und gesehen, wie
nahe diese auch bei dekonstruktivistischen Auffassungen sind. Bei der Verwendung des
Kulturbegriffs kommt es immer darauf an, in welchen Kontext man diesen stellt, wie
man ihn einsetzen muss. Ich sehe «Kultur» als sinnhafte Strukturen und sinnstiftendes
Wissen, das generiert, interpretiert, weitergegeben und zum Teil zielgerichtet mobilisiert
wird. Auf der Verwaltungsebene zum Beispiel werden Verwaltungskulturen generiert
und gepflegt. Dort findet diese Sinnstiftung vielfach implizit, aber zum Teil auch sehr
explizit statt; man kann auch von regelrechter Disziplinierung sprechen. Die Wahrneh-
mung von Prozessen und ihr Verstehen ist fiir mich handlungsleitend. Wo Ethnolog-
Innen sich nicht von solchen Kulturdefinitionen leiten lassen und wo sie nicht danach
fragen, wie diese Definitionen operationalisiert werden, konnen sie keinen Beitrag
leisten.

Haben Sie wihrend Ihrer Verwaltungsarbeit die Erfahrung gemacht, dass einzelne Konzep-
te oder auch Datenmaterial weggelassen werden mussten, weil sie nicht in das Forschungspro-
jekt passten?

Das habe ich gerade bei den Studien im Auftrag des Bundesrates gemerkt. Das
Interesse war sehr punktuell, nicht die Frage nach dem, was nice to have wére, war
entscheidend, sondern das need to have im Sinne einer moglichst gradlinigen, politikkon-
formen oder opportunistischen Entscheidungsfindung. Was auch noch hitte gesagt
werden konnen, interessierte nicht, das wurde einfach weggelassen. Das ist Ausdruck
von Machtverhéltnissen. «Zivilgesellschaftliche» Anspriiche und die Transparenz von
Verwaltungshandlungen sind mir aber ein zentrales Anliegen. Hier fallen mir Kompro-
misse schwer. Dieses Bemiithen um Transparenz ist eine meiner Motivationen, die
ARAMIS-Datenbank rasch in einen Nutzbetrieb zu tiberfithren, um Grunddaten und



Erkenntnisse sowohl den politischen EntscheidungstragerInnen, als auch der scientific
community zur Verfligung zu stellen.

Haben Sie eine eigene Konzeption, was «Integration» beinhalten soll?

Wenn Sie Integration des Fremden oder der Fremden meinen, habe ich keine
Konzeption von Integration, aber ich habe vor vielen Jahren mit Vietnamfliichtlingen zu
tun gehabt und bin der Meinung, dass man dieses Nebeneinander durchaus im Sinne
eines multikulturellen Nebeneinanders stehen lassen muss. Ich hatte damals Probleme
mit der lokalen Begleitgruppe, die im Grunde eine Assimilation der Leute wollte.
Auch im Politischen schwingt fiir mich die alte Assimilationsdebatte nach; vielfach gibt
es neue Konzepte, aber erwartet wird eine rasche Anpassung ohne aufzufallen. Diese Art
von «biologistischer Konstruktion» der Schweiz als heiles Ganzes, bei welcher man die
Briiche von heute nicht wahrhaben will, ist sehr riickwértsgewandt, reaktiondr, auf der
Suche nach traditionalem Aufgehobensein. Wir leben in einer pluralistischen Welt und
Gesellschaften werden pluralistisch, das ist eine Folge der Globalisierung.

Sie arbeiten seit iiber zwei Jahren in der Verwaltung. Konnten Sie sagen, inwiefern ethno-
logische Forschung im Auftragsbereich sinnvoll ist?

Ich wiirde nicht nur sagen, sie ist sinnvoll, sondern sie ist zwingend nétig. Aktuell
erlebe ich im Verwaltungsalltag den Paradigmenwechsel von einem juristisch norma-
tiven Weltbild, wo die Welt «funktioniert», hin zu einem extrem betriebswirtschaftlichen
Denken. Man vergisst heute vielfach, dass es einen Sinn und Strukturen gibt hinter dem
Funktionieren von Institutionen. Ethnologlnnen kdnnten hier wichtige Impulse fiir
eine kritische Reflexion der Wirkungen der Verwaltungsprozesse im allgemeinen und
der Interaktion zwischen Verwaltung und Gesellschaft im speziellen geben.

Welche Vorteile bringt die Arbeit im Auftragsbereich?

Vorteile wiirde ich einmal darin sehen, dass Arbeit im Auftragsbereich grundsatzlich
ermoglicht, Ideen in Politikfelder einzubringen, was fiir das Selbstbewusstsein durch-
aus forderlich ist. Zudem hat sie eine bestimmte Praxisrelevanz, ist anwendungsori-
entiert, fithrt weg von einem abgehobenen, kontextlosen, theoretischen Denken und hin
zu Zusammenhangen. In einer modernen Terminologie wiirde ich sagen, Auftragsfor-
schung ist «transdisziplindr». Man scheut nicht davor zurtick, die nicht-wissenschaft-
lichen Bereiche miteinzubeziehen.

Stichwort «Selbstiiberschiitzung der Wissenschaft»: Was sagen Sie dazu?

Das Problem von Wissenschaft im allgemeinen ist fiir mich, dass man in einer
heilen Welt aufwachst und dazu sozialisiert wird, diesen limitierten Realitatsausschnitt
als die ganze Welt zu betrachten. Wenn man zwar «Antworten» hat, aber ignoriert, was
die Nachfrage sein kénnte oder wenn man nicht kommunizieren kann, welchen Beitrag
man zu einer bestimmten Debatte leisten kénnte, dann {iberschétzt man sich grundsétz-
lich. Im Moment haben gerade die Geisteswissenschaften, auch die Ethnologie, ein
schlechtes Image, wahrend die Betriebswirtschaft am allerniitzlichsten zu sein scheint.
Ich habe grosse Zweifel an diesem Niitzlichkeitsdenken. Die Realitét ist jedoch, dass die
Wissenschaft sich der Diskussion mit der Praxis und den politischen Entscheidungs-
mechanismen nicht mehr verweigern kann.

TSANTSA 4.1999

165



166

TSANTSA 4.1999

In welche Diskussionszusammenhinge soll sich die Ethnologie einbringen?

Heutzutage findet in der Gesellschaft ein Prozess statt, in welchem Mainstream-Berei-
che viel stirker gewichtet werden. Wenn die Ethnologie nur zu Randgruppen und
marginalen Kategorien etwas beizutragen hat, dann ist sie nicht in einem gesellschaft-
lich als relevant empfundenen Diskussionszusammenhang drin. Soll man sich nun in der
Themenwahl mehrheitsfahig verhalten oder nicht? Ein Engagement der Ethnologie in
Kern- oder Machtbereichen der schweizerischen Gesellschaft, finde ich heute zwingend.
Ich denke an Politik, «Blocherismus» ist dabei nur ein Beispiel. Leitbilder zur Integra-
tion mogen im Moment politisch hochaktuell sein, stehen fiir mich aber wieder in
einer Tradition der Ethnologie, die sich mit marginalen Themen beschiftigt. Ethno-
loglnnen miissen sich mehr mit Macht auseinandersetzen. Im Zusammenhang mit
Integration die Machtfrage stellen, hiesse, nicht zu fragen, wie lduft Integration,
sondern, wieso lauft Integration so, wie sie lduft. Ethnologie hat viel zum Verstand-
lichmachen, Sichtbarmachen von Prozessen beizutragen. EthnologInnen sollen sich
in relevante Zusammenhédnge einbringen, sich auf gesellschaftliche und politische
Fragen konzentrieren und sich in einer primér nicht-akademischen Art und Weise
dazu dussern.

Wie kinnen ethnologische Forschungsresultate einem nicht-akademischen Publikum oder der
Verwaltung besser verstindlich gemacht werden?

Wahrgenommen wird heute nur das, was in Form eines kleinen Berichtes erscheint,
moglichst in schonen Happchen, die man servieren kann — eine nicht-akademische Form
der Berichterstattung, die dann irgendwo in einen «Entscheid-Vorbereitungsprozess»
einfliesst. Die Leute sind heute «Zahlenfetischisten» und wollen lieber die kurze Statis-
tik als eine kurze, dichte Beschreibung. Es ist leichter, einen Zusammenhang zu erkléren,
wenn man auf zwei Seiten drei Diagramme und vier Satze dazu macht. Die Ethnologie
muss dem begegnen; mit einem ethnologischen Verstandnis hat man andere Anspriiche
an die Art der Darstellung. Das Suchen und Finden wirksamer Formen, die rezipiert
werden, bedingt einen Lernprozess, der unbedingt auch in das Ethnologiestudium
einfliessen muss.



	Weg von theoretischem Denken, hin zu praxisrelevanten Zusammenhängen

