
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)

Artikel: Die Saat des Demetrius : zu den Grundmechanismen der
Konflikteskalation am Beispiel von Nordirland

Autor: Stephenson, Nigel A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Saat des Demetrius

Zu den Grundmechanismen der Konflikteskalation

am Beispiel von Nordirland1

Nigel A. Stephenson

Für das Verständnis der wichtigsten
Faktoren, die einen Konflikteskalations-
prozess vorantreiben, lassen sich Mechanismen

beschreiben, die zu einander meist
in einem paradoxen Verhältnis stehen2.

Obwohl sie sowohl für die Individual-
als auch für die Gruppenebene ihre
Gültigkeit haben, beschränke ich mich
hier auf letztere. Es sind vier solche
Grundmechanismen, die stets eng in
wechselseitigem Verhältnis zueinander
stehen und sich gegenseitig verstärken.
Sie lassen sich kurz wie folgt umschreiben:
1. Der Prozess der zunehmenden Projektion

bei wachsender Selbstfrustration.
2. Die Ausweitung des Konfliktfeldes bei
gleichzeitiger Komplexitätsreduktion.
3. Die wechselseitige Verflechtung von
Ursache und Wirkung bei gleichzeitiger
Simplifizierung der Kausalitätsbeziehungen.

4. Der Prozess des Beschleunigens durch
Bremsen.

Ich gehe kurz auf die einzelnen Punkte
ein. Bei wachsender Komplexität einer
Konfliktsituation kommt es unweigerlich
dazu, dass beteiligte Parteien zum Teil

gravierende Fehler begehen oder falsche

Einschätzungen der Lage machen und
dadurch folgenschwere Entscheidungen
treffen, bei denen sie die Erfahrung
machen, dass ihre Handlungsweise keineswegs

der Situation Besserung bringt,
sondern eher das Gegenteil bewirkt. Die
Beteiligten sollten ihre eigenen
Fehlleistungen erkennen, können sie aber nicht
akzeptieren und verlagern sie nach
aussen, d.h. sie projizieren ihre eigenen
Unzulänglichkeiten auf den Gegner. Da
alle beteiligen Parteien jeweils dasselbe
tun, führt es auf Dauer zu einer Form des
sozialen Autismus, wobei jede Partei nur
noch innerhalb ihrer eigenen Konstruktionen

denken und handeln und keine
andere Wahrnehmungsweise akzeptieren
kann. Es entwickelt sich eine sogenannte
Tunnelvision, bei der die einzelnen Parteien

der Illusion verfallen, dass sie bei strikter

Einhaltung der eingeschlagenen
Strategie letztendlich ihre Ziel erreichen
werden. Jeder Konfliktinput der einzelnen

Parteien (verbaler, materieller, symbolischer

oder gewalttätiger Art) dehnt die
Grenze der Konfliktfeldes aus, sowohl in

1 Für die kritische Durchsicht

des Manuskripts
und die wertvollen
Kommentare danke ich
meiner Kollegin Rebekka
Ehret.

2 Hier stütze ich mich auf
den österreichischen
Konfliktforscher Friedrich
Glasl. Glasl (1994: 191ff)
selbst unterscheidet
zwischen fünf
Grundmechanismen, die ich der
Einfachheit halber zu vier
zusammengefasst habe.

117



Bezug auf die umstrittenen Themen, als
auch in seiner sozialen Dimension. Dieser
Prozess verläuft nicht linear, sondern
exponentiell. Je grösser und vielschichtiger
das Konfliktfeld wird, desto mehr nimmt
auch die Distanz der Beteiligten zum
Konflikt ab, so dass es für sie zunehmend
schwieriger wird, Übersicht über die
Situation zu bewahren, um auch nur in
Ansätzen konstruktiv über die vorliegenden

Probleme zu verhandeln. In dieser
Situation werden zusehends die
unvereinbaren Extrempositionen beider Parteien

in den Vordergrund gerückt. Mehr
noch, es findet eine fortschreitende
Verlagerung der Problematik von der Ebene
der Sachthemen auf die der handelnden
Personen statt. Es geht bald nicht mehr
um Positionen und Forderungen, sondern
um die Personen und die Gruppen selbst,
wobei auch hier nach kurzer Zeit eine
kognitive Komplexitätsreduktion einsetzt
und stereotype Feindbilder entstehen. Die
beteiligten Personen der gegnerischen
Partei werden immer weniger als individuelle

Menschen gesehen und
wahrgenommen, sondern als gesichtslose
Vertreter ihrer Gruppe, die zudem noch
mit ihrer Extremposition identifiziert
werden. Nicht mehr die Anliegen des

Gegners stehen im Vordergrund, sondern
der Typus des Feindes.

Im Laufe einer Konfliktentwicklung,
die sich als eine stetig wachsende
Verkettung von sinn-, besser gesagt
unsinnstiftenden Ereignissen manifestiert,
entwickeln die Parteien ihre eigenen
Theorien über Ursachen und Hintergründe

des Konflikts. In der Regel weichen
ihre Einsichten in die Ursachen- und
Wirkungszusammenhänge stark voneinander

ab. Die Auffassungsunterschiede,
selbst Grund steigender Frustration,
entwickeln sich allmählich zum Streitobjekt

an und für sich, so dass es zu einen
Konflikt über der Konflikt kommt. Jede
Kommunikation wird verunmöglicht,
weil keine Einigung über das Wesen des

Konflikts besteht. Dadurch wird der
Prozess der autistischen Abkapselung und
die Entstehung der Tunnelvision noch
mehr vorangetrieben. Hinzu kommt, und
dies ist ein bedeutender Punkt, dass in

dieser vertrackten Verkettung von Aktion
und Reaktion jede Partei immer mehr,
und zum Schluss ausschliesslich, ihre
Handlungen als Reaktion auf die aggressiven

Aktionen der Gegenpartei sieht und
interpretiert. Sie sieht sich durch die
Aktionen der Gegenpartei gezwungen,
so zu handeln wie sie es tut, in anderen
Worten, beide Parteien, von denen ein
hohes Mass an Gewalt ausgehen kann,
verstehen sich in der Rolle des Opfers der
Gewalt der anderen und sehen sich
gezwungen, und dadurch auch legitimiert,

ihrerseits mit Gewalt zu antworten.

Während beide Seiten einander
immer mehr Verantwortung zuschieben,
lehnen die Betroffenen es zunehmend ab,
sich für ihre eigenen Handlungen als
verantwortlich zu betrachten. Dadurch
wächst der Bereich, für den sich niemand
verantwortlich fühlt und der jeglicher
Kontrolle entgleitet. Diesen verantwortungsleeren

Raum kann man als «dämoni-
sierte Zone» bezeichnen. Als weiteres
Paradox kommt hinzu, dass bei wachsendem

Verlust der Kontrolle über die Situation

der Wille zur Beherrschung der
Aussenwelt bei den Parteien wächst.

Dies bringt uns zum letzten, ebenso

wichtigen Mechanismus. Aufgrund der
Gewaltkonstellation und der Situation, in
der sich jede Gruppe als Opfer der
anderen sieht und der festen Überzeugung

ist, in Zukunft noch mehr Gewalt
ausgesetzt zu sein, fangen die Parteien
an, antizipatorisch zu agieren und vorbeugende

Gewalt auszuüben, in der Absicht,
dadurch der Gewaltentfaltung der
anderen Seite zuvorzukommen: zuschlagen

bevor es die anderen tun, ist die
Devise. Es ist eigentlich ein Versuch, die
Gewalt der anderen einzudämmen, aber
die Strategie erweist sich als trügerisch, da
die Gegenpartei gleich denkt und handelt
und sich ihrerseits mit den gleichen
Mitteln einen Vorsprung schaffen will,
wodurch die dämonisierte Zone noch
weiter ausgedehnt wird.

In der Folge will ich versuchen, die
Wirkungsweise dieser vier Grundmechanismen

am Beispiel des Konflikts in
Nordirland aufzuzeigen3, wobei ich mich
hauptsächlich auf die Frühphase konzen-

3 Die Literatur zum
Nordirlandkonflikt hat
im Verlaufe der Zeit ein
unüberschaubares
Volumen angenommen.
Anstatt eine arbiträre
Reihe von Übersichtswerken

anzugeben, weise
ich lieber auf eine Website

hin. Es handelt sich
dabei um das CAIN
Projekt, ein Forschungsund

Dokumentationsprojekt

eines Verbundes
nordirischer Universitäten

und Bibliotheken
zum dortigen Konflikt:
http://cain.ulst.ac.uk/.



triere. Ausgangspunkt des ersten Teils
bildet die von den nordirischen und
britischen Sicherheitskräften unter der
Bezeichnung «Operation Demetrius»
gegen die katholischen Viertel 1971

durchgeführte Aktion, die als Präventivschlag

gegen die Gewalt geplant war und
die Internierung verdächtiger republikanischer

Aktivisten zum Ziel hatte. Die
Operation erwies sich als Fehlschlag mit
weitreichenden Konsequenzen, da
dadurch der politische, räumliche und
kognitive Schliessungsprozess zwischen
den Konfliktparteien erst richtig in Gang
gesetzt wurde und die letzten Vernunftsansätze

allseitig von immer stärker
stereotypisierenden Weltbildern verdrängt
wurden, die ein unüberbrückbares
Kommunikationsvakuum entstehen
Hessen. Im zweiten Teil des Beitrags gehe
ich ein auf die Versuche der einzelnen
Konfliktteilnehmer, die Kontrolle über die
entgleitende Situation durch Ausdehnung
und Intensivierung des Gewaltinputs
zurückzugewinnen. Es zeigt sich wie - in
ihren Tunnelvisionen gefangen - die
Parteien ihre konstruierten Selbstbilder
von sich aus zu demontieren beginnen
und zum Teil sogar die Gewalt gegen sich
selbst richten, nur um das Unmögliche
möglich zu machen, nämlich als alleiniger
Sieger aus dem Konflikt hervorzugehen.
Der Konflikt und die dazugehörige
Gewalt entwickeln ihre eigene
Gesetzmässigkeit und Logik. Grund für diese

Entwicklung ist nicht der Verlust der Ratio

an und für sich, sondern die Tatsache,
dass die Entscheidungsprozesse der jeweiligen

Parteien völlig autistisch verlaufen
und auch die minimalste Erwartungskoordination

mit dem Gegner vermissen
lassen.

Vom Protest zur
Gewalt

Aus den als gewaltlos geplanten Aktionen

der nordirischen Bürgerrechtsbewegung
NICRA4 war 1969 innert weniger

Monaten eine Konfrontation entstanden,
bei der nicht mehr politische und soziale
Reformen sondern ethnisch-konfessionelle

Zugehörigkeiten und Zuordnungen
im Vordergrund standen. Die Forderungen

der Bürgerrechtler nach Egalität und
Chancengleichheit in der Politik sowie im
Sozial- und Berufswesen wurden von
reaktionären Kreisen des protestantischen
Establishments als Angriff auf den
nordirischen Staat umgedeutet, hinter dem eine

vom Sozialismus durchsetzte irisch-katholische

Verschwörung vermutet wurde.
Durch die Agitation von Politikern und
Geistlichen aufgehetzt5 und von den
praktisch durchwegs aus Protestanten
bestehenden Sicherheitskräften grosszügig
geduldet und teilweise tatkräftig
unterstützt, entlud sich die Gewalt protestantischer

Mobs gegen die katholischen
Arbeitersiedlungen von Belfast und
Derry6. Diese verschanzten sich hinter
ihren selbsterrichteten Barrikaden und
erklärten ihre Wohngebiete zu sogenannten

no-go-areas, also zu Sperrzonen für
Fremde. Einschüchterung, Brandstiftung
und ethnische Säuberungen - vor allem,
aber nicht ausschliesslich zulasten der
katholischen Bevölkerung - trieben die
schon in ihren Grundzügen angelegte
konfessionelle Segregation der Bevölkerung

voran und beschleunigten dadurch
auch die Schliessung des
Wahrnehmungsvermögens. Während die
Zentralregierung in London Truppen nach
Nordirland entsandte, ursprünglich mit
der Idee, die katholische Bevölkerung zu
beschützen, begann die republikanische
Bewegung7 unter der Führung der IRA,
die katholischen Ghettos mit Waffen aus-
und aufzurüsten, die sie gegen die als

repressiv empfundenen Polizeikräfte
einzusetzen begann8. War das Verhältnis
zwischen den britischen Truppen und der
katholischen Bevölkerung anfänglich noch

positiv, änderte sich das schnell, als sich

4 Northern Ireland Civil
Rights Association.

5 Der bekannteste von
diesen ist der noch immer
aktive Reverend Ian
Paisley.

6 Vor allem die als B-
Specials bekannte
Reserveeinheit der Polizei, der
Royal Ulster Constabulary

(RUC), taten sich
negativ hervor. Die B-

Specials wurden später
aufgelöst und durch eine
neue Einheit ersetzt, das
Ulster Defense Regiment
(UDR), die sich passiv an
der Terrorbekämpfung
(z.B. Bewachungsaufgaben)

beteiligte.

7 Republikaner wird als

Sammelbegriff für jene
Organisationen verwendet,

die bereit sind, für
die Abspaltung Nordirlands

von Grossbritannien
und Vereinigung mit

der Republik Irland
Waffen einzusetzen,
während als Nationalisten

solche bezeichnet
werden, die dasselbe,
jedoch mit friedlichen
Mitteln anstreben. Als
Unionisten oder Loyalisten

bezeichnet man die

protestantische
Bewegungen, die sich für
den Verbleib Nordirlands
bei Grossbritannien
einsetzen.

8 Anfangs 1970 spaltete
sich die Irish Republican
Army (IRA) in zwei
Fraktionen, die Official
IRA und die Provisional
IRA. Letztere war die
bedeutend grössere und
aktivere, und wenn hier
von der IRA die Rede ist,
ist die Provisional IRA
gemeint.



unter dem Einfluss radikalerer Segmente
der republikanischen Bewegung die
Einschätzung allgemein durchsetzte, bei
der Armee handele es sich lediglich um
eine neue Form der britischen Besetzung
irischen Territoriums, und sich gleichzeitig

bei den Truppen althergebrachte
Freund- und Feindbilder durchzusetzen
begannen, die - in Erinnerung an den
irischen Freiheitskampf in den 10er und
20er Jahren dieses Jahrhunderts - die
katholischstämmigen Iren als subversiv
and anti-britisch zeichneten (Aretxaga 1993:

236).
Anhand einer Kette von Ereignissen

will ich nun aufzeigen, wie die Gewalt
eskalierte und die zuvor beschriebenen
Mechanismen zu spielen begannen. Die
ethnischen Säuberungen in Belfast, die
sie begleitenden schweren riots (Krawalle),
die mehrere Tote forderten, und die
Errichtung der katholischen no-go-areas
im Sommer 1969 hatten deutlich erkennbare

Konfliktlinien in der physischen wie
auch in der sozialen Landschaft entstehen

lassen. Im Frühling 1970, zu Beginn
der marching season, flammten die Krawalle

wieder ernsthaft auf9.

Der Belfaster Stadtteil Ballymurphy,
in den zuvor viele vertriebene katholische

Familien aufgenommen worden
waren, erlebte während dreier Tagen
schwere Ausschreitungen, wobei es
erstmals zu einer direkten Konfrontation
zwischen katholischen Jugendlichen und
der britischen Armee kam. Diese setzte
erstmals massiv Tränengas in einem
Wohnviertel ein, wodurch auch Frauen
und Kinder schwer in Mitleidenschaft
gezogen werden (Adams 1996:135).

In Erwartung schwerer Unruhen
anlässlich des Zeniths der Märsche des
Oranierordens im Juli entschieden sich
die Sicherheitskräfte im Vorfeld, eine 36-

stündige Ausgangssperre über das katholische

Falls-Quartier, eine katholische
Hochburg, zu verhängen, um es nach
Waffen zu durchsuchen, in der Erwartung

somit einer weiteren drohenden
Eskalation zuvorzukommen. Angesichts
der Übermacht mussten die Bewohner
des besagten Viertels die unverhältnismässige

Gewaltanwendung, die Misshand¬

lungen, Demütigungen und Zerstörungen
durch die britischen Truppen und die
Polizei ohnmächtig über sich ergehen
lassen. Die Aktion erwies sich als deutlicher

Misserfolg, da die IRA die meisten
ihrer wenigen Waffen rechtzeitig in Sicherheit

bringen konnten. Zudem frustrierte
sie nicht nur die Sicherheitskräfte, sondern
erzürnte vor allem die extremistischen
protestantischen Verbände, die dem Staat

Unfähigkeit vorwarfen und schworen,
nun selbst vermehrt gegen die katholische

Bedrohung vorzugehen. Anlässlich
der unvermeidbaren, wiederum schweren

Ausschreitungen, die sich auch auf
andere Quartiere in Belfast und auf Derry
ausweiteten, und bei denen auch
Schusswaffen eingesetzt werden, starben fünf
Menschen und mehr als 60 wurden
verletzt. Das Ereignis wird als endgültiger
Wendepunkt im Verhältnis zwischen der
britischen Armee und der katholischen
Bevölkerung angesehen (Bew und Gillespie

1993: 29).
Um ihrerseits Entschlossenheit und

Siegeswillen zu markieren, startete die
IRA eine Bombenkampagne gegen öffentliche

Einrichtungen in Belfast und Attentate

gegen Mitglieder der nordirischen
Sicherheitskräfte. Schon die kleinste als
Provokation verstandene Aktion der
Polizei oder des Miliärs führte nun zu
riots bei denen nicht nur Schlagstöcke,
Tränengas, Steine und Benzinbomben
eingesetzt wurden, sondern vermehrt
auch Schusswaffen. Die Sicherheitskräfte
begannen hierauf auch die gefürchteten,
und nicht selten tödliche Wirkung
erzielende Gummi- und später Plastikgeschosse

einzusetzen. Am 6. Februar 1971

wurde der erste britische Soldat auf
nordirischem Territorium von einem
Heckenschützen erschossen. Nachdem zwei
unbewaffnete Polizisten in einem
Maschinengewehrangriff ums Leben kamen,
wurde die RUC beim Einsatz in West
Belfast mit Waffen ausgerüstet. Die IRA
steigerte den Gewalteinsatz durch
systematische Bombenanschläge auf
Polizeistationen und durch Attentate auf
Polizisten. Zwischen April und Juni
erhöhte sich die Zahl der Anschläge von
31 im April auf 47 Mai und 50 im Juni. Die

9 Als marching season
bezeichnet man die Zeit
von März bis zum
August, in der die einzelnen

Logen des protestantischen

Oranierordens
ihre Gedenkmärsche in
Erinnerung an die
Schlacht an der Boyne
1690 abhalten.



m
Regierung erliess einen shoot-with-effect
Befehl, was bedeutet, dass die
Sicherheitskräfte ermächtigt waren, ohne
Vorwarnung auf sich verdächtig verhaltende

Personen zu schiessen. Der Befehl
hatte vor allem die katholischen Viertel
zum Ziel, was dort die Überzeugung
stärkte, dass die gesamte katholische
Bevölkerung zum Kollekivfeind gestempelt

werden sollte. Kurz darauf wurden in
Derry zwei unbewaffnete Jugendliche die
ersten Opfer der neuen Befehlsordnung.
Den obligaten schweren Ausschreitungen
schlössen sich die Proteste der SDLP, der
grössten, gemässigten katholischen Partei

an, die eine Aufklärung des Vorfalls
forderte. Als diese ausblieb, zog sich die
SDLP aus dem nordirischen Parlament in
Stormont zurück, was bedeutete, dass die
Katholiken auf der offiziellen politischen
Bühne überhaupt nicht mehr vertreten
waren. Dieser Schliessungsprozess spielte

der republikanischen Bewegung in die
Hände.

Operation Demetrius

In dieser Situation des drohenden
Chaos entschlossen sich die Regierungen
in London und Belfast zu einer drastischen

und folgenschweren Massnahme.
Sie ordneten die Internierungskampagne
an, die am 9. August 1971 unter dem
Codenamen «Operation Demetrius»10
begann und bis im Dezember 1975 in
Kraft blieb (Farrell 1980: 282). In einer
Erklärung stellte der damalige nordirische

Innenminister Brian Faulkner fest:
«We are, quite simply, at war with the
terrorist and in a state of war many sacrifices

have to be made» (zitiert in Bew und
Gillespie 1993: 36). Die Ermächtigung sah

vor, dass des Terrorismus verdächtigte
Personen auf unbestimmte Zeit interniert
werden konnten. Der minutiös vorbereitete

Präventivschlag, der dem Terror
durch Entzug der menschlichen Ressourcen

ein Ende hätte setzen sollen, hatte
verheerende Auswirkungen und trug
massgeblich zur weiteren Eskalation des

Konflikts bei.

«Operation Demetrius» begann im
Morgengrauen des 9. August mit
überfallartigen Verhaftungen in den
katholischen Vierteln von Belfast und
Derry. In voller Kampfmontur und unter
dem Schutz von schwer bewaffneten
Panzerwagen drangen die Sicherheitskräfte

in die Strassen und Häuser der
Ghettos ein und holten Personen heraus,
die als potentielle Terroristen registriert
waren. Die Ausrüstung und Vorgehensweise

der Sicherheitskräfte bestätigten die
Definition der Situation als Kriegszustand
nachdrücklich. Die Verhafteten wurden
zunächst verhört und dann auf neu errichtete

Lager und behelfsmässig auf Schiffe
verteilt. Brutale Verhörmethoden, zurecht
als Folter verurteilt, kamen zur Anwendung

und gehörten von da an zum
Normalverfahren im Umgang mit Verdächtigen.
Die Reaktion liess nicht auf sich warten. In
den katholischen Vierteln brach der
Aufstand los und entfachte eine Gewaltwelle,

wie sie Nordirland in den letzten
Jahrzehnten nicht mehr gesehen hatte.
Allein in den ersten drei Tagen kamen 22

Menschen ums Leben und in einer
zweiten grossen Welle ethnischer
Säuberungen wurden über 7000 Menschen aus
ihren Häusern vertrieben (Farrell 1980:

285; Bew und Gillespie 1993: 37).
Wiederum waren die Katholiken die

Hauptbetroffenen, aber nicht ausschliesslich,

zum Beispiel wurden viele
protestantischen Familien aus dem zuvor
konfessionell gemischten Ardoyne Viertel
verjagt. Die Bilanz für die Regierung war
ernüchternd. In der ersten Woche der
Kampagne wurden 342 Männer verhaftet

- 116 davon wurden nach 48 Stunden
wieder entlassen - doch zeigte es sich
bald, dass sich nur wenige republikanische

Aktivisten darunter befanden. Die
IRA war vorgewarnt gewesen. Anstatt
dass die Aktion das Gewaltpotential
verminderte, trug sie massgeblich zur
Mobilisierung und Radikalisierung der
betroffenen Bevölkerung bei. Die IRA ging
keineswegs geschwächt aus diesem
Präventivschlag hervor, sondern erlebte
einen starken Zuwachs (White 1989:
1289ff).

10 Auf welchen der vielen
Demetrius in der antiken
Geschichte dieser Bezug
nahm konnte mir sogar
die nordirische Polizei
(RUC) keine Auskunft
geben.

121



Die Gegengewalt der republikanischen
Bewegung, die nun auch zusehends die
ländlichen Gebiete ergriff, brachte Nordirland

an den Rand eines offenen
Bürgerkriegs. Waren zwischen Januar und
August 1971 34 Todesopfer zu beklagen
gewesen, starben zwischen Mitte August
und Jahresende 140 Menschen, davon 32

britische Soldaten (Farrell 1980: 287). Im
August alleine legte die IRA mehr als
hundert Sprengsätze, die Bilanz für das

gesamte Jahr lag bei mehr als 1500
Bombenanschlägen (Bew und Gillespie
1993: 43). Eine weitere Truppenaufstockung

wurde notwendig. Bis zum
August 1971 waren 2500 britische Soldaten

in Nordirland stationiert, nachher
14'000. Die Zahl stieg im nächsten Jahr
auf über 18'000. Die Expansion und
Eskalation der Gewalt entwickelten sich
aber auch noch in eine andere Richtung
insofern, als sie nicht nur die katholischen
Viertel erfassten, sondern auch zu einer
radikalen Mobilisierung der Bevölkerung
in den protestantischen Arbeitervierteln
führte. Dieser war einmal mehr deutlich
vor Augen geführt worden, dass ihr
protestantischer Staat in seiner Existenz
bedroht war und dass die Verantwortlichen

unfähig waren, die Bevölkerung vor
dem Terror der Katholiken zu schützen.
Neben der schon bestehenden, radikalen
Ulster Volunteer Force (UVF) entstand als

Folge der Ereignisse im August im
Shankill Quartier, das an das katholische
Falls Viertel direkt angrenzt, die Ulster
Defense Association (UDA), die bald zur
grössten protestantischen paramilitärischen

Organisation heranwuchs. Eine
dritte Einheit, die Ulster Freedom Fighters
(UFF), entstand etwas später und ist eng
mit der UDA verbunden. Allgemein wird
heute angenommen, dass die UFF lediglich

die UDA in anderer Gestalt
repräsentiert und deren Mordkommandos
stellt. Eine vierte, die Red Hand Commandoes,

operierte praktisch als Privatmiliz
eines wohlhabenden protestantischen
Extremisten (vgl. Bruce 1992a, 1992b).

Anfangs 1972 wurde die Verantwortung

für die Internierungen den zivilen
Gerichten übertragen. Was möglicherweise

als unbedeutende administrative

Massnahme gesehen werden könnte, war
in Tat und Wahrheit ein bedeutsamer und
folgenreicher Akt, denn damit leitete die
Regierung den Konflikt über den Konflikt
ein. Es war ein erster Versuch, die Gewalt
zu entpolitisieren und die Aktivitäten der
republikanischen Bewegung als rein
kriminellen Terrorismus abzustempeln.
Diese Massnahme war ein verzweifelter
Versuch, die Integrität und die Legitimität
des nordirischen Staates zu untermauern.
Nicht so sehr der Weltöffentlichkeit als
viel mehr der protestantischen
Bevölkerungsmehrheit musste vermittelt werden,
dass Nordirland nicht vor einem
politischen, sondern vor einem Rechts- und
Ordnungsproblem stand. Dies war nichts
anderes als ein Akt des Selbstbetrugs, der
zudem den Antagonismus anheizte. Die
internierten Männer und Frauen waren
weder eines Verbrechens überführt noch
rechtmässig verurteilt worden und trotzdem

wurden sie eingesperrt, was
unweigerlich zur Überzeugung führte - und
ebenso geschickt von der republikanischen

Propaganda ausgeschlachtet
wurde -, dass hier eine gesamte Gemeinschaft

aufgrund ihrer Überzeugungen,
ihrer Wohnlage in den Ghettos und ihrer
Zugehörigkeit zur sozialen Unterschicht
zu Verbrechern gemacht wurde. Die
irisch-katholische Identität wurde
kriminalisiert. Nicht ihr Tun wurde bewertet,
sondern ihr Sein wurde als schlecht und
gewaltsam diffamiert.

Anlässlich der Internierungskampa-
gne treten die vier Eskalationsmechanismen

in besonders verdichteter Form in
Erscheinung. Die Aktion im ganzen ist
ein klassisches Beispiel für den vierten
Mechanismus, des Beschleunigens durch
Bremsen. Zusammen mit den britischen
Truppen glaubte die nordirische Regierung,

den Konfliktverlauf aufhalten zu
können, indem sie mit einem grossangelegten

Präventivschlag die vermeintlichen
Gewaltakteure aus dem Verkehr zog. Wie
sich bald zeigte, trat das Gegenteil ein.
Der Entscheid zu dieser Massnahme ist
als Reaktion auf das Scheitern aller bisherigen

Versuche, den Konflikt einzudämmen,

zu werten und spiegelt die Frustration
des nordirischen Staates und seiner durch



Propaganda aufgewiegelten
Mehrheitsbevölkerung wider. Die Internierungs-
kampagne stellte den vorläufigen
Höhepunkt eines kognitiven Schliessungsprozesses

dar, der zusehends die Einsicht
verhinderte, dass mittels durchgreifender
politischer, sozialer und ökonomischer
Reformen der Konflikt zumindest in
diesem Ausmass hätte verhindert werden
können. Statt dessen wurde die Ursache
allen Übels auf die katholische Minderheit
als Ganzes projiziert, der zunächst eine
wachsende Bereitschaft zur Subversion
und dann der Wille zum Umsturz des
Staates unterstellt wurde. Letzteres ist auf
die republikanische Bewegung bezogen
auch zutreffend, aber erst nachdem der
Konflikt eine Ausweitung und gleichzeitig
eine kognitive Komplexitätsreduktion
erfahren hatte, die praktisch jegliche
konstruktive Kommunikation zwischen
den Parteien verunmöglichte.

Bei Beginn der Internierung war der
dritte Mechanismus, bei dem die Konfliktparteien

ihre gewalttätigen Aktionen nur
noch als Reaktion auf jene der anderen
interpretieren und dadurch auch
legitimieren, bereits in vollem Gange. Die IRA
sah sich gezwungen, mittels Bomben und
Attentaten in die Offensive zu gehen, um
den erdrückenden Belagerungsring, den
der Staat und die protestantischen Mobs
um sie gezogen hatte, zu durchbrechen.
Die Staatsorgane ihrerseits sahen sich
dazu verpflichtet, die Ordnung aufrecht
zu erhalten und ihre Bürgerschaft vor den

Angriffen der katholischen Terroristen zu
schützen, während in den protestantischen

Arbeitervierteln paramilitärische
Verbände entstanden. Die Loyalisten
sahen sich in doppelter Hinsicht als Opfer:
einerseits als Opfer des katholischen
Terrors, andererseits als potentielle Opfer
der britischen Regierung. Sie hegten
tiefsitzende Ängste, letztere könnte dem
Druck der Gewalt weichen und sich aus
Nordirland zurückziehen und sie ihrem
Schicksal überlassen. Konzentriert man
den Blick auf die Frühphase des Konflikts,
bei der vorwiegend die katholische
Minderheit die Leidtragende der Gewalt
und der Ausgrenzung war, z.B. bei den
ethnischen Säuberungen in Belfast, und

setzt diesem die protestantischen Slogans
wie No Surrender und Not an Inch, die als
Graffiti die Mauern ihrer Viertel zierten,
entgegen, so tritt die Widersprüchlichkeit
des Konflikts deutlich zutage. Hier war es

die Mehrheit, die seit seiner Gründung
den Staat und die Wirtschaft fest im Griff
hatte und sowohl Justiz als auch Polizei
fast vollständig kontrollierte und die sich
einen eher für Minderheiten typischen
Diskurs aneignete und emphatisch beteuerte,

dass sie sich weder ergeben noch
einen Zoll zurückweichen werde. Die
Botschaft, die hier vermittelt wurde
- Verteidigung der protestantischen
Hegemonie bis zum Äussersten - wurde
von der republikanischen Seite als Zeichen

interpretiert, dass innerhalb eines
nordirischen Staates kein Umdenken zu erwarten,

und dass dieser einzig und alleine
mit Waffengewalt zu bekämpfen sei.
Damit taten sich die Tunnels auf, in die
sich die Parteien vergruben, in der
Meinung man könnte den Ausgang am
anderen Ende selbst erreichen, indem man
die Tunnels der anderen mit Gewalt
zudecke. Das Kommunikationsvakuum,
das durch diesen Prozess entstand,
entspricht der oben angesprochenen
dämonisierten Zone, diesem wachsenden
Raum im Konflikt, für den keine der
beteiligten Parteien Verantwortung übernehmen

kann und will.

Genealogien des
Leidens

Anstelle von Verantwortung und
Weitblick begannen Weltbilder den Raum
zu füllen, die in sich hinein gerichtet
waren und die Vergangenheit heraufbe-
schwörten, um der Gegenwart Sinn und
der Zukunft Aussicht geben zu können.
Während die Protestanten ihr verdientes
Recht auf ihren dominanten Mehrheitsstatus

aufgrund ihres Sieges 1690 bei der
Schlacht an der Boyne über die katholischen

Auftständischen, ihrer zivilisatorischen

Mission in der Vergangenheit, die

123



dem Land Gottgläubigkeit und
Rechtschaffenheit gebracht hatte, ihrer
wirtschaftlichen Leistungen beim Aufbau
des britischen Weltreiches und vor allem
ihrer Bereitschaft in den beiden
Weltkriegen für king and country zu sterben,
einforderten, fand auf katholisch-republikanischer

Seite ein Rückgriff auf die
Geschichte als lebendiges Zeugnis ihrer
jahrhundertealten Ausgrenzung, Ausbeutung

und Unterdrückung statt, welche
das Schicksal der Iren als Volk seit der
Kolonisierung durch die Briten
gekennzeichnet hatte. Die Überzeugung, das

ewige Opfer der Ungerechtigkeit der
Geschichte zu sein - was Arthur (1997:
238) als victimhood bezeichnet - bildete
den Grundstock des symbolischen und
moralischen Kapitals, auf dem die katholische

Gemeinschaft ihren Widerstand
aufbaute und aus dem die Republikaner
die Legitimation für ihre Gewalt schöpften.

Die Grösse der irischen Kultur wurde
an ihrer Leidensfähigkeit angesichts der
dauernden Unterdrückung gemessen. Ein
zweiter, ebenso wichtiger Strang wurde
zu den Ereignissen in und um den irischen

Befreiungskrieg in den ersten Jahrzehnten

dieses Jahrhunderts geknüpft, vor
allen zum Osteraufstand 1916 in Dublin,
wo sich eine Gruppe irischer Nationalisten
unter Patrick Pearse erfolglos, aber
symbolträchtig - Ostern als Zeitpunkt des

Opfertods Christi - gegen die britische
Herrschaft gewandt und dabei ihr Leben
gelassen hatten. Die IRA repräsentierte
die Fortsetzung dieser Tradition. Ein
entscheidender Punkt dabei ist, dass
dieser Rückgriff keine abgehobene
Historiographie war oder einer fernen politischen

Ideologie entsprach, sondern in der
gegebenen Belagerungssituation ein
Narrativ repräsentierte, das unmittelbar,
am eigenen Körper, und in metonymischer

Weiterführung an der sozialen
Körperschaft, direkt erlebbar und somit
verifizierbar war. Die Bilder der entworfenen

Leidensgeschichte entsprachen der
Realität.

In diesem Kontext kommt der Geographie

und der Demographie der Gewalt
eine besondere Bedeutung zu. Man muss
sich in Erinnerung rufen, dass der Konflikt

in den Städten hauptsächlich die ärmeren
Arbeiterviertel erfasste, die schon vor dem
Ausbruch der troubles stark geschlossene
soziale Räume darstellten (vgl. Poole 1983;

Fuhrer 1996: 69-70). Die Viertel waren
nicht einfach neutrale Räume, in denen
die Menschen wohnten, arbeiteten und
sich bewegten, sondern tief verankerte
Lebensräume, in denen die uniformen,
tristen Strassenzüge und heruntergekommenen

Backsteinhäuser an eine gemeinsame

erlittene Vergangenheit und
Verbundenheit mit dem Schicksal erinnerten,

aus der die Menschen ihre Solidarität
schöpften und die die Entstehung einer
culture of resistance (Nordstrom und Martin
1992: 5-7) förderten. Nachbarschaft und
Verwandtschaft bildeten, wie Burton
(1978:10,125) bemerkt, nebst der Religion,
die stärksten identitätsstiftenden Momente,

die auf Bedrohung oder Verletzung in
höchstem Masse irritiert reagierten.
Gewalt gegen ein Mitglied wurde als
Übergriff auf die gesamte Gemeinschaft

gewertet. Widerstand gegen die britische
Unterdrückung war in vielen Familien
eine Tradition (vgl. Adams 1996) und stellte

den Bezug her zu solch mythifizierten
Ereignissen wie dem Osteraufstand.
Erlittenes Unrecht und frühere Opfer wurden
durch, wie Feldman (1991: 65) sie bezeichnet,

genealogies of the dead wachgehalten,
tradierte Biographien von Vorfahren und
Verwandten, die für die republikanische
Sache ihr Leben gelassen hatten und nun
in fotografischer Wiedergabe auf den
typischen Kaminsimsen der kleinen
Wohnstuben dauerhaft an ihre
Leidenserfahrung erinnerten: «Any stranger who
enters into these communities [...] is
initiated through the recitation of the
dead. These genealogies organize the
historical experience of political violence
into a localized narrative that underscores
the overarching codes of [...] Republicanism.

Biography, oral family ledgers, and
neighbourhood solidarity are organized
around the shared genealogical substance
of the dead.»

Die umkämpften Wohnviertel bildeten

für diese durch Nachbar- und
Verwandtschaft eng vernetzten
Solidargemeinschaften wahrhaftige Raumkör-



per, die selbst eine Biographie hatten,
Verletzungen erlitten und Narben davon
getragen hatten. Sie wurden von unzähligen

Graffiti und Wandmalereien, die
ständig erneuert und situativen Veränderungen

angepasst wurden, dekoriert und
gegen andere, feindliche Territorien
dadurch deutlich abgegrenzt (vgl. Sluka
1992). Dieselbe grenzziehende und
zugleich integrative Funktion übernahmen

die Märsche und Prozessionen der
beiden Konfessionsgruppen (vgl. Jarman
1997), einerseits die alljährlichen Märsche
des protestantischen Oranierordens, die
in den Sommermonaten an den Sieg über
die Katholiken vor mehr als 300 Jahren
erinnern, andererseits den Erinnerungsmarsch

der Katholiken an den Osterauf-
stand 1916. Im Laufe des Konflikts kamen
den Begräbnisprozessionen durch die
katholischen Viertel für gefallene IRA-
Kämpfer eine immer wichtigere Bedeutung
zu. Sie brachten in düsterer Inszenierung
tragende Themen der republikanischen
Sache zum Ausdruck: Leidensgeschichte,
Opfertod und Territorialität.

Auf Seiten der Protestanten waren es

tiefsitzende Ängste vor einer ungewissen
Zukunft, die den kognitiven Schlies-
sungsprozess und die Feindbildprojektion
vorantrieben. Mit einem auch für die
breitere britische Öffentlichkeit
unverständlichen Starrsinn pochten sie - und
pochen zum Teil weiterhin - auf ihre
Vormachtstellung und ihre angestammten

Rechte. Jegliche geäusserte Kritik an
ihrer Haltung, alle Ansätze zu einem
Kompromiss, interpretierten sie als Anzeichen

der Aufgabe Nordirlands als Teil
des britischen Königreichs. Ihre blinde
Treue galt der Institution der Krone und
der durch sie repräsentierten Werte und
symbolisierten Lebensweise und nicht der
jeweils gewählten Regierung, der sie meist
zutiefst misstrauten. Die Weigerung der
katholischen Minderheit, das nordirische
Recht weiterhin auch als das ihrige zu
sehen, und die aus protestantischer Sicht
einseitige Proliferation der Gewalt durch
die Republikaner schwemmten alte stereotype

Bilder an die Oberfläche, die die
katholischen Iren nicht nur als undankbar
und unzuverlässig, sondern zunehmend

als gewaltsüchtig, unberechenbar, hinterhältig

und feige zeichneten. Die Loyalisten
sahen sich letztendlich als Schützer der
britischen Zivilisation vor der Barbarei
und Rückständigkeit einer vom katholischen

Rom aus gesteuerten irischen
Kultur (Aretxaga 1993: 233). Das Stereotyp
des lebenslustigen aber lasterhaften,
gewalttätigen, arbeitsscheuen und tief
abergläubischen Iren ist wohlgemerkt
nicht spezifisch nordirisch-britisch,
sondern ein gesamtbritisches.

Täglich mit der Gefahr konfrontiert,
einer Bombe oder einem Heckenschützen
der IRA zum Opfer zu fallen, wird es
nachvollziehbar, dass die britischen Soldaten

begannen, die tatsächliche Quelle der
Gewalt in den katholischen Vierteln zu
sehen und zusehends dazu neigten, das

negative Bild der Iren als Parameter ihrer
Wahrnehmungs- und Handlungsweise zu
übernehmen. Für diese Perzeptionswei-
se bedeutsam ist meines Erachtens auch
die Tatsache, dass vom Erscheinungsbild
her die Arbeiterviertel von Belfast oder
Derry sich nicht gross von jenen von
Manchester, Liverpool oder Glasgow
unterschieden und auch die Lebensweise
der Leute vordergründig vertraut war
(Aretxaga 1993: 236, vgl. auch Beifrage
1987). Das heisst, es war kein unmittelbarer

Feind in einem klar differenzierten
Feindesland erkennbar. Die Situation, dass

in einer vermeintlich vertrauten Landschaft
der Tod ständig lauerte, verstärkte die
Bereitschaft, die Gewalt zu naturalisieren,

will heissen, sie dem Wesen des
katholischen Nordiren zuzuordnen und
nicht als Produkt komplexer sozialer und
politischer Prozesse zu betrachten.

Dem Terror der paramilitärischen
Bewegungen - sowohl der republikanischen
als auch der loyalistischen - setzte der Staat
seinen eigenen Terror entgegen. Aber
selbstverständlich benützte keine der
Parteien das belastende Idiom für die
Umschreibung ihrer eigenen Taten, sondern
unterstellte es jeweils der Gegenpartei.
Für die Republikaner war es ein
Überlebenskampf, die Loyalisten betrieben
Verteidigung und die Sicherheitskräfte
setzten auf Anti-Terror-Massnahmen. Für
den Raum, der somit zwischen Fremd-



und Selbstbild entstand und anwuchs,
übernahm niemand die Verantwortung,
es war eben die dämonisierte Zone.

Die Intensivierung
der Gewalt

Die Anwendung von Gewalt - vor
allem im politischen Kontext - kann stets
als Versuch gesehen werden, den Zugriff
auf eine Situation zu erlangen oder zu
bewahren, die immer mehr dieser
Kontrolle zu entgleiten droht. Es geht
dabei erstens darum, die Macht zu besitzen,

die Definition der umstrittenen Situation

zu liefern (Aretxaga 1993: 219),
zweitens die Bedingungen der
Auseinandersetzung festzulegen und vor allem
drittens, die Aktionen des Gegenübers zu
begrenzen und ihm die Möglichkeiten des

selbständigen Agierens zu entziehen.
Dabei unterläuft den Konfliktparteien
meistens der Irrtum, dass sie die Kontrolle

über den eigenen Gewalteinsatz mit
derjenigen über die Situation als solche
gleichsetzen. Jede Steigerung des Gewalt-
inputs ist ein vorsätzlicher Versuch, die
entgleitende Kontrolle zurückzugewinnen.

Dahinter steht die Kalkulation, dass
die Leidensfähigkeit und -bereitschaft der
gegnerischen Partei begrenzt ist und dass
letztere sich gezwungen sehen wird
einzulenken, zumal ihre Führung mit
Legitimationsschwierigkeiten konfrontiert
würde, sollte das Leiden an der Basis zu
gross werden. Doch auch diese Einschätzung

erweist sich meist als trügerisch, da
die Leidensfähigkeit einer Gruppe
zumeist unter- und die Wirksamkeit der
eigenen Mittel überschätzt wird.

Diese bewusste Steigerung des Ge-

waltinputs kam nach der Absetzung der
nordirischen Regierung und der Übernahme

der Direktverwaltung durch die britische

Regierung im Frühjahr 1972 deutlich
zum Ausdruck. Die Briten verstärkten
ihre Präsenz und erhöhten den Druck,
indem sie in einer als «Operation Motor-
man» bezeichneten Aktion die no-go-areas
zerschlugen und die katholischen Viertel

in Belfast und Derry militärisch besetzten

(Bew and Gillespie 1993: 54-55). Die
IRA versuchte weiterhin mit Bombenattentaten

auf zentrale politische und
wirtschaftliche Einrichtungen den endgültigen

Kollaps herbeizuführen, zusätzlich
jedoch begann sie gezielt, den Krieg auf
die Hauptinsel zu exportieren, um den
britischen Staat in seinem Kern zu treffen
und die dortige Zivilbevölkerung soweit
zu terrorisieren, dass sie Druck auf ihre
Regierung ausüben würde, sich aus
Nordirland zurückzuziehen.

Ebenso intensivierten die IRA und die
INLA11 die Mordattentate auf Repräsentanten

der verschiedenen Sicherheitsorgane,

d.h. auf britische Soldaten, die
nordirische Polizei und die Reserveeinheit

der UDR und auf führende Mitglieder
der protestantischen Untergrundbewegungen.

Während sich dies zuvor mehr
auf das Wirken von Heckenschützen, die
sich patrouillierende Soldaten und Polizisten

vornahmen, beschränkt hatte, begannen

die IRA und die INLA nun ihre
Offensive auszudehnen und wählten auch
solche Opfer aus, die sich nicht im Dienst
befanden. Auch ihre Familienangehörigen

oder pensionierte Polizisten stellten
«legitime» Zielscheiben dar, die auf der
Strasse, beim Einkaufen oder beim Verlassen

eines Pubs eliminiert werden konnten.
Eine nächste Intensivierungsstufe war die
Ermordung der meist sorgfältig
ausgewählten Ziele zuhause in ihren eigenen
vier Wänden, sogenannte doorstep-killings.
Die psychologische und symbolische
Wirkung dieser Attentate übertrafen deren
militärischen Nutzen bei weitem. Es
vermittelte den Mitgliedern der
Sicherheitskräfte, dass sie nicht nur während
ihrer Dienstzeit einer Gefahr ausgesetzt
waren, sondern dass sie und vor allem
ihre Familien einer Dauerbedrohung
ausgesetzt waren, der sie nur konstante
Wachsamkeit entgegensetzen konnten,
was zu einem zermürbenden Dauerstress
führte. Die sinn- und sicherheitsstiftende
Routine des Alltags, die täglichen kleinen
Verrichtungen und Handgriffe wie das

Einsteigen ins Auto oder das Öffnen der
Haustüre, verloren ihre Selbstverständlichkeit

und beschwörten immer wieder-

11 Irish National Liberation

Army, eine kleine,
radikale republikanische
Organisation, die vor
allem für ihre Mordattentate

berüchtigt war.

126



kehrende, lähmende Momente der Angst.
Die Unverletzbarkeit des Heimes - in der
angelsächischen Kultur von besonderer
symbolischer Bedeutung - wurde in Frage
gestellt und auf das vertraute Bild der
eigenen Strasse und der Nachbarschaft,
von der sonst ein so starkes Sicherheitsgefühl

ausging, fiel ein Schatten, der ein
normales Leben fortan verhinderte.
Gewalt wurde zunehmend zu einem
inakzeptablen, aber unveränderbaren
Bestandteil der Normalität.

Die loyalistischen paramilitärischen
Verbände, denen über weite Strecken nicht
nur die finanziellen Mittel, sondern auch
die technischen Fähigkeiten und die Disziplin

abgingen, setzten von Beginn weg
das Hauptgewicht ihrer Aktionen auf die
Terrorisierung der katholischen
Zivilbevölkerung. Dahinter stand das simple
Kalkül, dass ein gesteigertes Mass an
Einschüchterung und Leiden diese dazu
bringen würde, so viel Druck auf die
katholischen Untergrundorganisationen
auszuüben, dass diese bereit wären, ihrerseits

der Gewalt abzusagen. Aus der
Kollektivierung des Feindes, der Ausdehnung

und Komplexitätsreduktion des
Konfliktbildes, die durch die Internie-
rungskampagne starken Auftrieb erhalten

hatte und bei der der gesamten
katholischen Bevölkerung Gewaltbereitschaft

und Subversion unterstellte wurde,
schöpften die loyalistischen Aktivisten
die Legitimation für ihre Handlungsweise.

Eine Welle «sektiererischen» Morde
nahm 1972 schlagartig ihren Anfang und
erreichte 1975/76 einen ersten Höhepunkt
(Bruce 1992a: 8). Katholische Herkunft
vorausgesetzt, war der Status des Opfers
nur zweitrangig, wichtiger war die Leichtigkeit

des Zugangs zu ihm. In Rücksichtslosigkeit

standen die loyalistischen
Verbände ihrem republikanischen Gegenüber

in nichts nach, doch, was sie von
letzteren vor allem abhob, war ihre
Unberechenbarkeit und ihre Bereitschaft,
wahllos Gewalt anzuwenden. Sowohl bei
der UDA als auch bei der UVF vermengten

sich ein blinder, an Faschismus
grenzender Chauvinismus mit einer
beträchtlichen Portion krimineller Energie.
Mitte Juli 1972 erlangten die von protes¬

tantischen Verbänden begangenen
«sektiererischen» Morde eine neue Qualität. Im
Unterschied zu den bisher üblichen
Tötungen wurden die Opfer nicht mehr
kaltblütig erschossen, sondern während
Stunden regelrecht zu Tode gefoltert und
mit Messern verstümmelt wurden.
Verantwortlich für diese und nachfolgende Taten
der gleichen Art war eine Gang aus dem
protestantischen Shankill Quartier, die
mit dem Namen Shankill Butchers belegt
wurde. Die Butchers waren die
berüchtigtsten, aber nicht die einzigen, die solche
Greuel begingen (Bruce 1992b: 173; vgl.
auch Dillon 1989). Die Opfer wurden
meist auf dem nächtlichen Heimweg
überfallen, entführt und in den
Hinterzimmern protestantischer Pubs in übelster
Weise zu- und hingerichtet. Solche Tötungen,

die bis in die späten 70er Jahren
andauerten, blieben zwar Ausnahmen,
aber sie prägten das negative Image der
loyalistischen Untergrundorganisationen
stark. Viele Protestanten, die gezielte
Gewalt gegen die IRA durchaus
befürworteten, wandten sich empört ab, zumal
immer deutlicher wurde, dass hier nicht
der Kampf gegen den politischen Gegner,
sondern der Akt der Tötung selbst im
Vordergrund stand.

Die Briten setzten auf eine
Doppelstrategie der positiven und negativen
Anreize. Schon sehr bald wurde ihnen
klar, dass es nicht gelingen würde, die
IRA und die INLA rein militärisch
niederzuringen, da die Untergrundorganisationen

ein zu unscharfes Ziel abgaben und
sie zudem in der lokalen Bevölkerung zu
starken Rückhalt genossen. Somit galt es,
einer alten Antiguerilla-Taktik folgend,
einerseits den Aktivisten das logistische,
personelle und psychologische Reservoir
zu entziehen und andererseits die
republikanische Bewegung zu infiltrieren.
Ersteres wurde angestrebt, indem die
Hochburgen der Republikaner einerseits
dem zermürbenden Dauerstress einer
militärischen Okkupation mit nächtlichen
Razzien, täglichen Strassenkontrollen und
demütigenden Schikanen ausgesetzt
wurden (vgl. O'Malley 1990: 106),
andererseits wurden für die katholische
Minderheit im Arbeits-, Ausbildung- und



Wohrtungsbaubereich attraktive Anreize
entwickelt mit dem Ziel, die
Ausgrenzungsargumente der republikanischen
Bewegung zu entkräften und die
Bevölkerung von ihr zu entfremden. Gleichzeitig

begann der Sicherheitsapparat die
lang- und kurzfristige Internierung12,
genauer gesagt die Verhöre, die zur
Internierung gehörten, dazu zu benützen, ein
lückenloses und tiefgehendes Profil
- quasi eine Ethnographie - der gesamten
katholischen Gemeinschaft zu erstellen
und diese bis in die letzten Winkel
auszuleuchten, mit dem Ziel, das Netzwerk der

Untergrundorganisationen aufzudecken.
Durch den Einsatz einer Art
Kronzeugenregelung und die Einschleusung von
V-Männern - IRA-Aktivisten, die
«umgekehrt» worden waren (vgl. Collins
1997: 369ff, O'Callaghan 1998) - gelang
dieses Unterfangen zunehmend besser,
was die IRA zu einer Umstrukturierung
ihrer Organisation zwang, indem sie das

ursprüngliche, anfällige Brigadensystem
durch eine resistentere Zellstrukur ersetzte.

Die Demontage
des Selbst

Der Verlauf der troubles zeigt deutlich,
dass die beteiligten Parteien nicht nur
falschen Einschätzungen der Situation
unterlagen und Fehler begingen, sondern
immer mehr von den von ihnen selbst

gesetzten Prinzipien und Handlungsprämissen

abzuweichen begannen. Die
Gewalt zwang den Beteiligten ihre
eigenen Bedingungen und Logiken auf,
die sie von ihrem vermittelten Selbstbild
immer mehr entfremdeten. Die Briten,
zum Beispiel, waren stets darauf bedacht
zu betonen, dass ihre Aktionen innerhalb
der Grenzen der Rechtsstaatlichkeit
angesiedelt waren. Nach und nach traten
aber Risse in dieser Fassade auf, die erkennen

liessen, dass die Sicherheitskräfte
längst nicht so «sauber» agierten, wie sie

vorzugeben pflegten. Dies fing bei den
Verhörmethoden an, bei denen psychi¬

sche und physische Gewalt integrale
Bestandteile waren, es gab eine Reihe
eklatanter Justizfehler - eigentliche
Justizverdrehungen - weil die Regierung es
sich nach verheerenden Bombenattentaten
in England nicht erlauben konnte, der
verunsicherten britischen Öffentlichkeit
keinen Schuldigen zu präsentieren13, der
Verdacht der Kollaboration zwischen den
Sicherheitskräften und den loyalistischen
Verbänden konnte nie überzeugend
entkräftet werden, und nicht zuletzt
begann nach 1976 die Special Air Service
(SAS) - eine Eliteeinheit der britischen
Armee - verdeckt zu operieren. Dabei
schreckte sie nicht vor gezielt geplanten
Tötungen zurück, die weit ausserhalb des
Bereichs der Rechtsstaatlichkeit lagen14.

Die protestantischen Untergrundorganisationen

stellten sich schon sehr bald
selbst ins Abseits, nicht nur weil sie seit
Beginn die sektiererische Dimension der
Gewalt - Terror gegen die katholische
Zivilbevölkerung - in den Brennpunkt
rückten, sondern weil sich bei ihnen
kriminelle Energie und politischer Kampf
unheilsam vermengten. Ihre politische
Rhetorik vertrug sich schlecht mit der
erfahrenen Praxis, die von internen
Machtkämpfen zwischen einzelnen Fraktionen
und blutigen Auseinandersetzungen um
die knappen Ressourcen geprägt war15.

Gewalt gegen aussen, d.h. gegen den
katholischen «Feind», wurde nicht selten
eingesetzt, um Wirkung nach innen zu
erzielen, d.h. um Führungsansprüche
innerhalb der eigenen Organisation
geltend zu machen.

Eine ähnliche Entwicklung ist auch
auf Seiten der republikanischen
Bewegung festzustellen. Auch die IRA
begann mit Fortdauer des Konflikts
immer mehr, Gewalt gegen die eigene
Gemeinschaft zu richten16. Dies ist
hauptsächlich auf den Erfolg der Erfassung und
Durchleuchtung der katholischen
Gemeinschaft im Rahmen der langfristigen

Internierungskampagne und der
Infiltration der republikanischen Bewegung
durch die Sicherheitskräfte
zurückzuführen. Die IRA verstärkte daraufhin
ihre internen Sicherheitsmassnahmen
merklich, schuf neu die oben schon

12 Personen, die des
Terrorismus verdächtigt
waren, konnten auch
noch nach 1975 während
sieben Tagen festgehalten
und verhört werden.
Viele wurden unmittelbar
nach ihrer Entlassung
wieder verhaftet und
weitere sieben Tage in
Gewahrsam genommen.

13 Zu den bekanntesten
Fällen gehören die der
Guildford Four und der
Birmingham Six, wo
Unschuldige für Anschläge,

die sie nie begangen
hatten, verurteilt wurden
und 14 resp. 16 Jahren
hinter Gitter sassen.

14 Der bekannteste Fall ist
die Ermordung dreier
unbewaffneter IRA
Aktivisten in Gibraltar
1988 durch ein Kommando

der SAS.

15 Im Gegensatz zur IRA
konnten die loyalistischen
Verbände nicht auf
ausländische Geldgeber
zurückgreifen. Sie brachten

die Ressourcen zu
ihrem Kampf durch
Mitgliederbeiträge, das
Betreiben von sogenannten

drinking clubs und
Taxiunternehmen und
durch illegale Mittel wie
Schutzgelderpressung,
Steuerhinterziehung,
Banküberfälle usw. auf
(Bruce 1992: 189).

16 Für eine harsche Kritik
an der Strategie der
republikanischen
Bewegung siehe O'Doherty
1998.



erwähnte Zellstruktur und versuchte, die
immer häufiger auftretenden, undichten
Stellen in ihrem Mantel der Verschwiegenheit

zu stopfen. Sie ging dabei
schonungslos zur Sache. Erkannte Verräter

wurden eliminiert, Verdächtige
wurden brutalsten Verhören unterzogen,
wobei sich bald zeigte, dass zwischen
erhobenem Verdacht und postuliertem
Verrat nur ein kleiner Schritt war (vgl.
Dillon 1998: 95ff). Die Gewalt gegen die
eigene Gemeinschaft - in der gegebenen
Situation ein weiteres Paradox - wurde
zusätzlich dadurch gefördert, dass trotz
der Ubiquität von Polizei und
Sicherheitskräften in den katholischen Vierteln
allmählich ein gefährlicher rechtsfreier
Raum entstand, weil die Polizei ihre sonst
übliche Funktion nicht mehr wahrnehmen

konnte, da im Falle eines «normalen»

Verbrechens niemand bereit war, bei
den (fast durchwegs protestantischen)
Behörden Anzeige zu erstatten. Je länger
der Konflikt dauerte und je mehr die
Gewalt zum Alltag wurde, desto mehr
stieg auch die allgemeine Kriminalität.
Angesichts der britischen Propagandastrategie,

den Kampf der republikanischen
Bewegung zu diffamieren und zu
kriminalisieren, war dies für deren Image eine

gefährliche Entwicklung, da es das Bild
der gesetzlosen und gewalttätigen
katholischen Gemeinschaften förderte.
Verbrechenverseuchte katholische Quartiere
dienten der britischen Propaganda ideal.
Die IRA versuchte dem entgegenzuwirken,

indem sie die Aufgabe der Erhaltung
von Recht und Ordnung in den eigenen
Vierteln selbst übernahm, um somit nicht
nur zu zeigen, dass die katholische
Bevölkerung nicht krimineller als andere war,
sondern auch um deutlich zu machen,
dass die IRA die absolute Kontrolle über
ihre Quartiere hatte. Die Sanktionen, zu
denen sie mangels sinnvoller Alternativen

griffen, waren drakonisch und sahen
ausschliesslich Formen der körperlichen
Bestrafung vor: Schläge, das Brechen von
Gliedmassen (breeze blocking) und das
gezielte Anbringen von Schusswunden
waren die üblichen Massnahmen. Das
Verpassen von Knieschüssen (knee capping)

war dabei die häufigste Strafe, wobei der

Schweregrad des Vergehens entschied, ob
mit gross- oder kleinkalibrigen Waffen,
von hinten oder vorne, ins nackte Knie
oder durch die Hosen hindurch geschossen

wurde. Bezeichnend für die soziale
Dichte der katholischen Viertel war, dass
die Delinquenten nicht festgenommen,
sondern zunächst aufgefordert wurden,
sich freiwillig zu einem bestimmten
Zeitpunkt an einem bestimmten Ort zu
ihrer Bestrafung einzufinden. Ein Aspekt
der Kohäsion der Gemeinschaft war die
lückenlose soziale Kontrolle.

Der hier nur sehr fragmentarisch
nachgezeichnete Konfliktverlauf zeigt
meines Erachtens recht deutlich, wie die
anfänglich beschriebenen Grundmechanismen

wirken und wie aus den sich
potenzierenden Widersprüchen heraus
der Eskalationsprozess vorangetrieben
wird, sich plötzlich neue Konfliktfronten
auftun und der Konflikt ausser Kontrolle
gerät. Zum vorläufigen Höhepunkt
gelangten die troubles anfangs der achtziger

Jahre. Bezeichnenderweise paradox
gipfelte der Konflikt nicht auf offener
Strasse, sondern im geschlossenen Raum
der Gefängnisse, wo die mehrheitlich
republikanischen Gefangenen in verschiedenen,

gestaffelten Formen des Protests

gegen die Weigerung der britischen Regierung,

ihnen politischen Status zu verleihen,

sich zur Wehr setzten. Im Mittelpunkt
der Auseinandersetzung stand wiederum
die dämonisierte Frage, welcher Art der
Konflikt überhaupt war: war es ein
Befreiungskrieg einer unterdrückten indigenen
Minderheit gegen die unrechtmässige
Herrschaft einer fremden Kolonialmacht,
wie es die Republikaner verstanden, oder
war die republikanische Bewegung nichts
anderes als eine kriminelle Vereinigung,
die durch Terror und Mord ein legitimes
politisches System zu Fall bringen wollten.
Höhepunkt dieser den gesamten
Gewaltkonflikt charakterisierenden
Auseinandersetzung war der minutiös organisierte
Hungerstreik der Gefangenen, der
letztendlich zum Tod des charismatischen
Anführers der Gruppe, Bobby Sands, und
neun weiteren Häftlingen führte (vgl.
Beresford 1987; O'Malley 1990). Den
weltweiten Protesten zum Trotz blieb die



britische Regierung unter Margaret
Thatcher unbewegt und rückte nicht von
ihrem Standpunkt ab, dass es sich hier
um kriminell und nicht politisch motivierte

Gewalttäter handelte, denen somit kein
politischer Status zukomme.

Im Gegenzug kehrten die Häftlinge
den Spiess um und versuchten die britische

Regierung zu kriminalisieren, indem
sie jegliche Verantwortung für ihren
Hungertod ablehnten und sie der Repression

des Systems unterschoben, das ihnen
das Recht auf ihre eigene Identität und
ein menschenwürdiges Dasein verweigerte.

Die Streikenden griffen bei ihrer
Aktion auf eine reiche Bildwelt zurück,
denn nicht nur war der Hungerstreik eine
uralte gälische Form des Protests, die hier
wiedererfunden wurde, auch die ausser-
europäische Kolonialgeschichte kennt
solche Beispiele und frühere IRA Kämpfer
hatten in den 20er Jahren auch zu diesem
Mittel gegriffen. Nicht zuletzt evozierte
die Aktion das Bild des Opfertods Christi.
Die Gefangenen setzten ihre Körper und
den Raum, der sie umgab - das Gefängnis

- als Textzeichen ein, um einer breiten
Öffentlichkeit, zuletzt der Weltöffentlichkeit,

eine Geschichte zu vermitteln, nicht
die ihrer eigenen Biographie, vielmehr
die des Leidenswegs des irischen Volkes,
das unter der Knechtschaft der britischen
Kolonialherrschaft gelitten und zu leiden
hatte (Feldman 1991: 233, 244). Der
menschliche Körper wurde zum Sinnbild
der sozialen Körperschaft, sein Lebensweg

zeichnete den Lauf der irischen
Geschichte nach und sein langsames
Dahinsterben stand für das drohende
Absterben der irisch-gälischen Kultur in
Ulster. Neben der Durchsetzung ihrer
Forderung nach politischem Status erhofften

sich die Streikenden aber auch, dass
das seriell geplante Sterben von hilflosen
Gefangenen den Widerstand in der
katholischen Gemeinschaft soweit neu entfachen

würde, dass er sich in einer noch
nie erlebten Welle von Gewalt entladen
würde. Als letzte und widersprüchlichste

einer langen, sich allmählich
entfaltenden Serie von Gewaltformen wurde
hier die physische Zerstörung des Selbst
angestrebt, mit der Absicht, Gewalt gegen
die Anderen zu entfachen.

Mutation und
Transformation

Im gesamten Konfliktverlauf ist nicht
nur eine quantitative sondern auch eine

qualitative Veränderung der Gewalt
feststellbar, die sich unter anderem darin
ausdrückt, dass nicht nur eine allmählich
wachsende Fokussierung17 der
Gewaltanwendung - Krawalle, Bombenanschläge

zuerst gegen Objekte dann gegen
Menschen gerichtet, gezielte Mordattentate,

sadistische Morde - stattfindet,
sondern in struktureller Hinsicht das
Verhältnis zwischen Täterschaft und
Opfer sich wandelt, insofern als wir es

mit einer kontinuierlichen Unterschreitung

der Gewaltanwendungsgrenze
- Gewalt gegen andere, gegen die eigene
Gemeinschaft, gegen sich selbst - zu tun
haben. Hätte man Vertretern der IRA in
der Frühphase des Konflikts die Vorhersage

gemacht, dass sie nach einigen Jahren

gegen die eigene Gemeinschaft vorgehen
würde, wäre man zurecht auf Ungläu-
bigkeit gestossen. Eine solche Entwicklung

war klar nie beabsichtigt, ebenso

wenig wie die Briten den Bereich der
Rechtsstaatlichkeit verlassen oder die
loyalistischen Verbände sich in blutige
Machtkämpfe verwickeln wollten. Nicht
die Teilnehmer bestimmten den Konfliktverlauf,

sondern umgekehrt. In dieser
Hinsicht könnte man sagen, dass der
Konflikt als solcher sich einer Mutation
unterzog, d.h. einem Prozess der
Selbstregulation unterworfen war, der sich
selbständig perpetuierte, sich somit einer
übergeordneten Kontrolle entzog und
daher auch von einer beträchtlichen Portion

Irrationalität geprägt war. Entscheidend

ist aber, dass diese Mutation ihre
Energie nicht aus der Kontrollosigkeit als
solche bezog, sondern aus dem unheilvollen

Zusammenwirken bewusster
Entscheidungen zur vorsätzlichen
Gewaltintensivierung der einzelnen Konfliktparteien.

Der unkontrollierten Mutation
steht also ein Prozess kontrollierter
Transformationen gegenüber. Alle Teilnehmer
steigerten im Verlaufe der troubles sowohl
in quantitativer und als auch in qualitati-

17 Damit meine ich, dass
neben der allgemeinen
Ausdehnung des
Volumens der Gewalt, diese
sich auch immer
zielgerichteter entwickelt.

130



ver Hinsicht gezielt ihren Gewaltinput,
d.h. sie änderten ganz bewusst die Ziele,
die Mittel und auch die Formen ihres
Gewalteinsatzes, um die Kontrolle über
die Situation zu gewinnen, besser gesagt
um sie zurückzugewinnen. In der autisti-
schen Abkapselung gefangen, fusste die
Entscheidung einer Partei zu einer neuerlichen

Transformation jeweils weniger auf
einer Gesamtevaluation des Konflikts, sie

resultierte vielmehr aus einer Erkenntnis
des Scheiterns der vorher getroffenen
Massnahmen, aus der Frustration durch
die der Aktionen der Gegenpartei, die diese

Massnahmen zum Scheitern gebracht
hatten und gleichzeitig aus dem blinden
Willen, das Kräfteverhältnis wieder
auszugleichen oder sogar umzukehren. Als
Beispiel sei hier die geschilderte Entwicklung

angeführt, bei der die IRA dazu
überging, als Folge der Aktionen der
Sicherheitskräfte Gewalt auch gegen die
eigene Gemeinschaft zu richten. Die Kette

von Entscheidungen ist auf sich selbst
bezogen, sie gehorcht einer Logik der
Selbstreflexivität. Jeder unternommene
Schritt stellt zwar den Versuch dar, den
Gegner zum Einlenken zu zwingen und
ihm die eigene Sichtweise der Dinge
aufzudrängen, doch die Aktion vergrös-
sert lediglich die Distanz zwischen den
Antagonisten, lässt die dämonisierte Zone
anwachsen und hebt die Gewalt auf ein
noch höheres Intensitäts- und
Erwartungsniveau.

Wie bedeutend der in diesem
verantwortungsleeren Raum stattfindende
Konflikt über den Konflikt ist, zeigen die
mit viel Hoffnung verbundenen
Friedensbemühungen in Nordirland, die von der
britischen Labour Regierung vor etwas
mehr als zwei Jahren lanciert worden
sind. Ein entscheidender Durchbruch
gelang der britischen Delegation unter
der Führung der Nordirlandministerin
Mo Mowlam, als sie unter grössten
Risiken für das Gelingen der
Friedensbemühungen in einem höchst
symbolträchtigen Akt, das Long Kesh Gefängnis
aufsuchte, um mit den dort inhaftierten
republikanischen und loyalistischen
Gefangenen über die Bedingungen der
Beendigung des Konflikts zu verhandeln.

Mit diesem Akt, der von vielen Seiten
kritisiert wurde, brachte die britische
Regierung - ohne die Taten der Inhaftierten

moralisch neu zu werten - etwas zum
Ausdruck, wogegen sie sich Jahrzehnte
gesträubt hatte, nämlich die Anerkennimg,

dass die Gewalt in Nordirland nicht
kriminell sondern politisch motiviert
gewesen war. Sie eröffnete damit eine
neue Phase der Auseinandersetzung, die
man als Konflikt über die Konfliktlösung
umschreiben könnte (Glasl 1994: 202) und
bei der die Grundmechanismen der
Konflikteskalation schrittweise wieder
ausser Kraft treten. Das soll nicht heissen,
dass die troubles damit beendet wären,
doch zumindest haben sich die Parteien
sich aus ihren Tunnels hervorgewagt und
setzen an, in der früher dämonisierten
Zone aufeinander zu zugehen.



Literatur
Adams Gerry
1996. Before the Dawn: Art Autobiogra¬

phy. London: Mandarin.
Aretxaga Begona
1993. «Striking with Hunger: Cultural

Meanings of Political Violence
in Northern Ireland», in: Warren
Kay, The Violence Within: Cultural
and Political Opposition in Divided
Nations, S. 219-253. Boulder, etc.:

Westview Press.

Arthur Paul
1997. «"Reading" Violence: Ireland»,

in: David Apter, The Legitimization

of Violence, S. 234-291.
Basingstoke: Macmillan Press.

Belfrage Sally
1987. The Crack: A Belfast Year. London:

André Deutsch Limited.
Beresford David
1987. Ten Men Dead. London: Grafton

Books.
Bew Paul und Gordon Gillespie
1993. Northern Ireland: A Chronology of

the Troubles. Dublin: Gill and
MacMillan.

© David Prêtre/Strates: Soldats de plomb, Musée militaire, Morges, décembre 1991

Bruce Steve
1992a. The Red Hand: Protestant Parami¬

litaries in Northern Ireland. Oxford
/ New York: Oxford University
Press.

1992b. «Northern Ireland: Reapprai¬
sing Loyalist Violence». Conflict
Studies 249:1-21.

Burton Frank
1978. The Politics ofLegitimacy : Struggles

in a Belfast Community. London:
Routledge and Kegan Paul.

Collins Eamon
1997. Blinder Hass: Autobiographie eines

irischen Terroristen. Frankfurt: S.

Fischer Verlag.
Dillon Martin
1989. The SImnkill Butchers: A Case Study

of Mass Murder. London:
Routledge.

1998. God and Gun: The Church and Irish
Terrorism. New York: Routledge.

Farrell Michael
1980. Northern Ireland: The Orange State.

London: Pluto Press.

Feldman Allen
1991. Formations of Violence: The Narra¬

tive of the Body and Political Terror
in Northern Ireland. Chicago /
London: Chicago University
Press.

Fuhrer Bernhard
1996. Belfast - The Geography ofAntago¬

nism: The Influence of Residential

Segregation on Perception and

Activity in Space; the Response of
the Urban Management to
Segregation. Unpubl. Lizentiatsarbeit.
Basel: Geographisches Institut
der Universität Basel.

Glasl Friedrich
1994. Konfliktmanagement: Ein Handbuch

für Führungskräfte und Berater.
Bern: Verlag Paul Haupt; Stuttgart:

Verlag Freies Geistesleben.

Jarman Neil
1997. Material Conflicts: Parades and

Visual Displays in Northern
Ireland. Oxford / New York:
Berg.

Nordstrom Carolyn und Jo Ann
Martin

1992. «The Culture of Conflict: Field
Reality and Theory», in: Carolyn
Nordstrom, Jo Ann Martin, The

Paths to Domination, Resistance
and Terror, S. 3-17. Berkeley / Los

Angeles / Oxford: University of
California Press.

132



O'Callaghan Sean
1998. The Informer. London: Bantam

Books.
O'Doherty Malachi
1998. The Trouble with Guns: Republi¬

can Strategy and the Provisional
IRA. Belfast: The Blackstaff Press.

O'Malley Padraig
1990. Biting at the Grave: The Irish

Hunger Strikes and the Politics of
Despair. Boston: Beacon Press.

Poole Michael
1983. «The Demography of Violence»,

in: John Darby (Hg.), Northern
Ireland: The Background to the

Conflict, S. 151-181. Belfast:
Appletree Press; Syracuse:
Syracuse University Press.

White Robert
1989. «From Peaceful Protest to

Guerrilla War: Micromobilization
of the Provisional Irish Republican

Army». American Journal of
Sociology 94:1277-1302.

Website-Adressen:
CAIN (Conflict Archive on Internet,

University of Ulster, Derry):
http://cain.ulst.ac.uk/

Abstract

Demetrius sowing:
The mecanism underlying
the escalation of conflict
and the example of Northern

Ireland

This paper deals with the
conflict in Northern Ireland
between segments of Catholic and
Protestant communities and the
State. I specifically examine four
basic mechanisms of conflict
escalation and test their applicability

to the Northern Ireland case.
Common to these four mechanisms

is the fact that they are riven
by basic internal contradictions
and hence fail to resolve
fundamental tensions. The internment
campaign of 1971, code-named
«Operation Demetrius», represents
such a failed attempt by state
authorities to curb the growing
violence in the cities of Northern
Ireland. I begin with «Operation
Demetrius» and go on to describe
how a «demonised space» develops

between the parties in conflict
as each party increasingly refuses
to take responsibility for the effects
of its actions and comes to regard
itself exclusively as the victim of
the evil intentions of the other. The

groups' views of the situation, and
of the world in general, acquire an
autistic quality, imprisoning
participants in a kind of tunnel vision
that makes them believe that the

only solution is to increase the
level of violence until their opponents

succumb. In this deadlock, a

«conflict over the conflict» develops

in which each side seeks to
imprint its interpretation on the
nature of the tensions which structure

their relations.

Autor

Nigel Stephenson, britischer
Staatsbürger, studierte in Basel

Ethnologie und Geschichte und
schloss 1983 mit dem Lizentiat ab.

Die Forschungen zu seiner Dissertation,

die er 1993 erlangte und die
sich mit der Dynamik des sozialen

Wandels befasst, hat er
während knapp zwei Jahren in der
East Sepik Province von Papua
Neuguinea durchgeführt. Er ist
Dozent am Ethnologischen
Seminar der Universität Basel und
beschäftigt sich vorwiegend mit
Themen der politischen Ethnologie

und der Konfliktforschung.



Ilidza, banlieue de Sarajevo, août 1998


	Die Saat des Demetrius : zu den Grundmechanismen der Konflikteskalation am Beispiel von Nordirland

