Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)

Artikel: Kunstlose Kunst des Widerstandes : staatlicher Terror und indigene
Gewalt an Westkalimantans Grenze

Autor: Geiger, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007470

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kunstlose Kunst des

Widerstandes

Staatlicher Terror und indigene Gewalt
an Westkalimantans Grenze

Daniel Geiger

Im Schatten des sich anbahnenden
Kosovo-Kriegs nahm die Weltoffentlich-
keit im Mérz 1999 wahrend einer Woche
von blutigen Unruhen in Kalimantans
Westprovinz Notiz, bei denen sich die
kleine Einwandergemeinde aus Madura
und indigene Dayak, verstarkt durch Teile
der malaiischen, chinesischen und bugine-
sischen Bevolkerung, gegeniiberstanden.
Dieser Artikel untersucht eine etwas
weiter zurlickliegende Episode desselben
Konflikts, die zu Beginn des Jahres 1997
500 Tote gefordert und 20’000 Menschen
ihr Obdach gekostet hatte.

Uber politische Gewalt und ihre Logik
zu schreiben, ist eine zum Verzweifeln
anspruchsvolle Aufgabe. Viele in Gewalt
miindende Konflikte haben die
Angewohnbheit, sich eiligem Ermitteln und
Mitteilen zu entziehen, je linger man sich
mit ihnen beschéftigt. Gleichzeitig
dréngen sie uns geradezu zu moralischen
Urteilen, die der Klarheit der geschaffenen
Tatsachen - Tod, Verletzung, Leiden —
entsprechen. Eine verantwortungsvolle

TSANTSA 4.1999

Darstellung politischer Gewalt muss sich
dariiber klar werden, welche «ethnogra-
phische Stimme» diejenigen erhalten
sollen, die diese Gewalt erlitten, aber auch
die, die sie begangen haben (vgl.
Nordstrom und Martin 1992: 3). Keine
leichte Aufgabe: Die hier zu erkldrenden
Ereignisse konfrontieren uns zum einen
mit indigenen (also iiblicherweise unserer
Sympathien teilhaftigen) Tatern und in
der Folge einer staatlichen Unrechtsmass-
nahme in deren Lebensgebiete gelangten
Opfern, und zum anderen mit dusserst
grausamen, ja terroristischen Gewaltme-
thoden, deren Konsequenz und wohl
auch Absicht eigentliche ethnische Sdube-
rungen waren.

Die ungewohnte Vertauschung der
Rollen von Tétern und Opfern und das
Wiederauftauchen von Kopfjagd und
rituellem Kannibalismus im Verlauf des
Aufstands bringt gerade den Dayak
wohlgesinnte Kreise und insbesondere
ihre eigenen Leute in den stadtischen
Dayak-Nicht-Regierungsorganisationen
in argumentative Not. Letztere, allesamt

39



durch christliche Schulen oder Priester-
seminare gegangen, schwankten Wochen
nach den Ereignissen zwischen Scham-
gefithlen fiir etwas, das sie wenigstens
zum Teil als Barbarei empfanden, und
unterschwelligem Stolz dartiber, dass «ihr
Volk» seine Lethargie endlich abgelegt
und ein Zeichen dafiir gesetzt hatte, dass
es sich kein weiteres Unrecht mehr gefal-
len lassen wiirde. Schwerer als alles
andere aber wog bei ihnen die Furcht,
dass die Vorfille archetypische Bilder der
Dayak als notorische Kopfjager und nicht
besserungsfahige Wilde wiederaufleben
lassen konnten.

Vieles spricht dafiir, dass wir es mit
einem Akt des Widerstands im Kontext
des Dramas der «Grenze» zu tun haben,
in dem sich Ureinwohnergemeinschaften
dagegen wehren, mitsamt ihrem Land
von einem Staat und der ihm kulturell
verbundenen Bevolkerung verschluckt zu
werden. Die Land Dayak und Malaiischen
Dayak, die Hauptprotagonisten dieses
Widerstands, verkorpern in der ethni-
schen Hierarchie des Grenzlandes eine
subordinierte, machtlose Gruppe und
wirtschaftlich gesprochen einen Teil der
abhédngigen, unterdriickten bauerlichen
Unterschichten. Die Form allerdings, die
dieser Widerstand der Machtlosen
annahm, die Waffen, die die Schwachen in
diesem Fall wahlten, haben nichts mit der
oft raffinierten, von der Not politischer
Ohnmacht diktierten «Kritik an der
Macht» zu tun, die von Bauern aller
Léander und Epochen «hinter dem Riicken
der Méchtigen» gesprochen wird (Scott
1990: xii) und die «die Spriinge und
Spalten in den furchtbaren Wucherungen
der Macht findet» (Dirks, Eley und Ortner
1994: 19), weil sie die Herrschaft nicht
direkt herausfordern kann. Anstelle der
«Brechtschen oder Schweikschen Formen
des Klassenkampfs» — dusserliches Sich-
Fiigen, Verstellung, Klatsch und iible
Nachrede, Diebstahl und Sabotage —, die
bauerlichen Gemeinschaften oft als einzi-
ge offenstehen und mit denen wir uns
gerne in innerlicher Komplizenschaft
verbiinden, miissen wir eine brachiale
Agrarrevolte darstellen, in der Terror
fester Bestandteil war und zu deren

TSANTSA 4.1999

Verstandnis man intuitiv eher zu Gustave
Le Bons (1895) finsterer «Psychologie der
Massen» als zur ansonsten geschétzten
«Sittlichen Okonomie des Bauern» des
aufgeklarten James Scott (1976) greifen
mochte.

Mein Bericht beginnt mit der Darstel-
lung der Ereignisse zwischen Ende
Dezember 1996 und Ende Februar 1997,
gefolgt von einer knappen ethnographi-
schen Skizze der im Problemgebiet ansés-
sigen Dayak-Gruppen und der Zielscheibe
ihres Zorns, der Maduresen. Eine summa-
rische Wiedergabe und Kritik der wichtig-
sten von anderer Seite vorgebrachten
Argumentationen zur Erkldrung der
Unruhen schliesst daran an. Sie geht tiber
in die Schilderung eines Schliisselereig-
nisses in der jiingeren Geschichte der
interethnischen Beziehungen in diesem
Teil der Provinz, ohne das der Umstand,
dass Auseinandersetzungen um Land und
Patronage sich gerade in Westkalimantan
in so heftiger und vermeintlich atavisti-
scher Form Bahn gebrochen haben,
meines Erachtens nicht verstanden
werden kann. Indem sich das indonesi-
sche Militar im Jahr 1967 der Dayak von
Sambas und vom Unterlauf des Kapuas
im Kampf gegen chinesischstaimmige
Freischérler und die unerwiinschte chine-
sische Bauernschaft bediente, revitalisier-
te der Staat ungewollt die ortlichen
Praktiken von Krieg und Kopfjagd. Ich
werde argumentieren, dass den betref-
fenden Dayak-Gruppen dadurch kultu-
relle Ressourcen zur Gewaltausiibung
verblieben, die den meisten anderen triba-
len Ethnien des Landes durch die Pazifi-
zierung in den ersten Jahrzehnten dieses
Jahrhunderts unwiderruflich entwunden
worden waren.

Damit fiigt sich der morderische
xenophobe Aufstand der Dayak in ein
regionales und ein allgemeineres, natio-
nales Muster einer «Beziehungen des
Terrors» ein, die hauptsachlich auf die
historischen Herrschaftsstrategien der
staatlichen Machtzentren zuriickgehen,
in deren Rahmen jedoch auch marginali-
sierte Gruppen wie die Dayak manchmal
auf der Seite der Tater anzutreffen sind.
Dieser Schlussteil macht ausgiebig

40



Gebrauch von den Thesen von Michael
Taussig (1984, 1987) und versucht — wie
dies in jlingster Zeit verschiedene
Autorlnnen (Tsing 1993, 1996; Fried 1995)
getan haben — die Interaktion zwischen
Indigenen, Neuankémmlingen und
Staatsmacht an der «Grenze» Kaliman-
tans im Licht der Gewaltstrategien des
Staates zu verstehen.

Menuett fiir Schwert
und Krummdolch:

Am frithen Morgen des 30. Dezember
1996 wurden wihrend eines Dangdut?
Konzerts im Ort Tanjut im Subdistrikt
Ledo, Sambas, rund 150 km nordlich der
Provinzhauptstadt Pontianak, zwei
Dayak-Jugendliche im Streit durch die
Messerstiche einer Gruppe von Angrei-
fern verletzt, die der kleinen Einwande-
rergemeinschaft aus Madura angehorten.
Geriichte gingen um, dass die beiden
Dayak-Burschen ihren Verletzungen
erlegen seien, worauf rund 5000 mit
Speeren, Macheten, mandau (Kampf-
schwertern) und selbstgebauten Geweh-
ren bewaffnete Dayak umliegende
maduresische Dorfer angriffen, um die
hundert Hauser in Brand steckten und
eine unbekannte Anzahl Maduresen
erschlugen. Die Attacke der maduresi-
schen Jugendlichen und die Vergeltungs-
aktionen der aufgebrachten Dayak waren
der Auftakt fiir- zwei Monate reichlich
einseitigen Blutvergiessens, unterbrochen
von einem dreiwdchigen, von der Armee
erzwungenen Waffenstillstand. Westkali-
mantan hatte in der Vergangenheit bereits
mehrmals heftige Zusammenstosse
zwischen den beiden ethnischen Gruppen
erlebt, deren blutigster im Jahr 1979
mindestens zwanzig Menschenleben
gefordert hatte. Diesmal waren um die
520 Todesopfer zu beklagen, zu mehr als
90% auf maduresischer Seite (Human
Rights Watch 1998: 28f.; 15)3. Uber 3000
Héauser wurden zerstort, die zum grossten
Teil maduresischen Familien gehort

TSANTSA 4.1999

hatten, und zwischen 15’000 und 20’000
Menschen — ebenfalls vorwiegend
Maduresen — verloren ihr Obdach. Die
Grenze der maduresischen Siedlungsge-
biete, die sich zuvor bis weit nach
Sanggau erstreckt und die gesamte
Nordwestecke der Provinz umfasst hatten,
wurde durch den Aufstand neu gezogen:
Weiter als 30 bis 50 km ausserhalb Singka-
wangs und Pontianaks und landeinwarts
der Kiistenlinie zwischen den beiden
Stadten lebten jetzt keine Maduresen
mebhr.

Wahrend die erste, kiirzere Welle der
Unruhen auf wenige Subdistrikte des
Distrikts Sambas beschrankt blieb, erfasste
die durch maduresische Gegenschldge
Ende Januar 1997 ausgeloste zweite Welle
ein Gebiet mit einem Radius von 250 km
und wuchs sich zu einem allgemeinen
Aufstand mit dem Ziel aus, die madure-
sische Bevdlkerung aus der Provinz zu
jagen. Vieles spricht dafiir, dass diese
Ausweitung weniger von «traditionellen»
politischen Allianzen profitierte oder
vorgegebenen ethno-politischen Demar-
kationslinien folgte, als dass sie der
Dynamik von Fehde und Blutrache
gehorchte: Im Verlauf der ersten Gewalt-
runde beteiligten sich jene Lokalgruppen,
die in einem der rund zehn fritheren
Zusammenstosse mit Maduresen Opfer
zu beklagen gehabt hatten, und spéter
stiessen die dazu, die Ende Januar
Angehorige durch die maduresischen
Vergeltungsschldge verloren hatten, durch
die die zweite Phase der Konfrontation
eingeleitet worden war (Tiras 9, 1997).

In zahllosen Féllen scheinen die Dayak
ihre Opfer enthauptet und die abgeschla-
genen Kopfe auf makabre Weise zur
Schau gestellt zu haben; viele Krieger
wurden dabei gesehen, wie sie den
erschlagenen Gegnern Herz und Leber
herausschnitten, um sie zu verspeisen,
und das Blut der Opfer tranken. Berichten
zufolge schlossen sich den Dayak-Kriegs-
scharen Krieger aus weit flussaufwarts
gelegenen Gebieten und selbst von
jenseits der Grenze zu Sarawak an, Gegen-
den, deren Bewohner allesamt selber
keinen direkten Kontakt zu Maduresen
hatten. In Dutzenden von ethnisch

ey

! Die — sehr summari-
schen — Informationen zu
diesem Kapitel stammen
aus eigenen Interviews
im Konfliktgebiet, die
anldsslich einer zwei-
wochigen Untersuchung
im Mérz 1997 zustande-
kamen, aus Presseberich-
ten und einem unléngst
erschienenen Unter-
suchungsbericht einer
amerikanischen Men-
schenrechtsorganisation
(Human Rights Watch
1998).

2 Dangdut ist eine in ganz
Indonesien populdre Art
Volksmusik.

3 Die unmittelbar nach
dem Konflikt zirkulieren-
den Opferzahlen, die
zwischen 2500 und 3000
lagen, konnten in der
Zwischenzeit zum Gliick
massiv nach unten korri-
giert werden.

41



gemischten Orten in Sambas, dem Distrikt
Pontianak und Sanggau wurden madure-
sische Hauser und Quartiere dem Erdbo-
den gleichgemacht und ihre Bewohner,
wenn man ihrer habhaft geworden war,
erschlagen, wahrend die Behausungen
von Nicht-Maduresen — durch schnell
hingepinselte Aufschriften, die die ethni-
sche Zugehorigkeit der Besitzer angaben,
kenntlich gemacht — unbeschédigt blieben.
Ebenfalls verschont wurden Moscheen
und madrasah (Koranschulen), die von
Angehorigen aller ethnischen Gruppen
muslimischen Glaubens gemeinsam
genutzt wurden.

Die Armee, obschon mehrfach
verstarkt, war von der Wucht des Dayak-
Aufstands tberfordert und verlor
wihrend zweier Wochen vollkommen die
Kontrolle tiber die Geschehnisse im
Landesinneren; sie musste sich darauf
beschranken, die maduresischen Fliicht-
linge, die in die Armeecamps drdngten,
und die durch den Fliichtlingsstrom stark
angewachsene maduresische Gemeinde
der Hauptstadt Pontianak vor den
anriickenden Dayak zu beschiitzen.

( Westkatimantan

SARAWAK

TSANTSA 4.1999

Die Dayak bedienten sich zur Mobili-
sierung eines traditionellen Mittels zur
Aktivierung von Allianzen, der Zirkula-
tion einer Blutschale (mangkok merah), die
neben Hiithnerblut verschiedene andere
rituelle Paraphernalien enthilt und
befreundeten Lokalgruppen bedeutet, sich
zur Erwiderung feindlicher Aggressionen
oder zur Abwehr gemeinsamer Bedro-
hungen bereitzuhalten. Aus den Auskiin{-
ten meiner Dayak-Informanten und
Presseberichten zu schliessen, kam die
Blutschale offenbar im Lauf der Jahrhun-
derte stets gegen Nicht-Dayak zum
Einsatz (es werden so unterschiedliche
Gegner genannt wie das Majapahit-Reich
im 14. Jh., die Chinesen im Hinterland
der Provinz im Jahr 1967 und ein Polizei-
chef, der vier Jahre spater Dayak-
Dorfchefs 6ffentlich geschlagen hatte, weil
sie ihre Stimmen bei den «Wahlen» fiir
die «Konsultative Volksversammlung»,
Suhartos Scheinparlament, nicht der
Regierungspartei Golkar gegeben hatten),
wobei durchaus denkbar ist, dass die
mangkok merah frither auch in Kriegen
zwischen Dayak-Dorfallianzen eine Rolle
gespielt haben.

Gemidss libereinstimmenden Darstel-
lungen aller Seiten hatten in den Dorfern
vor den Attacken Rituale mit dem Zweck
stattgefunden, Waffenhilfe von seiten
mythischer Kopfjagerheroen, der kamakng,
zu erbeten. Die kamakng, meist als sieben
Briider dargestellt, wurden von bestimm-
ten Ritualspezialisten (panglima taryu) in
der Abgeschiedenheit geheimer, eigens
dafiir bestimmter Orte (panyugu) um
Instruktionen fiir den bevorstehenden
Kriegszug angegangen, um sie dann von
sich und spéter von den Kriegern des
Dorfes Besitz ergreifen zu lassen. Dank
diesem als mato bekannten Kontaminati-
onsritual iibermannen, so die Quellen, die
Kopfjagerahnen mitsamt ihrer machtigen
Kriegsmagie die Kampfer, 16schen ihr
Bewusstsein aus und gehen in ihrer
Gestalt in den Kampf. Solange ihnen nicht
wieder auf rituellem Weg die Riickkehr an
ihre Wohnstéatten im Reich der Geister
ermoglicht worden ist, verlangen die
kamakng nach Menschenblut, was, so hiess
es, den Umstand erklare, dass die in ihrer

42



Gewalt befindlichen Krieger ihren Opfern
die Schlagadern aufgeschnitten und ihr
Blut getrunken hétten.

In vormoderner Zeit war das Erbeuten
von Képfen bei Gruppen wie den
Kendayan (Kanayatn) eine wichtige
Motivation der Kriegfiihrung (ngayo oder
ngayau) (vgl. z.B. Schadee 1931). Erfolg-
reiche Kopfjager und ihre Verwandt-
schaftsgruppen luden jedoch mit den
erbeuteten Trophéen eine Verantwortung
gegentiber den erschlagenen Gegnern auf
sich, da der Brauch es verlangte, fiir ihre
Kopfe wahrend mehreren Jahren kostspie-
lige Rituale auszurichten. Genau diese
rituelle Betreuung der Kopftrophée ist es,
was die Kopfjagd von Kriegshandlungen
unterscheidet, bei denen Gegner aus
blossem Sadismus oder mit dem Zweck,
ihre Korper zu schdnden und dadurch
Schrecken zu verbreiten, enthauptet
werden (Hoskins 1996: 2).

Eines der interessantesten Details im
Zusammenhang mit dem xenophoben
Aufstand der ersten zwei Monate des
Jahres 1997 ist die von mehreren Seiten
bestétigte Information, wonach die Dayak
sich dieser Verpflichtungen fiir die den
Maduresen abgenommenen Kopfe
dadurch entledigt hétten, dass sie zu
Beginn der Pogrome Rituale abhielten,
wie sie vor Jagdziigen (ngasu) gebrauch-
lich sind (SiaR, 4. 3. 1997). Auf diese Weise
wurde der Feind als Tier und Jagdbeute
definiert, der gegeniiber die moralischen
Regeln, die fiir menschliche Gemein-
schaften Gtiltigkeit haben, ausser Kraft
gesetzt wurden. Die Dayak manipulierten
so die Parameter der herkdmmlichen
Kopfjagd, ohne dass dies von den
Maduresen oder anderen interessierten
Akteuren bemerkt worden wiére. Dies legt
den Schluss nahe, dass den Dayak die
Wirkung, die sie bei anderen mit dem
Riickgriff auf diese archaische Praxis des
Kampfes erzielen konnten, wichtiger war
als die Inhalte, die mit der Echtform der
Kopfjagd in ihrer eigenen Gesellschaft
verbunden sind. Obschon bar ihrer tradi-
tionellen sozialen und kosmologischen
Beziige, erfiillte die Kopfjagd in ihrer
Auflage 1997 den vorgesehenen Zweck
als Mittel des Terrors.

TSANTSA 4.1999

Wie fiir ein Pogrom nicht anders zu
erwarten, erschopfte sich die Program-
matik der Aufstandsbewegung im durch
keine Machbarkeitserwdgungen getriib-
ten Maximalpostulat der Entfernung aller
Maduresen aus Westkalimantan. Nur eine
Minderheit der Dayak konnten sich
wenigstens eine Neuansiedlung der
Maduresen in Gebieten in der Provinz,
in denen keine Dayak lebten, vorstellen,
abgesichert durch Regierungsgarantien,
die Maduresen zur Respektierung lokaler
Sittent und zur Einhaltung der von der
Armee vermittelten Abkommen zu
zwingen.

Geriichteweise kam es anlédsslich der
verschiedenen Versuche der Streitkrafte,
die beiden Seiten durch zeremonielle
Friedenspakte zum Gewaltverzicht zu
bewegen, zur Proklamation von Forde-
rungskatalogen durch lokale Dayak-
Fiihrer, doch liess sich der genaue Inhalt
dieser Plattformen (weil von keiner Seite
offentlich gemacht) nicht ermitteln.
Stimmen jedoch die Informationen einer
Dayak-Nichtregierungsorganisation in

Pontianak, befassten sich etwa im Fall-

einer in Senakin (Distrikt Pontianak) dem
Militér {iberreichten Sieben-Punkte-Liste
etliche Forderungen iiberhaupt nicht mit
dem maduresischen Gegner, sondern mit
dem im Konfliktgebiet verbreiteten Gefiihl
der Dayak, sozial an den Rand gedrangt
und in Westkalimantans Provinzpolitik
ohne Stimme zu sein. Teilnehmer an den
Unruhen wie auch Dayak-Intellektuelle
gaben immer wieder an, die Pogrome
auch als Proteste mit der Provinzregie-
rung und den Behorden in Jakarta als
Adressaten verstanden haben zu wollen.

Friedlose Minderheit:
die Maduresen

Madura, eine vergleichsweise kleine
Insel vor der Nordostspitze Javas, ist ein
unfruchtbarer, von der Sonne ausgedorr-
ter Landstrich ohne nennenswerte
Industrie. Die Menschen leben von

4 Gemeint war damit
hauptsachlich das Ab-
legen von Waffen beim
Betreten von Dayak-
Hiusern und der Verzicht,
Meinungsverschieden-
heiten im Alltag mit
Waffengewalt zu verfol-
gen.

43



Viehzucht, Salzgewinnung und Fischerei,
daneben gibt es noch etwas Ziegenzucht,
Obst- und Tabakanbau und Koprapro-
duktion (Koentjaraningrat 1972: 53). Seit
Jahrhunderten sucht Maduras tiberschiis-
sige Bevolkerung ihr Heil in der Auswan-
derung nach Java und seit Anfang dieses
Jahrhunderts auch nach den diinner
besiedelten Ausseninseln des Archipels, so
dass heute mehr Maduresen ausserhalb
Maduras als auf der Mutterinsel selber
leben.

Die maduresische Einwanderung nach
Westkalimantan begann in beschranktem
Ausmass zu Beginn dieses Jahrhunderts,
als die Holldnder Arbeitskrafte zum Bau
von Strassen in die an Gold und Diaman-
ten reiche Provinz holten, um sich in den
30er und 40er Jahren zu beschleunigen,
als Tausende von ihnen Beschiftigung im
Holzeinschlag und spéter als Tagelohner
und Kontraktarbeiter bei der Anlage von
Plantagen fanden. Auch in den 60er
Jahren, als der indonesische Staat neue
Strassen bauen liess, um die Erschlies-
sung des Mittellaufes des Kapuas voran-
zutreiben, griff man auf maduresische
Arbeiter zuriick, und seit jener Zeit wuchs
diese Einwanderergemeinde kontinuier-
lich an — allein zwischen 1981 und 1997
von 62’000 auf die zum Zeitpunkt der
Unruhen geschatzten mehr als 100’000
Menschen. Mit einem Anteil von ca. 2,67%
an der Gesamtbevolkerung der Provinz
sind die Maduresen eine der kleineren
Immigrantengemeinschaften Westkali-
mantans, zahlenmaéssig weit unbedeu-
tender als etwa die Chinesen®. Bis zu den
Unruhen 1997 erstreckten sich die ma-
duresischen Siedlungsgebiete neben der
Hauptstadt Pontianak und die unmittel-
baren Kiistengebiete auch auf kiistenfer-
nere Landstriche der Distrikte Pontianak,
Sambas und Ketapangg.

Die Maduresen gelten tiberall, wo sie
hinkommen, als energische, fleissige
Leute, die auch schwere Arbeit nicht
scheuen. In den landlichen Gebieten
Westkalimantans leben sie — wenn sie
Land besitzen — als Kleinbauern, die
Nassreis anbauen, wahrend Neuzuziiger
Arbeit als Steineklopfer, Gummizapfer
oder Plantagenarbeiter suchen. In den

TSANTSA 4.1999

stadtischen Agglomerationen finden sie
ihr Auskommen als Tagelohner auf dem
Bau, als Rikschafahrer, Fahrleute oder
Strassenhandler, wiahrend die Frauen
Friichte und Gemiise verkaufen.

TIhre schwache wirtschaftliche Stellung
macht die maduresische Immigrantenge-
meinde durch einen ausgesprochenen
Gemeinschaftssinn und gut funktionie-
rende Netzwerke wett, die Neusiedler mit
Maduresen anderswo und in der Heimat
verbinden; man siedelt zusammen und
tendiert zu ethnischer Segregation (in
Pontianak z.B. gibt es praktisch rein
maduresische Quartiere), zieht nach
Moglichkeit Verwandte nach und hat sich
in der Stadt in weit starkerem Mass als
andere Gruppen in geschlossenen Berufs-
gilden (z.B. maduresische becak [Rikschal-
Fahrer, Kleinhdndler etc.) organisiert.

Die Maduresen stehen im Ruf, glithen-
de Muslime und trotz (oder gerade
wegen) der Tatsache, dass sie in alle
Winde verstreut leben, ausgesprochen
stark in ihrer traditionellen Lokalkultur
verhaftet zu sein. Dieser Parochialismus,
gepaart mit einer — gemessen an javani-
schen Verhaltensidealen — ausserge-
wohnlichen Direktheit im Ausdruck von
Emotionen und der Tendenz, von anderen
ethnischen Gruppen getrennt zu leben,
diirften daran schuld sein, dass die
Maduresen so unbeliebt sind wie
wahrscheinlich keine andere ethnische
Gruppe im indonesischen Vielvolkerreich
(vgl. z.B. Human Rights Watch 1998: 6).
Sie gelten gemeinhin als baurisch und
ungeschliffen (kasar), hitzkopfig und streit-
listern, als notorische Unruhestifter und
Messerstecher. Von seiten von Dayak wie
Nicht-Dayak in Westkalimantan sind
haufig Klagen zu horen, dass Maduresen
weder das Eigentum anderer Leute noch
irgendwelche lokalen Regeln und Gepflo-
genheiten respektierten.

Die Unbeliebtheit der Maduresen bei
den Dayak hat aber vor allem auch den
Grund, dass sie — so die Dayak - den
celurit (Krummdolch) nie ablegten, was
selbst geringfiigige Streitigkeiten schnell
in Blutvergiessen ausarten lasse. Analy-
siert man die zahlreichen Vorfille in der
jungeren Geschichte der Provinz, bei

5 Kalimantans bevolke-
rungsreichste Provinz
zahlte Ende 1996 knapp
4 Mio. Einwohner. Sie
verteilen sich wie folgt
auf die verschiedenen
ethnischen Gruppen:
Dayak 40% (oder 1,6
Mio.); Malaien 40% (1,6
Mio.); Chinesen 11%
(440°000); Maduresen
2,67% (106'800); Ubrige
(Javaner, Bugis, Batak
etc.) 6,33% (253'200). In
der Kapitale Pontianak
sind die Gewichte anders
verteilt: hier machen die
Chinesen um die 30%,
die Maduresen 13%, die
Dayak hingegen bloss
1,4% der Bevolkerung
aus.

6 Interessanterweise
wurde aus Ketapang kein
einziger Ubergriff gegen
Maduresen gemeldet,
was wohl damit zusam-
menhéngt, dass sich hier
im Gegensatz zu Sambas
und Pontianak die Sied-
lungsgebiete der beiden
Gruppen kaum bertihren.

44



denen Maduresen und Dayak mit todli-
chen Folgen aneinandergerieten, stellt
man in der Tat fest, dass sie in der Regel
durch Handlungen von Dayak ausgelost
wurden, die die Maduresen als beleidi-
gend, ehrverletzend oder diskriminierend
empfanden und deshalb mit celurit-
Attacken beantworteten. Akte der Selbst-
hilfe, bei denen der celurit zur Wahrung
von Wiirde und der Wiederherstellung
der verletzt gewdhnten Ehre eingesetzt
wird, sind auf Madura als carok bekannt
(Smith 1996: 1). Glenn Smith zufolge, der
den Einsatz des Krummdolchs auf
Madura in seine psychologischen, sozialen
und politischen Beziige zu setzen versucht
hat, sind Dispute um Frauen das haufigste
Motiv fiir Angriffe mit dem celurit, doch
auch um Geld, Wasser zur Bewdsserung
und Land streitet man sich oft mit dem
Krummdolch (Smith 1996: 1). Wie Smith
zeigt, geben celurit-Anwender nicht viel
auf westlich-abendlandische noch auf im
indigenen Kalimantan verbreitete Vorstel-
lungen davon, was einen «ehrenhaften
Kampf» ausmacht: viele Angriffe erfol-
gen von hinten und treffen unbewaffnete
Mainner. Da die Dayak den offenen Kampf
der verdeckten Gewaltapplikation vorzie-
hen, stellen die diametral verschiedenen
Vorstellungen {tiber die rechte Art des
Totens eine weitere Quelle kultureller
Irritation im Umgang zwischen den
beiden ethnischen Gruppen dar.

Der Hass der Dayak auf die Madure-
sen wird von vielen anderen ethnischen
Gruppen in Westkalimantan geteilt, und
die Unruhen haben den Eindruck
erweckt, dass die Dayak zumindest im
stillschweigenden Einvernehmen mit
anderen ethnischen Segmenten der Sied-
lergemeinschaft handelten. Moglicher-
weise haben sich im allgemeinen
Durcheinander auch Nicht-Dayak an den
Ausschreitungen und Pliinderungen
beteiligt (Human Rights Watch 1998: 13).

Um hinter dem Antagonismus jedoch
noch andere Ursachen als bloss kulturell
bedingte «schlechte Chemie» sehen zu
konnen, lohnt der Griff zu den Arbeiten
von Autoren, die den maduresischen
Einwanderern unvoreingenommener
gegeniiberstehen. Avé und King (1986:

TSANTSA 4.1999

97f.) etwa schildern sie als ausgesprochen
flexible und erfolgreiche Migranten. In
den ldandlichen Gebieten Kalimantans
schafften es diese geniigsamen Bauern,
sich auf die ndhrstoffarmen Boden einzu-
stellen und innert kurzer Zeit zu der auf
den Boden des Tropenwaldes nachhaltig-
sten Landwirtschaftsmethode, dem
Schwendbau, iiberzugehen. Im Gegen-
satz etwa zu javanischen Transmigran-
ten, die oft vor den Problemen, die sie
antreffen, kapitulieren, sind die Madure-
sen Einwanderer, die bleiben und sich,
getragen von ihrer starken Gruppensoli-
daritét, deshalb selbst in abgelegenen, von
Dayak dominierten Gegenden zu behaup-
ten wissen.

Wir erhalten so ein polittkonomisches
Korrektiv zur These der gegenseitigen
kulturellen Abstossung: Auf einer wichti-
gen Ebene scheint es sich hier um wirt-
schaftliche Verteilungskampfe zwischen
direkten Konkurrenten im Konflikt um
Land zu handeln. Die von den Dayak mit
Verbitterung und Wut kommentierte
Eigenheit der Landnahmepraxis madure-
sischer Pioniere, sobald sie sich — dank
dem Entgegenkommen der Dayak-Land-
besitzer — am neuen Ort niedergelassen
hatten, weiteres Land zu besetzen, das
sie an nachriickende Verwandte verga-
ben, macht im Licht einer kollektiven
Uberlebensstrategie im Kampf um Land
ebenfalls Sinn. Die sprichwortliche Ge-
waltbereitschaft der Maduresen wiirde
sich dann als notwendige Anpassung an
die expansive Siedlungspolitik, die diese
Minderheit betreibt, darstellen: Nur mit
dem Mittel des Terrors sind die Einhei-
mischen soweit zu bringen, die Verviel-
fachung ungebetener Einwanderer hin-
zunehmen, die letzteren selber als das
einzige Rezept erscheint, im Kampf um
eine Existenz im unzimperlichen Milieu
der «Grenze» zu iiberleben.

45



Terra Incognita:
die Dayak im
Konfliktgebiet

Als Resultat einer starken und frithen
staatlichen Durchdringung dominieren
heute in der Provinz — mit Ausnahme der
Kapuas-Quellgebiete — kleine, verstreute
Dayak-Gemeinschaften, die ethnisch
schwach gegeneinander abgegrenzt sind
und eher konfuse und fragmentierte histo-
rische Traditionen haben (Avé 1972: 186).

westkaimanian
N
-

Indonesi

Meland

‘awﬂ%
SUDCHINESISCHES MEER

SARAWAK Kayan

Kantu

F 4,
v 2
;?Z 2 Mualang % .
Malaiisdbe Dayak o Malaien © #" Punan
Kendaya 4%»
¢ . .
Dayak Desa v
.

* n
R Negaju

ZENTRALKALIMANTAN

.
.
£y
.
[}
.
.
.
.

- Malaien
LA

Malaien

Weil man ihre politische Zersplitte-
rung und die sprachliche und kulturelle
Nahe zu den dominanten Malaien fiir das
Resultat rezenter Akkulturation hielt und
weil sie schon frith — in vielen Fillen gar
ohne Zutun der Hollander — militarisch
gebrochen worden waren, stiessen die
Gruppen, die den heutigen Distrikt
Sambas und den unteren und mittleren
Teil des Kapuas-Beckens bewohnten, auf
ungleich geringeres ethnologisches Inter-
esse als die aufriihrerischen Iban beidseits
der Grenze und vermeintlich isolierte

TSANTSA 4.1999

Gruppen wie die Kayan und Ot Danum
in den abgelegenen Quellgebieten der
Provinz (Roekaerts 1986: 20).

Die bisweilen von Hiigelziigen unter-
brochenen Ebenen zwischen dem Kapuas-
Unterlauf und der Grenze zu Sarawak,
die den Schauplatz des Blutvergiessens
zu Beginn des Jahres 1997 bildeten,
werden von ehemals tribalen” Gruppen
bewohnt, die in der Literatur in der Regel
einem von zwei vagen ethnolinguistischen
Konglomeraten zugeordnet werden: den
Land Dayak oder den sogenannten
«Malaiischen Dayak»® (vgl. Avé und King
1986). Den lamentablen Forschungsstand
spiegeln diirre Eintrdge in ethnographi-
schen Ubersichtsarbeiten wie der von Avé,
King und De Wit (1983), in der es bei-
spielsweise von den Land Dayak heisst,
dass sich hinter diesem «vagen Begriff»
«eine Unzahl ungeniigend bekannter
Dayak-Gruppen» verberge, die sich von
anderen Dayak-Bevolkerungen vor allem
dadurch unterscheiden liessen, dass in
ihren Dorfern frither neben einem
Langhaus auch ein «Kopfhaus» runden
Grundrisses stand, dass das Quartier der
Junggesellen und das Zentrum ménner-
biindischer, mit dem Krieg verbundener
Aktivitdten war und der Verwahrung
von Schédeln erschlagener Feinde diente
(ebd.: X).

Der Grossteil der Dayak-Gemeinden
in den von den Unruhen betroffenen
Gebieten der Distrikte Sambas, Pontianak
und Sanggau lebt vom Schwendbau und
Nassreisanbau, hdufig ergdnzt durch
Gummizapfen. In den v.a. in Sanggau und
den kiistenfernen Landstrichen des Ponti-
anak-Distrikts konzentrierten Plantagen-
gebieten kommen als cash-crop bisweilen
Olpalmfriichte hinzu, die von Palmen auf
Kleinparzellen gewonnen werden, welche
von den Plantagenbetrieben im Tausch
gegen Land zur Verfiigung gestellt
wurden (Dove 1997: 13). Fiir den Grossteil
der Dayak-Subsistenzbauern lasst sich
seit langerem eine Hinwendung zum
Nassreisanbau (mit kiinstlich irrigierten
oder regenbewdisserten Feldern) auf
Kosten des Schwendbaus feststellen. In
den Binnengebieten Westborneos ist
Gummi bei weitem das wichtigste cash-

7 Wie weiter unten noch
auszufiihren sein wird,
sind die Dayak-Okono-
mien der Unruhegebiete
uber ihr Standbein in der
cash-crop-Produktion
(Kopra, Latex, Palmol)
weitgehend in die natio-
nale und internationale
Wirtschaftsordnung
eingebunden. Die Prozes-
se der Verbéduerlichung
sind hier soweit fortge-
schritten, dass es genau-
genommen kaum mehr
Sinn macht, von «tribalen
Gesellschaften» zu spre-
chen.

8 Der Begriff wird in der
Folge ohne Anfiihrungs-
und Schlusszeichen ver-
wendet.

46



crop, wahrend es an der Kiiste bis in die
60er Jahre Kopra war.

Diese Intensivierungsprozesse in den
von den Pogromen betroffenen Gebieten
antworten auf in diesem Jahrhundert
kontinuierlich gewachsene Bevolkerun-
gen. Westkalimantans durchschnittliche
Bevdlkerungsdichte ist mit 22 Perso-
nen/qKm (vgl. Biro Pusat Statistik 1993)
zwar gering, doch die Unterschiede
zwischen Kiistenbereich und Kapuas-
Unterlauf einerseits und den Binnen-
distrikten Sintang, Kapuas Hulu und
Ketapang sind diesbeziiglich gewaltig:
Sambas und Pontianak — notabene der
Hauptschauplatz der Konflikte zwischen
Maduresen und Dayak — haben eine mehr
als zehnmal hohere Bevolkerungsdichte
als die drei erwdhnten Distrikte an der
Peripherie (Ward und Ward 1974: 532).

Land Dayak und Malaiische Dayak
gelten im Vergleich mit anderen indigenen
Gesellschaften Borneos als egalitir (King
1993: 49-53). Gesellschaften dieses Ideal-
typs kommen ohne erbliche Range und
Klassenstrukturen aus, konnen aber — wie
die dafiir oft als Beispiel genannten Iban —
durchaus Rivalitit um Status und Prestige
kennen. Ihr Repertoire politisch relevanter
Statuspositionen und Spezialisierungen
wies in vorkolonialer Zeit verschiedene
rituelle Funktionstrdger wie Schamanen
und - das scheint beziiglich der in die
Pogrome verwickelten Malaiischen Dayak
von besonderer Bedeutung — «Kriegsan-
fiithrer, Helden und ausserordentlich
erfolgreiche Kopfjager» (Guerreiro 1994: 6)
auf. Tatsdchlich scheinen bei den
Kendayan vor der Pax Neerlandia Krieg
und Kopfjagd das Fundament fiir eine
Rangordnung gebildet zu haben. Der Weg
zur Elitezugehorigkeit fithrte offenbar
unter traditionellen Verhiltnissen iiber
die Verfligung tiber magische Ressourcen
und Kriegsgeschick, und gewisse Famili-
en mit berithmten Kopfjagern in der
Ahnenreihe genossen besonderes
Ansehen, weil sie ihre Abstammung
direkt von den heldenhaften, mit Kopftro-
phéden dekorierten Vorfahren, den
kamakng, ableiten konnten (Vierling 1990:
153; 362). Manches deutet darauf hin, dass
die lokalen Kriegskommandanten (pangli-

TSANTSA 4.1999

ma perang), die nach Ankunft der
Blutschale im Dorf an einem Ritualort die
kamakng riefen und tiber die die nach Blut
diirstenden Geister als erste kamen, aus
solchen Kopfjdger-Dynastien stammten
und mit ihrer Fithrungsrolle Machtan-
spriiche im Rahmen der iiberkommenen
sozialen Rangordnung bekraftigten.

Spezialisiertes Kriegspersonal, eine
Werteordnung, die die Gewalttdtigen
belohnt, Ahnen, die nach Blut verlangen
und Nachfahren, die hart an der Schwelle
des dritten nachchristlichen Jahrtausends
offensichtlich nach alter Véter Sitte die
Kopfe anderer Leute an sich nehmen: Wie
es fiir das streitbare indigene Borneo nicht
anders zu erwarten war, scheinen wir es
mit Gesellschaften zu tun zu haben, die
«Gewalt zu einem wichtigen Teil ihrer
Kultur und ihres Selbstverstandnisses
gemacht haben» (Hoskins 1996: 5). Seltsa-
merweise jedoch bestétigt die ethnogra-
phische Literatur diesen Befund nicht,
gelten doch beispielsweise die Land
Dayak Sarawaks als «dngstliches, zuriick-
gezogenes, scheues und introvertiertes
Volk» (Minos 1993: 241), gepragt von einer
bitteren und traumatischen Geschichte,
die sie sowohl den Herrschern von Brunei
als auch marodierenden Iban ausgeliefert
hat. Diesen scheinbaren Widerspruch
zwischen der gleichzeitigen Existenz von
lebendigen Institutionen des Kriegs in
Gesellschaften der «tribalen Zone» (Fergu-
son und Whitehead 1992) und deren sich
in defensivem Alltagsverhalten nieder-
schlagenden, inferioren Stellung in regio-
nalen militdrischen Hierarchien habe ich
anderswo aufzuldsen versucht (Geiger,
im Druck). Gesellschaften wie die Land
Dayak und Malaiischen Dayak, obschon
iiber Generationen Zielscheiben des
Terrors tribaler und staatlicher Anderer,
haben die Fdhigkeit, ihrerseits Terror
auszuliben, interessanterweise bis heute
nicht eingebiisst.

S

47



Blut, Boden,
Bosewichte:
Drei Argumente

Dayak-Intellektuelle als auch das Gros
der journalistischen und vereinzelten
wissenschaftlichen Stimmen, die sich
bislang zum Aufstand gedussert haben,
fithren die Gewalt entweder auf die
verhdngnisvolle kulturelle Unvereinbar-
keit der Antagonisten, auf die wirtschaft-
liche und politische Marginalisierung der
Ureinwohner, oder aber auf die Manipu-
lation beider Seiten durch Dritte zuriick.
Ich habe diese drei Thesen und die von
ihren Vertretern aufgebotenen Fakten an
anderer Stelle ausfiihrlich dargelegt und
zu bewerten versucht (vgl. Geiger, im
Druck), weshalb ich es hier bei einer
knappen Rekapitulation meiner Schliisse
bewenden lasse.

Blut: Das Argument des
problematischen «kulturellen
Erbes»

Die meisten Analysen und Kommen-
tare zu den Pogromen argumentieren,
dass bestimmte Eigenschaften des «kultu-
rellen Erbes» der beiden Gruppen die
Tragodie sozusagen unausweichlich
hétten werden lassen. Vor allem die Streit-
lust der Maduresen und ihre Neigung,
Blut zu vergiessen, kollidiere fatal mit
dem Komplex der Blutrache in den
Dayak-Gesellschaften. Entgegengesetzte
Auffassungen tiber die ehrenhafte Art, zu
toten (siehe weiter oben) liessen die
ohnehin schon schwierigen Beziehungen
zwischen den beiden Gruppen zusétzlich
bitter werden.

Zwar ist es nicht zu weit hergeholt,
die Maduresen mit einem Wort Paul
Sterlings (1960) als «chip-on-the-shoulder-
Gesellschaft» zu bezeichnen - also eine
Gesellschaft, deren Kodex von ihren
(ménnlichen) Mitgliedern verlangt, im

TSANTSA 4.1999

geringfiligigsten Anlass eine Verletzung
ihrer Ehre zu wittern —, doch erweist sich
bei genauer Priifung der Anlésse, die seit
den 60er Jahren zu Blutvergiessen
zwischen Maduresen und Dayak gefiihrt
haben, dass es sich dabei nur vorder-
griindig um triviale «Ehrangelegenhei-
ten» handelte. In fiinf von neun Fillen
waren die Streitgegenstande, die madure-
sische Méanner zu carok-Attacken gegen
Dayak bewegten, Land (bzw. Nutzungs-
und Besitzrechte dariiber) oder agrarische
Ressourcen (Gras, Teile der Reisernte).
Aus der Chronologie der Zusammen-
stosse zwischen heissbliitigen Migranten
und atavistischen indigenen Rachern wird
so das vielaktige Zeugnis eines Vertei-
lungskampfes zwischen zwei Bauern-
gruppen, die sich mittels kulturell
vorgegebener Gewaltstrategien um den
sich verknappenden Boden (bzw. dessen
Produkte) in den am dichtesten besiedel-
ten ruralen Gebieten nicht nur West-,
sondern ganz Kalimantans konkurren-
zieren.

Boden: Das Marginali-

sierungsargument

Zusammen mit dem Argument des
konfliktiven «kulturellen Erbes» nehmen
politokonomische Thesen zu den
Ursachen der Unruhen in den bislang
dazu erschienenen Berichten am meisten
Raum ein. Geméss dem Tenor dieser
Erklarungsversuche haben die schritt-
weise Verdrangung der Dayak von ihrem
Land, die daraus folgende Pauperisierung
sowie die Tatsache, dass sie von der politi-
schen Macht in der Provinz weitgehend
ausgeschlossen sind, bei ihnen in einem
Mass fiir Frustrationen gesorgt, dass sich
diese irgendwann einmal gegen irgendei-
nen Teil der Neuzuziiger mit Gewalt entla-
den mussten.

Tatsachlich fiihrt angesichts der jiinge-
ren Agrargeschichte Westkalimantans und
der ausschliesslich auswértige Akteure
begiinstigenden staatlichen Entwick-
lungspolitik in der Provinz kein Weg an

.

48



der Frage nach der Verteilung des Bodens
und der politischen Patronage vorbei. Die
Konfliktgebiete hatten in substantiellem
Mass Transmigrationssiedlungen und
- hdufig damit kombiniert — teilweise
grosse Kautschuk- und Palmélplantagen
zu absorbieren. Bei beiden Formen der
Fremdentwicklung ihres Landes wurden
die lokalen Dayak-Gemeinden vor die
Wahl gestellt, sich den Vorhaben als
«lokale Transmigranten» und Kleinpé&ch-
ter mit der Aussicht auf zeitweilige
Lohnarbeit und ein Einkommen aus dem
Verkauf von cash-crops anzuschliessen,
oder aber mehr oder weniger entschédi-
gungslos enteignet zu werden. Einge-
standenermassen hat dieser meist unter
massiven Drohungen zustandegekom-
mene Landraub viele Dayak erbost und
verbittert, zumal sich der von Plantagen-
betrieben und Behorden verheissene
Wohlstand nicht einstellen will (Dove
1997: 13f.), und es ist eine Tatsache, dass
diese Arten der Fremdnutzung die oft
schon prekédre Bodenknappheit zusatz-
lich verschérfen. Trotzdem gibt es meiner
Meinung nach triftige Einwéande dagegen,
den Stellenwert der wirtschaftlichen
Marginalisierung und der unerfiillten
Entwicklungshoffnungen der Dayak im
Problemgebiet allzu hoch zu veranschla-
gen.

Zum einen ist das Problemgebiet
mitnichten das einzige in Indonesien, dem
im Verlauf der letzten Dekaden solche
Formen von «development aggression»
(TABAK Hg. 1990) zugemutet wurden,
und auf keinen Fall das am schwersten
davon betroffene. Die Provinzen Nordsu-
matra und Riau verloren beide bisher
mehr als das Doppelte der Landfldche an
Plantagenbetriebe, die fiir Westkalimantan
angegeben wird, ohne dass die einheimi-
sche Bevolkerung darauf mit Agrarrevol-
ten oder anderen Unmutsbezeugungen
reagiert hitte. Dasselbe gilt fiir die Trans-
migration: Obschon Westkalimantan als
Zielgebiet dieser staatlich organisierten
Umsiedlungen recht hohe absolute Zahlen
ausweist und nationale Spitzenplatze
belegt, steht es beztiglich der effektiven
Belastungen, die diese Zufuhr von
Siedlern der Lokalbevolkerung brachte,

TSANTSA 4.1999

klar hinter den fithrenden Provinzen wie
Riau und Stidsumatra zuriick. Innerhalb
Kalimantans hatte Zentralkalimantan in
den 80er Jahren im Vergleich mit Westka-
limantan umgerechnet auf die ansdssige
Bevolkerung fast das Doppelte an Trans-
migranten zu verkraften, und innerhalb
Westkalimantans selber wurden ab 1979
andere als die Unruhedistrikte als
Zielgebiete forciert; 1990 machten im dies-
beziiglich fiihrenden Sintang Transmi-
granten 22,7% der Bevolkerung aus, das
Vierfache des Anteils, den Sambas oder
Sanggau ausweisen.

Aus keinem der genannten Gebiete
ausserhalb des Unteren Kapuas in
Westkalimantan sind gefdhrliche Rei-
bungen zwischen alteingesessenen Be-
volkerungen und Transmigranten
bekanntgeworden. Uberhaupt stossen die
offiziellen Umsiedler weder in Sintang
- in Westkalimantan von der Arithmetik
her der naheliegendste Schauplatz von
gegen Transmigranten gerichteter
Aufruhr — noch in den Unruhegebieten
selber auf manifeste Ablehnung; nicht von
ungefdhr wurden wéhrend des Aufstan-
des nur die wenigen Transmigrations-
siedlungen in Mitleidenschaft gezogen,
in denen Maduresen lebten. Die Dayak
selber bringen ihre Probleme und ihr
Handeln wahrend des Aufstandes nicht in
direkten Zusammenhang mit den offi-
ziellen Umsiedlungsprogrammen, denen
man zugute hilt, dass sie wichtige Infra-
struktur wie Strassen in die Gegend
gebracht hitten. Nicht — wie manchen-
orts behauptet — die riicksichtslose For-
cierung der als solche deklarierten
Transmigration, sondern die staatliche
Weigerung, die Zuwanderung spontaner
Migranten in tribale Gebiete zur Kenntnis
zu nehmen und als Problem zu erkennen,
hat die Katastrophe in Westkalimantan
(mit)verschuldet. Den Dayak scheint es
weitgehend gleichgiiltig zu sein, auf
welche Weise — ob auf Einladung und mit
Unterstiitzung Jakartas oder nicht —
Einwanderer zu ihnen gelangen, solange
diese sich im Grenzgeschehen nicht mit zu
aggressiven Strategien zu behaupten
versuchen.

Im Erleben der Dayak der Unruhege-

49



biete heisst Marginalisierung vor allem
auch Verweigerung der politischen
Mitsprache in der einst von ihnen mitge-
stalteten Arena der Provinzpolitik?. Bis
heute dominieren hier die Nachfahren
der malaiischen Sultanatseliten das politi-
sche Leben, sind materiell am besten
gestellt und haben betrachtlichen Einfluss
in der Wirtschaft. Sie sind nahe daran,
eine absolute Mehrheit der Sitze im
Provinzparlament innezuhaben und
diirften die Halfte aller Verwaltungsstellen
besetzen. Die Armee ist demgegeniiber
javanisch dominiert (Roekaerts 1986: 20-
23). Die Dayak hingegen stellen heute
— kein schlechter Massstab fiir ihre politi-
sche Bedeutungslosigkeit — nur gerade
einen unter den Vorstehern (bupati) der
sechs Land- und des einen Stadtdistrikts
der Provinz. Da Patronage in ethnischen
Kanilen fliesst, haben Dayak bei der
Besetzung von Stellen im 6ffentlichen
Dienst wie auch bei Holzeinschlags- und
Bergwerksfirmen gemaéss eigenem Bekun-
den oft das Nachsehen gegeniiber
Einwanderern oder eingesessenen Malai-
en, was sie mit grossem Unmut erfiillt.
Zweifellos sind mit der Frustration der
Dayak tiiber den Umstand, mit fremden
Vogten leben zu miissen und alle Amter
und Fleischtopfe mit deren Anhang
besetzt zu finden, wichtige Aspekte der
allgemeinen Unzufriedenheit im Konflikt-
gebiet angesprochen. Die Wahl der
Maduresen als Zielscheibe dieser Demar-
che im «Kampf um den Staat» (Wimmer
1994) und die Renten, die dieser zu verge-
ben hat, bleibt hingegen schleierhaft, da es
sich bei ihnen in der Provinz genauso um
politische Aussenseiter handelt wie bei
den Dayak selber. Auch auf der Skala
sozialen Prestiges und materiellen Wohl-
stands gehoren die Maduresen zum
Bodensatz der Grenzergesellschaft West-
kalimantans. Konkurrenten um den
Boden sind sie zwar zweifellos, doch
fallen sie dabei weit weniger ins Gewicht
als die Plantagenunternehmen, und
Rivalen um Posten und Pfriinde sind sie
beim besten Willen nicht. Das Marginali-
sierungsargument rennt sich also fest,
denn gemadss seiner Logik haben sich die
Dayak der Problemgebiete gegen die

TSANTSA 4.1999

Falschen erhoben. Und nimmt man — wie
erwahnt — die vergleichsweise gelinde
Schwere der wirtschaftlichen Verdran-
gungsprozesse, denen die Dayak in den
Unruhegebieten ausgesetzt waren, zum
Nennwert, haben sich gegen diese
Falschen noch einmal die Falschen
erhoben.

Bosewichte: Das Argument
der Manipulation durch Dritte

Repressive politische Ordnungen mit
ihrer Tendenz zur Informationskontrolle
sind tiberall auf der Welt Brutstétten fiir
volkstiimliche Verschworungstheorien.
Indonesier aller Gesellschaftsschichten
und politischen Lager haben denn auch
bemerkenswerte Fertigkeiten entwickelt,
hinter den oft verwirrlichen Geschehnis-
sen in ihrem Land das zielgerichtete
Wirken sinistrer Kréfte zu entdecken. Eine
beliebte Erklarungsfigur fiir komplexe,
mehr gertichteweise als durch aufkléreri-
sche Medienarbeit bekannte Ereignisse ist
der oknum penghasut, der — meist dem
Staat zuarbeitende — agent provocateur, der
einfache Leute dazu bringt, Dinge zu tun,
die ihnen sonst nie im Leben einfallen
wiirden.

Die unterschiedlichsten Institutionen
und Individuen sind im Verlauf der
Pogrome in Verdacht geraten oder offen
bezichtigt worden, bestimmte Phasen der
Unruhen angestiftet zu haben — unter
ihnen in erster Linie die Sicherheitskrifte,
aber auch Journalisten, Intellektuelle und
prominente und weniger prominente
Personlichkeiten aus beiden Lagern. Dem
Manipulationsargument 6ffnet sich vor
allem da ein Feld, wo es um den grossen
Operationsradius der xenophoben Massen
geht, und wo die aufféllige Untatigkeit
von Truppen und Polizei zu verschiede-
nen Zeitpunkten der Ausschreitungen zur
Diskussion steht.

Die weniger manichédische Spielart
der zum Konflikt kursierenden Vers-
chworungstheorien, der gemass Militér
und Polizei die einmal ausgebrochenen

s

9 Unter Sukarno gewann
1955 eine Dayak-Partei
(die Partai Dayak) die
Lokalwahlen und stellte
in der Folge den Gouver-
neur und vier von sechs
Distriktvorstehern. Nach
der Machtiibernahme
von Suharto und dem
Militar wurde die Partai
Dayak verboten und ihre
Exponenten wegen
angeblicher kommunisti-
scher Sympathien von
ihren Amtern entfernt.

50



Unruhen fiir ihre Zwecke — die entweder
revanchistischer Naturl0, provinzpolitisch
motiviert oder an Zielen wie einer landes-
weiten Signalwirkung oder der Diskredi-
tierung von Gegenspielern des
Prasidenten orientiert gewesen sein
konnen — zu nutzen versuchten, erscheint
mir selber durchaus plausibel. Sie besagt
aber letztlich nichts zum Konfliktausbruch
und seinen Ursachen, sondern hochstens
etwas zu den Handlungskalkiilen
bestimmter, vom Konflikt mitgerissener
Akteure, und besitzt deshalb — zumindest
fur die Ereignisse von 1997 — nur minde-
ren Erklarungswert.

Reisldufer des
Regimes: 1967 und
die Folgen

Was den Topos des verborgenen
Drahtziehers, der andere (genauer: die
gern als friedfertig stereotypisierten
Dayak der Konfliktgebiete) zu unsagbaren
Greueln anstiftet, fiir Westkalimantan
letztlich besonders verfiihrerisch macht,
ist der Umstand, dass im wesentlichen
dieselben Gebiete genau 30 Jahre friiher
bereits einmal Pogrome gegen eine andere
Immigrantengruppe (die Chinesen) erleb-
ten, die — darin sind sich alle Quellen, die
auf die damaligen Ereignisse Bezug
nehmen, einig — tatsdchlich von Dritten
angestiftet worden waren.

Bis heute fallt Westkalimantan durch
seine bedeutende Gemeinde ethnischer
Chinesen auf, die sich in Sambas, Ponti-
anak und Sanggau seit dem 18. Jh.
— einzigartig fiir Indonesien — in grosser
Zahl als Kleinbauern versuchten. 1967
geriet diese Gemeinschaft in den Strudel
der Machtiibernahme Suhartos und der
landesweiten Verfolgung der wegen
angeblicher kommunistischer Sympathien
gedchteten chinesischen Minderheit. Im
Grenzgebiet zu Malaysia sahen sich die
Chinesen dem dreifachen Vorwurf ausge-
setzt, Parteigdnger einer im Grenzgebiet
operierenden, sich aus chinesischstdm-

TSANTSA 41999

migen Malaysiern zusammensetzenden
Guerilla zu sein, gefliichteten kommuni-
stischen Elementen der indonesischen
Armee Unterschlupf zu bieten und beziig-
lich des gespannten Verhiltnisses zum
Nachbarland unklare Loyalitdten zu
haben (Jenkins 1978b: 25).

Bei der Suche nach den in den
Dschungel Westkalimantans gefliichteten
Armeekadern als auch im Buschkrieg mit
der Sarawak People’s Guerilla Front
(PGRS) lange Zeit erfolglos, suchte die
Armee seit Beginn des Jahres 1967 nach
Mitteln und Wegen, diese von der Unter-
stiitzung in der Bevolkerung abzuschnei-
den. Dies meinte man dadurch erreichen
zu konnen, dass man im Grenzgebiet
soviele Chinesen wie mdglich umsiedelte
(Mackie 1976: 126). Weil der Versuch der
Vertreibung per Dekret gescheitert war,
scheint man sich in Militdrkreisen der
Dayak erinnert zu haben, die dabei helfen
sollten, die Chinesen hinauszukompli-
mentieren und die Verstecke der kommu-
nistischen Verbande aufzuspiiren. Da das
Verhiltnis zwischen der indigenen Bevol-
kerung und den Chinesen auf dem Land
jedoch weitgehend spannungsfrei — wenn
nicht sogar freundschaftlich - war und
die Dayak der Grenzgebiete sich wenig
aus der indonesischen Armee und ihrem
Kampf gegen die Guerillas und abtriinni-
ge Truppen machten (Feith 1968: 134),
mussten die Dayak fiir das Militdr gewon-
nen und gegen die Chinesen aufgebracht
werden. Damit war die Stunde Oevang
Oerays gekommen, des ersten und einzi-
gen Dayak-Gouverneurs der Provinz, der
1966 im Zug der Konsolidierung der
Macht Suhartos und dessen Bereinigung
der Parteilandschaft abgesetzt worden
war.

J. C. Oevang Oerey und andere Dayak-
Politiker der ersten Stunde waren die
grossen Verlierer des Sturzes der «Alten
Ordnung» in der Provinz gewesen.
Angesichts der Note der Generile mit den
fliichtigen Kommunisten und deren
vermeintlichen Unterstiitzern witterte
dieser gewiefte Politiker im Herbst 1967
die Chance, seine Staatstreue, politische
Verlasslichkeit und Eignung fiir ein hohes
Amt unter Beweis zu stellen, indem er

10 Militar und Polizei
scheinen im Verlauf des
Konflikts Partei fiir
jeweils eine der beiden
Seiten ergriffen zu haben:
Einzelne Truppenteile des
Militars suchten offen-
sichtlich eine Gelegen-
heit, sich an den Dayak
fiir Akte offener Aufleh-
nung gegen die unbelieb-
te Mannschaft einer
Garnison in Ngabang,
Sanggau, zu rdchen,
wihrend die Polizei
ihrerseits mit den
Maduresen eine Rech-
nung begleichen zu
miissen meinte, weil
diese 1993 im Anschluss
an den Tod eines der
Ihren in Polizeigewahr-
sam einen Teil von Ponti-
anaks Polizeiwachen
demoliert und den dorti-
gen Polizeichef zum
Riicktritt gezwungen
hatten (Human Rights
Watch 1998: 3,9, 17).

il



seine Dayak-Klientel in Absprache mit
dem Militdr gegen die ldndliche chinesi-
sche Gemeinde vorgehen liess (Feith 1968:
134, Jenkins 1978b: 25). Zusétzlich aufge-
putscht durch Berichte iiber Greueltaten,
von denen es hiess, dass sie von der sino-
malaysischen Guerilla an Dayak-Dorflern
verlibt worden waren, nahmen die Dayak
im Oktober und November 1967 wiahrend
rund funf Wochen schreckliche Rache an
chinesischen Siedlern, Handlern und
angeblichen Aufstandischen, die ihnen in
die Hande fielen. Kriegshaufen durch-
kimmten Doérfer in einem rund 80
Quadratmeilen grossen Gebiet in den
nordostlichen Subdistrikten von Sambas
nahe der Grenze nach chinesischen
Bewohnern, setzten ihre Hauser in Brand,
nachdem sie sie gepliindert hatten, und
brachten mindestens 300 (wenn nicht gar
700) Menschen um (Feith 1968: 134,
Mackie 1976: 127).

Nach tibereinstimmenden Berichten
nutzten die Dayak die Gelegenheit, um
Képfe zu erbeuten (Peterson 1968, Coppel
1983, Dove 1988: 32), doch es fehlen
Hinweise darauf, ob wir es dabei mit
«authentischer» Kopfjagd (bei der ritueller
Aufwand fiir die erbeuteten Kopfe betrie-
ben wird, vgl. Hoskins 1996: 12), oder
bloss mit ihrem Simulacrum (bei dem die
Kopfe ohne immanente rituelle Bedeu-
tung, wohl aber von grosser Kraft als
Chiffren des Terrors sind) zu tun hatten.
Wie dreissig Jahre spéter in der Ausein-
andersetzung mit den Maduresen versi-
cherten sich die Dayak des Beistands der
kamakng-Kopfjagerahnen, indem sich die
Krieger dem mato-Ritual unterzogen, was
sie dem Zwang unterworfen haben muss,
den Blutdurst ihrer spirituellen Verbiin-
deten zu stillen. Die Streitkréfte vieler
verschiedener Dorfer wurden mobilisiert,
indem Blutschalen auf die Reise geschickt
wurden. Uber 53’000 Chinesen — ein
Drittel der damals in der Provinz ansés-
sigen chinesischen Gemeinde - fliichte-
ten aus dem Inneren an die Kiiste, und
nur rund 1500 von ihnen kehrten spater
wieder in ihre Dorfer zuriick.

Die Anzeichen dafiir, dass die Dayak
mit mehr oder minder aktiver Untersttit-
zung der Behorden und des Militérs

TSANTSA 4.1999

handelten, sind zahlreich. Aus den
entsprechenden Berichten (Feith 1968: 134,
Mackie 1976: 127f., Human Rights Watch
1998: 10) ergibt sich das Bild einer S61d-
neraktion, vermittelt durch die nach
Sukarnos Abstieg in Ungnade gefallene
Dayak-Elite, bei der den indigenen
«Truppen» bei der Wahl ihrer Mittel freie
Hand gelassen wurde. In Emporung
versetzt durch Berichte iiber chinesische
Grausamkeiten, ansonsten aber in
logischer Konsequenz der Mobilisierung
der heroischen Kopfjager-Vorfahren,
warfen die Dayak die chinesische Landbe-
volkerung an die Kiiste zuriick, nachdem
sie ihnen mit dem Terror der im Zustand
der Besessenheit ausgetibten Kopfjagd
— oder dem, was die Aussenwelt dafiir
hielt — zugesetzt hatten. Die Land Dayak
und Malaiischen Dayak zwischen
Kapuas-Unterlauf und malaysischer
Grenze wurden dabei zum Werkzeug
einer staatlichen Unterwerfungskam-
pagne, eine den Kolonialméchten weit
iiber Borneo und den postkolonialen
indonesischen Staat hinaus wohlvertrau-
te Strategie der Pazifizierung, der
Aufstandsbekdmpfung und des Ringens
um kontinentalen Einfluss!!.

Die Strategie der selektiven Pazifizie-
rung, die sich hinter dem Einsatz tribaler
Reisldufer verbirgt, beruht darauf, dass
die Staatsmacht das Uberleben vorstaat-
licher Gewalt in von ihr kontrollierten
Nischen toleriert und gar férdert, sofern
die, die sie austiben, lokale Verbiindete
sind, mit deren Hilfe sich der Geltungs-
bereich des staatlichen Gewaltmonopols
ausdehnen ldsst. Neben der moralischen
Doppelbodigkeit dieser Praktik hat sie
(und hatte sie historisch) fiir ihre Anwen-
der den Nachteil, dass sie erstens dazu
fithren kann, dass tribale Gewalt fiir
geraume Zeit an Intensitdt und Haufigkeit
zunimmt statt verliert (wegen der separa-
ten Rache- und Vergeltungszyklen, die
sie in Gang setzt), und dass sie es zweitens
den Soldnergruppen ermoglicht, ihre
Gewaltinstitutionen oft weit {iber den
Zeitpunkt hinaus zu reproduzieren, wo
sie dem Staat noch von Nutzen sind. Ein
Beispiel unter vielen sind manche Iban-
Gruppen Sarawaks, derer sich die Brooke-

11 Ferguson und
Whitehead (1992: 21ff.)
bezeichnen das Anheu-
ern tribaler Hilfstruppen
durch den expandieren-
den Staat als Strategie des
ethnic soldiering; die von
den staatlichen Protekto-
ren betriebenen Stellver-
treterkriege zeichnen sich
ihnen zufolge dadurch
aus, dass den indigenen
Verbiindeten freie Hand
bei der Ausiibung des
Kriegshandwerks gelas-
sen wird, solange sie es
gegen unbotmaissige
tribale Gruppen ausiiben,
die der Staat militarisch
brechen will, oder gegen
die Verbiindeten einer
gegnerischen staatlichen
Macht. Diese Art von
Kriegen, betrieben von
oft mit zeitgemassen
Schusswaffen hochgerti-
steten indigenen S&ld-
nern, forderte auf allen
Kontinenten einen gewal-
tigen Blutzoll unter den
indigenen Bewohnern
der Grenzgebiete.

52



Administration zur Unterwerfung reniten-
ter Kopfjager — ihrerseits Iban — bediente.
Nicht nur verschérften sich mittelfristig
Kriegstatigkeit und Kopfjagd an den
Oberldufen der Fliisse in der Folge solcher
Soldnereinsédtze (Pringle 1970: 210-246,
Wagner 1972: 50-76), sondern die Brooke-
Kolonie musste sich schliesslich je nach
Gegend 10 bis 20 Jahre ldnger gedulden
als die ohne Séldner operierenden
Holldander jenseits der Grenze, bis in den
Iban-Gebieten ein einigermassen dauer-
hafter Frieden einkehrte (vgl. Rousseau
1990: 35; King 1976: 320, 324).

Die Verjagung der britischen und
hollandischen Behérden durch die Japaner
und der Vormarsch der Alliierten 1945,
nachdem sich das Kriegsgliick gewendet
hatte, bot den jungen Médnnern mancher
Dayak-Gruppen im Inneren Borneos die
Gelegenheit, sich im Dienst der einen oder
anderen Seite auszuzeichnen und — von
keiner Behorde belangt — noch einmal zu
Képfen zu kommen (Muller 1992: 37,
Maxwell 1996: 251). Japaner wie Briten
und Amerikaner scheinen dabei den
Dayak explizit die Tolerierung dieser
Kriegssitten in Aussicht gestellt zu haben,
um sie auf ihre Seite zu ziehen. Britische
Agenten etwa, die sich per Fallschirm auf
dem Kelabit-Plateau in Zentralborneo
absetzen liessen, um die Einheimischen
zu einer Guerillatruppe zu schmieden,
drangten diese zur Wiederaufnahme der
Kopfjagd gegen die Japaner (Rousseau
1990: 280; Muller 1992: 37). Da der admini-
strative Zugriff der Zentralmacht und der
Akkulturationsdruck auf beiden Seiten
von Borneos Staatengrenze jedoch nach
dem Ende des Zweiten Weltkriegs merk-
lich starker wurde, lasst sich mit McKinley
(1976: 92) sagen, dass in den Gebieten, in
denen die um die Gunst der Dayak buh-
lenden militdrischen Verwaltungen zwi-
schen 1942 und 1946 in Sachen Kopfjagd
die Augen zudriickten, letztere inzwi-
schen «als Form des Krieges obsolet
geworden ist». Auch Rousseau (1990: 264)
bilanziert, dass «Krieg wahrend vieler
Dekaden nicht mehr betrieben worden
ist», wenn er in der Vorstellungswelt der
Menschen Zentralborneos auch weiter-
hin eine wichtige Rolle spielt.

TSANTSA 4.1999

Der Umstand, dass Westkalimantan
knapp vor der Jahrtausendwende die
erwdhnten Greuel an den Maduresen
erlebte, macht die zur Diskussion stehen-
den Teile der Provinz also gewissermassen
zu einer Zeitinsel, auf der das Wissen um
die rituellen und praktischen Aspekte der
Kopfjagd — aber auch und vor allem dasje-
nige um ihre Praktizierbarkeit, dem Staat
zum Trotz, bzw. eben dem Staat zum
Dank — zwei Generationen linger Bestand
gehabt hat als irgendwo anders auf
Borneo. Als die Entscheidung zum
praktisch provinzweiten Kampf gegen die
verhassten Migranten aus Madura fiel,
iibernahmen panglima perang (Kriegs-
kommandanten) die Fithrung, die bereits
die Feldziige gegen die Chinesen
angefiihrt hatten (vgl. SiaR, 4. Méarz 1997).
Ich neige zur Ansicht, dass die Pogrome
gegen die maduresische Einwandererge-
meinschaft sich auf die Weise, wie sie sich
ereigneten — unter Ankniipfung an einen
von der Aussenwelt lingst vergessen
geglaubten Kriegskult und die mit ihm
einhergehenden Formen der Besessenheit
und der kérperlichen Verstiimmelung des
Feindes — ohne die vom Staat 1967 in Kauf
genommene Revitalisierung dieser
Gewaltform wohl nicht ereignet hétten.
Ohne die damalige Suspendierung der
Pazifizierung im Namen der Staatsraison
hitte die Kopfjagd als symbolische Ressour-
ce im Kampf um Boden, Einfluss und
Wiirde an Westkalimantans «unbeauf-
sichtigter Grenze» (Bodley 1975) inzwi-
schen langst ausgedient. So aber bedeutete
sie den maduresischen Konkurrenten
— und nicht nur ihnen -, dass die Land
Dayak und Malaiischen Dayak weiterhin
Zugang zur furchtbaren Kriegsmagie und
den barbarisch anmutenden Tétungs-
praktiken ihrer Vorfahren hatten. In der
Arena des Terrors, die imperiale staatliche
Projekte an der tribalen Peripherie eroff-
nen, spielte das indonesische Militdr den
Dayak der Problemgebiete 1967 somit eine
Waffe in die Hand, die heute den meisten
anderen tribalen Gruppen des Landes
fehlt, wenn — falls? — sie sich, der Tatsache
ihrer Verdrangung und Entmiindigung
bewusst geworden, gegen ihren Unter-
gang stemmen wollen.



Staat und Terror an
Westkalimantans
«Grenze»

Die Beziehungen zwischen Neu-
ankommlingen und Alteingesessenen in
Westkalimantan haben die spezifische
Zeichnung, die interethnischen Bezie-
hungen in «Grenzraumen» (frontiers) eigen
sind — die sich geographisch verschie-
benden Zonen, in denen Staaten — ohne
diese bereits administrativ zu kontrollie-
ren bzw. organisiert zu haben — auf die
Territorien nicht-staatlicher Gesellschaf-
ten ausgreifen und sich deren politische
und soziale Strukturen anverwandeln.
Fiir Siedler, Handler und andere para-
staatliche Akteure gilt wie auch fiir die
autorisierten Staatsvertreter ein hoheres
Ausmass an Gewalt als berechtigt als in
den tibrigen Teilen des staatlichen Terri-
toriums (Gordon 1992: 209). Die anson-
sten fiir die frithen Phasen der Interaktion
zwischen staatstragender und tribaler
Bevolkerung charakteristische, eigentiim-
liche zerebrale Dimension der «Grenze»
(Gordon 1992: 212) hat sich in Westkali-
mantan besonders deutlich erhalten, denn
hier stossen nach weiterhin giiltiger
Ansicht «zahm» und «wild», «zivilisiert»
und «unzivilisiert», «Kultur» und
«Natur», und schliesslich Menschen,
denen die Gebote der Religion und des
Staates bekannt sind und solche, denen
diese erst noch beigebracht werden
miissen, aufeinanderl2,

Michael Taussig (1984, 1987) hat
Thesen dartiiber entwickelt, weshalb die
kapitalistische Penetration von «Grenz-
raumen» wie dem kolumbianischen
Putumayo-Gebiet zu Beginn dieses
Jahrhunderts von unvorstellbarer und
6konomisch widersinniger Grausamkeit
von seiten der Pflanzer und Siedler beglei-
tet war. In den Kautschuk-Produktions-
zonen dieser Gebiete erwirtschafteten in-
und auslandische Unternehmen dank der
Versklavung der ortlichen indianischen
Bevolkerung stolze Profite; die Gewalt,
die sie dabei anwendeten, war von
dermassen schockierenden Ausmassen,

TSANTSA 4.1999

dass das englische Parlament — denn
einige der am Putumayo aktiven Unter-
nehmen waren britisch — unter dem Druck
der Offentlichkeit eine Untersuchung in
Aulftrag gab, der wir detaillierte Angaben
zu den dort gebrduchlichen Folter- und
Terrorpraktiken verdanken. Taussigs
Thesen zur Bedeutung von Terror und
dem diesen legitimierenden Diskurs tiber
den «Anderen» im Prozess der staatlichen
Expansion in indigene Gebiete haben in
jlingerer Zeit Anna Tsing (1993, 1996) und
Stefanie Fried (1995) zur Anwendung auf
das Grenzgeschehen im indonesischen
Teil Borneos angeregt.

Die «Kultur des Terrors», die die
weisse Gesellschaft und ihre schwarzen
und indianischen Hilfskrafte am Putu-
mayo errichteten, griindete, so Taussig,
auf der Konstruktion des indianischen
«Anderen» als kannibalischem Wilden.
Diese «kulturelle Konstruktion des
Bosen», die zum Teil auf unter akkultu-
rierten Indianern kursierenden Gertich-
ten und phantastischen Berichten von
Reisenden und Missionaren, teilweise aber
auch auf ethnographischen Fakten be-
ruhte (Taussig 1984: 485-489), liess die
Gummibarone und ihr Personal «iiberall
Angriffe von Indianern, Verschworungen,
Verrat usw. [sehen], und um sich vor
diesen eingebildeten Gefahren zu schiit-
zen (...), toteten sie, und toteten ohne
Anteilnahme», wie es in einem von
Taussig zitierten Bericht eines peruani-
schen Richters hiess. Nur indem sie ihrer-
seits zum Mittel des Terrors griffen, sagt
Taussig, glaubten die Grenzer am
Putumayo {iiberleben zu kénnen (ebd.:
493).

In der Imagination der Grenzergesell-
schaft ist die «Grenze» eine pristine
«Todeszone», ein Ort, den unerschrockene
Pioniere der Wildnis abringen und wo
diese Auge in Auge mit der Barbarei leben
miissen. Der phantastische Diskurs {iber
den «Anderen», den die Siedlergesell-
schaft am Putumayo vorfand und weiter-
pflegte, machte die «Grenze» zu einem
Ort, wo sich Ausbeutung, Gewalt und
Folter durch die angebliche moralische
Abartigkeit des indianischen «Anderen»
rechtfertigen liessen (ebd.: 469). Dieser

12 Ich habe weiter oben
zu zeigen versucht, dass
die Dayak der Konflikt-
gebiete dank der Mithilfe
des Staates den Nimbus
der ahnengestiitzten,
magisch machtvollen
Gewaltkapazitit erhalten
konnten - eine Tatsache,
die das unterschwellige
Bild der Unzivilisiertheit,
das viele Nicht-Dayak
von den Dayak in der
Provinz haben, wesent-
lich mitgeformt hat.

54



«Andere» und die Gefahren des Dschun-
gels, in dem er lebt, lassen die «Todeszo-
ne» der «Grenzraume» zu einer Doméne
werden, in der die Dinge unverlésslich
und unvorhersehbar sind und tiber der
ein «Gefiihl von magischem Realismus»
schwebt; dieses letztere gibt dem Leben
die Qualitdt einer «alptraumhaften
Wirklichkeit», «in der das unstabile
Zusammenspiel von Wahrheit und Illusi-
on zu einer sozialen Kraft von horrenden
und phantasmischen Dimensionen wird»
(ebd.: 492). Dem indigenen «Anderen»
werden tierhafte Attribute und magische
Kréfte zugedacht, die ihn in seltsamer
Ambivalenz gleichzeitig als verachtete
Antithese alles Zivilisierten zum legiti-
men Objekt skrupelloser Ausbeutung und
exzessiver Gewalt machen, andererseits
jedoch, wie Robert Gordon in seiner
Taussig-Exegese richtig bemerkt, seiner
Verletzbarkeit auch gewisse Grenzen
setzen konnen, weil sich die Siedlerge-
sellschaft vor der magischen Potenz ihres
Gegentiibers flirchtet (Gordon 1992: 213).

Weil die «Kultur des Terrors» in
«Grenzrdumen» durch Erzdhlungen
— Geriichte, Phantasmagorien, durch
Projektionen verzerrte «Tatsachenberich-
te» — vermittelt und aufrechterhalten wird,
stellt die wissenschaftliche (oder behord-
liche) Evaluation und Interpretation der
«Fakten» hinter den Erzdahlungen sowohl
von autochthoner indigener Gewalt als
auch von Exzessen der Siedlergesellschaft,
wie Taussig (1984: 494) feststellt, ein kaum
zu iberwindendes Problem dar. Die
«Grenze» kennzeichnet sich durch einen
alle ethnischen Gruppen einbeziehenden
«Handel mit dngstigenden Mythologien
und fiktionalen Realitdten», der jeden
Versuch, ethnographische und historische
«Tatsachen» isolieren zu wollen, in einem
«epistemischen und ontologischen Nebel»
enden und scheitern lasst (ebd.).

Im folgenden mdchte ich zundchst der
Frage nachgehen, wie sich die von Taussig
anvisierten kollektiven Représentationen
des im Naturzustand verharrenden und
atavistische Gewalt ausiibenden tribalen
Bewohners der «Grenze» auf die Akteure
und Zaungdste der anti-maduresischen
Unruhen ausgewirkt haben mag. Im

TSANTSA 4.1999

Verlauf des anti-maduresischen Aufstan-
des wurde deutlich, dass in den Imagi-
nationen der Grenzergesellschaft
Westkalimantans die Dayak wider-
spriichlich représentiert werden — «gehas-
st und gefiirchtet, Objekte, die Verachtung
und doch gleichzeitig auch Ehrfurcht
verdienen», wie Taussig (ebd.: 470) es
formulierte. In der Provinz niedergelas-
sene Nicht-Dayak, angereiste Journalisten
und selbst die Mannschaften, die das
Militdr einsetzte, um die beiden Gruppen
voneinander zu trennen, waren in
hochstem Mass empfanglich fiir das
«Gefiihl von magischem Realismus», das
die «Todeszone» des Grenzraums
Westkalimantan ausdiinstete, und betrie-
ben emsig den fiir solche Gebiete charak-
teristischen «Handel mit dngstigenden
Mythologien und fiktionalen Realitdten».
Die archetypische Figur des durch keine
zivilisatorischen Schranken geziigelten
Kopfjagers eroberte den Raum der Vor-
stellungen ohne Miihe, und das Westkali-
mantan der Grossplantagen, Sagewerke
und an Java gemahnenden Reisfelder
kehrte im Diskurs fast aller beteiligten
Akteure zuriick zum Zustand «abgelege-
ner Dschungel, wo der Griff von Religion,
moderner Regierung und Marktkraften
noch immer schwach ist» (Fried 1995: 44).

Zahlreiche Augenzeugen verbiirgten
sich laut dem in Jakarta erscheinenden
Blatt Merdeka Minggu dafiir, unter dem
Einfluss von Ahnengeistern stehende
Krieger Ubermenschliches leisten gesehen
zu haben. Nachdem die kamakng von
ihnen Besitz ergriffen hitten, hatten die
Dayak-Kdmpfer weder natiirlichen
Bediirfnissen wie Essen und Trinken
nachzugeben brauchen, noch hétten fiir
sie die Gesetze der Schwerkraft langer
gegolten: Thre Korper leicht wie die von
Vogeln, hitten Krieger miihelos auf
Kokospalmen springen oder sich auf den
zerbrechlichen Bldttern von Bananen-
stauden niederlassen konnen. Thr Lauf,
schnell wie der Blitz, wurde vom Reporter
mit dem von Kung-Fu-Comicfiguren
verglichen, eine Art der Fortbewegung,
die ihnen selbst dann zu Gebot gestan-
den habe, wenn der Weg durch «dichten
Dschungel» gefiihrt habe (Merdeka

55



Minggu, 16. 3. 1997, S. 8). Fiir die Infor-
manten des Sydney Morning Herald (22.
2. 1997) bestanden die Kriegstrupps aus
«Geistern, die von den Toten auferstanden
waren», an anderer Stelle aus «magischen
Dayak, die man nicht téten konnte, da
ihr Blut mit keinem Krummdolch vergos-
sen werden konnte». Einer meiner
Gespréachspartner, ein in Pontianak ansés-
siger Batak aus Sumatra, wusste von der
Kugelfestigkeit der Dayak-Kampfer zu
berichten, ein anderer verwies auf die
todliche Wirkung der geweihten, aus
einem speziellen Holz gefertigten Speere,
die die Dayak eingesetzt hitten — Projek-
tile, die selbst einen Schild oder eine
Panzerung durchschlagen hitten.

Der «epistemische und ontologische
Nebel», der tiber der an Gertichten und
Phantasmen so reichen «Todeszone» liegt,
legte sich wéahrend der Unruhen — wenig
iiberraschend — besonders dicht um die
vermeintlich archaische Art des Tétens,
zu dem die Dayak Zuflucht nahmen.
Auch von den Dayak nicht bestritten,
schlugen von Ahnengeistern besessene
Kriegern ihren Gegnern die Képfe ab und
schnitten ihnen oft das Herz oder die
Leber heraus, um es zu verspeisen. Auch
andere Korperteile seien in diesen Tagen
in Volkskiichen im Konfliktgebiet gegrillt
und gegessen worden. Da die kamakng
standig nach Blut verlangten, hdtten
besessene Krieger frisch getoteten Opfern
zudem die Handgelenke aufgeschnitten
und das Blut der Toten getrunken.

Es diirfte schwer fallen, diese Erzah-
lungen von Enthauptungen und Kanni-
balismus rundweg als Einbildung
abzutun und so zu widerlegen. Im Gegen-
teil: Den Dayak, weit davon entfernt, in
ihrem Handeln dem von Teilen der Presse
kolportierten Bild «einer von Indonesi-
ens dltesten Gesellschaften» zu entspre-
chen, «die Amok lauft und zu ihren
brutalen Traditionen zurtickkehrt» (Djalal
1997), scheint dieses Verstimmeln des
Korpers des Gegners ein willkommenes
Mittel gewesen zu sein, den Schrecken zu
erhéhen, den ihre Vertreibungskampagne
im maduresischen Lager ausloste. Die
Dayak werden in der Tat Kopfe genom-
men und Menschenfleisch gegessen

TSANTSA 4.1999

R ————

© Michagl Zumstein /family
photos: Congo - Kindu - Ces
hommes avaient pris fait et
cause pour Kabila, ils sont
avjourd’hui prisonniers. lls
seront «rééduqués» et
pourront bientdt se batre

auprés des rebelles. octobre
1998

56




haben, weil sie sich so der «besonders
schauerlichen Bildsprache einer viel
alteren Form des Kampfes» (Hoskins
1996: 35) bedienen konnten, um ihr Ziel
— die Verjagung einer unbequemen bauer-
lichen Konkurrenz — zu erreichen. Es
reichte in ihrem Fall nicht, bloss zu toten:
Sie mussten es in der Sprache der Traditi-
on tun, wollten sie die unter Maduresen
und anderen Einwanderergruppen laten-
te Angst vor der menschenfeindlichen,
lebensbedrohenden Wildnis Borneos am
Leben erhalten, die ihnen gegen Ausbeu-
tung, Ubervorteilung und Siedlergewalt
am ehesten Schutz verspricht. Vor die
Frage gestellt, ob Westkalimantan zu
Beginn des Jahres 1997 tatsdchlich mit
Kopfjagd (bzw. mit dem, was die
erschrockenen Augenzeugen dafiir
hielten) und Kannibalismus konfrontiert
war, oder ob es sich dabei lediglich um
das Produkt der Imagination einer zu
Hysterie neigenden Grenzergesellschaft
handelte, ist meines Erachtens klar der
ersten Annahme recht zu geben.

Nun gilt es noch kurz, uns Anna
Tsings (1993, 1996) und Stefanie Frieds
(1995) Adaptionen von Taussigs Motiv
der «Kultur» bzw. der «Beziehungen des
Terrors» zuzuwenden. Der Gegenstand
beider Arbeiten sind die teilweise weit
zuriickreichenden Erfahrungen von
Dayak-Gruppen in Siid- und Ostkali-
mantan mit staatlicherseits verabreichter
Gewalt — darunter figurierend nament-
lich auch die Gewalt, die von Eliten
geplante Entwicklungsvorhaben iiber die
betreffenden Gruppen bringen. Die von
beiden Autorinnen beschriebenen Gewalt-
formen, derer sich die beiden untersuch-
ten Dayak-Gruppen zu verschiedenen
Zeiten zu erwehren hatten, finden sich
auch in der Erfahrung der Land Dayak
und der Malaiischen Dayak in Westkali-
mantan wieder, was ich nachfolgend zu
zeigen versuche.

Die kollektive historische Erfahrung
politisch und militarisch marginaler
Dayak-Gesellschaften ist die wechseln-
der, ihrer pradatorischen Natur wegen
jedoch austauschbarer Zentralgewalten,
von denen willkiirliche, oder in den
Worten Tsings (1996: 190): «systematische

TSANTSA 4.1999

zufallige Gewalt» ausgeht. Wie die
Meratus in Stidkalimantan wissen auch
die Land Dayak und die Malaiischen
Dayak der Unruhegebiete aus generatio-
nenalter eigener Anschauung, dass die
eine staatliche Ordnung und ihr Gesetz
nicht, wie es der Leviathan behauptet,
geschaffen und verbreitet wird, um der
Gewalt der Vielen ein Ende zu setzen,
sondern dass diese Ordnung im Gegenteil
selber mit Gewalt verschwagert und also
«das Prérogativ der Gewalttatigsten» ist.
Seine Ordnungsvorstellungen durchzu-
setzen, kann zu den furchteinflossend-
sten Drohungen des Staates gehoren
(Tsing 1993: 91). «Entwicklung» westlich-
modernen Zuschnitts ist bloss die letzte in
einer langen Reihe «ausseralltaglicher und
unvorhersehbarer Interventionen» regio-
naler Hegemonialméchte in das Leben
peripherer tribaler Gesellschaften wie die
der Dayak (ebd.: 85); sie sdt Furcht, weil
sie Opfer fordert, und gemahnt an die
Gewalt der Vormoderne.

Fried (1995: 82) sticht in ihrer Studie
«moderner Beziehungen des Terrors in
Kalimantan» ganz besonders die Tatsa-
che ins Auge, dass die Dayak mit ihren
Wiinschen, Rechten und tiberhaupt ihren
Lebensformen von den nationalen und
lokalen Eliten im Entwicklungsprozess
vollkommen iibersehen werden. Sie
spricht von der «Unsichtbarkeit [der
Dayak] in den Augen der Behorden» und
erkennt darin unmissverstandliche eine
Form von Terror (ebd.).

Die Zeichen des «regionalen Terroris-
mus» (Tsing 1993: 85) sind dem Palimp-
sest, als den sich Westkalimantan
verstehen ldsst, unausloschlich einge-
schrieben. Als regelrecht charakterbildend
erwies sich beispielsweise der Umstand,
dass sich die Iban im 17. Jh. Westka-
limantan als Einfallstor nach Borneo aus-
gesucht hatten: Generationen der
unmittelbaren Nachbarschaft mit ihnen
und spater regelméassige, unfriedliche
Besuche dieser tribalen Prddatoren aus
dem Oberen Teil des Kapuasbeckens und
von jenseits der Hiigel an der heutigen
Grenze zu Sarawak liess die Land Dayak
und Malaiischen Dayak Krieg vor allem
aus der Verlierer- und Vertriebenenper-

57



spektive erfahren (vgl. Geiger, im Druck).
Manche der Dayak-Gruppen im Konflikt-
gebiet hatten zudem das Joch von der
Sklaverei dhnlichen Untertanenverhalt-
nissen zu tragen, wozu im Fall gewisser
Gruppen am Mittleren Kapuas bereits im
19. Jh. die Willkiir malaiischer Siedler und
Abenteurer kam. Dass schliesslich die
zum erstenmal in den 60er Jahren auftre-
tende Gewalt maduresischer Siedler, mit
keinen Abmachungen einzuddmmen, in
den Augen der Dayak eine terroristische
Seite hatte und bei vielen von ihnen ein
Gefiihl echter Bedrohung hervorrief, ist
weiter oben bereits deutlich gemacht
worden.

In den 60er und 70er Jahren gerieten
die Dayak Westkalimantans ins Visier
staatlicher Sozialingenieure, die der
«kommunalistischen» Wohnform des
Langhauses (radakh bei den Kendayan,
ntangan bei den Bidayuh-Land Dayak)
und wohl auch den Kopfhédusern (baruk)
der Land Dayak den Kampf angesagt
hatten. Wahrend eineinhalb Jahrzehnten
entmutigte oder verbot die Provinzregie-
rung in der Folge den Bau neuer und
insistierte auf dem Niederreissen beste-
hender Langhéduser (Dove 1985: 29). Ein
Katalog von behordlichen Argumenten
sollte diesen Schritt rechtfertigen: die
kommunale Lebensweise gemahne an den
Kommunismus; die Bauten seien feuer-
gefdhrdet und krankheitsférdernd; und
sie seien promiskuer Sexualitdt forderlich
(Jenkins 1978a: 23f.). In Féllen, wo die
Bevolkerung nicht von ihren Langhéu-
sern lassen wollte, wurden auch Drohun-
gen und tatsdchliche Gewalt angewandt.
1976 z.B. steckten Polizisten ein Langhaus
in Brand, weil sich die Bevolkerung
geweigert hatte, es selber niederzureis-
sen (ebd.). Polizei und camat (die Vorste-
her der Subdistrikte) unterstrichen auf
ihren Touren in die Dorfer die Aufforde-
rung, die Langhduser abzubrechen, héufig
mit der Drohung, wenn dies nicht gesche-
he, wiirden sie zuriickkommen und die
noch stehenden Langhduser in Brand
schiessen.

Wenn staatlicherseits bereits kulturel-
le Embleme wie Langhduser unter Einsatz
massivster Druckmittel und physischem

TSANTSA 4.1999

Zwang attackiert werden, kennen die
Behorden da, wo sich Dayak-Gemeinden
ihren Entwicklungspldnen entgegenstel-
len, erst recht keine Nachsicht. Zwei
Beispiele sollen dies in aller Kiirze
illustrieren. Die Linoh in Sintang, eine
den Dayak Desa zugerechnete Gruppe,
haben seit 1977 einen Grossteil ihres
Landes an mit Transmigrationsprojekten
verbundene Gummiplantagen verloren,
obschon die Gemeinschaft nie ihre Einwil-
ligung dazu gab. Proteste wurden mit
dem Argument abgewiesen, die Regie-
rung hole sich hier nur, was ihr ohnehin
zustehe, und das Management erklérte,
dass Entschddigungen fiir gepflanzte
Fruchtbaume nur denen winkten, die ihr
Land freiwillig aufgdben. Die Entfernung
der Linoh von ihrem Land erfolgte
weniger durch direkte Gewalt — bei dieser
Dayak Serah («Leibeigenen-Dayak») —
Gruppe mit ihrer langen Geschichte der
Untertanenschaft unter malaiischen
Herrschern reichte die blosse Prasenz von
Uniformierten aus, um sie gefiigig zu
machen - als durch Einschiichterung:
Ganzen Dorfgemeinschaften wurde damit
gedroht, «die Konsequenzen zu tragen»,
falls sie es zulassen sollten, dass einzelne
unter ihnen ihre Stimme gegen die Regie-
rung erheben sollten (Roekaerts 1986: 27).

Wie diese Konsequenzen aussehen
konnten, erfuhren beispielsweise die Krio-,
Pawan- und Jekak-Dayak von Sandai,
Ketapang, deren Land sich die Betreiber
einer Nutzholzplantage angeeignet hatten.
Nachdem das Unternehmen mit Forde-
rungen nach gebiihrender Entschadigung
fiir die Schédden, die sein Eindringen
verursacht hatte, konfrontiert worden war,
schickten die Lokalbehdrden nicht nur
ein Verhandlungsteam in die Dorfer,
sondern gleichzeitig Truppen in die
Gegend, die zur nicht geringen Beunru-
higung der Dorfler angaben, sich auf
einen Kampfeinsatz in Osttimor vorzu-
bereiten (IWGIA 1996: 165f.).

Die den Bentian-Dayak Frieds (1995)
geldufige Erfahrung ihrer — und ihrer
Kultur — «Unsichtbarkeit in den Augen
der Behorden» machen auch Dayak in
Westkalimantan haufig, wenn sie, wie die
eben erwahnten Krio, Pawan und Jekak,

58



als Antwort auf ihre Klage, die Planier-
raupen der Plantage hitten ihre von ihren
Vorvatern gesetzten Fruchtbaume zerstort,
horen missen, diese seien nicht von
Menschen gepflanzt worden und also
keine zu Entschadigung berechtigenden
Kulturpflanzen (IWGIA 1996: 165).
Westkalimantans indigene Kautschuk-
pflanzer stehen haufig fassungslos vor
der Tatsache, dass ein Regierungsamt
nach einer Priifung aufgrund von Luftauf-
nahmen das Land, auf dem ihre Klein-
pflanzungen stehen, als unbewohntes
Staatsland aus- und einer Grossplantage
zur Nutzung zuweist (Djuweng und Dove
n.d.: 10f.). Der Staat ist an der Frage, ob in
Projektgebieten Menschen wohnen, nicht
interessiert. Der Wald in und von dem
die Dayak der Provinz leben, mit seinen
Kautschukhainen, Fruchtbaumkulturen
und Schwendfeldern, wird von den
Vertretern des Staates mit Vorsatz nicht
als Kulturlandschaft erkannt. Djuweng
und Dove (ebd.: 7) ist deshalb beizu-
pflichten, wenn sie folgern, dass in Indo-
nesien die einzige «legitime Landschaft»
die ist, die «vom Staat geplant und gestal-
tet» worden ist.

Die Ignorierung des tribalen «Ande-
ren», seine «Unsichtbarkeit» im offiziel-
len Diskurs hat so viele weitere Aspekte
— von denen der der Anerkennung der
Landbesitzrechte (milik tanah), oder, wie es
das Management einer Plantage in
Westkalimantan formuliert hat, des
«[falschen] Eindrucks» der Dayak, «Land
zu besitzen» (perasaan memiliki tanah), nur
einer, und der der fehlenden Repra-
sentation in den Institutionen der Provinz-
politik ein anderer ist —, dass sich
irgendwann der Eindruck aufdringt, dass
dieser so grundlegende Missstand auch in
einem Zusammenhang mit der versuch-
ten Vernichtung der Maduresen stehen
konnte.

Ich habe weiter oben bereits aufge-
fithrt, dass aus den Ausserungen vieler
an den Pogromen beteiligter Dayak zu
den Motivationen ihres Handelns
unschwer auch Frustrationen dariiber
herauszulesen waren, dass sie in ihrer
eigenen Provinz politisch beiseitegescho-
ben und wirtschaftlich schlecht gestellt

TSANTSA 4.1999

sind, und dass man dafiir den Staat an
sich oder seine Ableger in den Provinz-
und Lokalbehérden behaftete. Im repres-
siven politischen System jeglicher legaler
Ausdrucksmoglichkeiten beraubt, bot die
gewaltsame Abrechnung mit einer
anderen Gruppe von Bewohnern des
«Grenzraums» die Moglichkeit, sich in
Erinnerung zu rufen, ja tiberhaupt
gesehen zu werden. Durch Gewalt ein
Gesicht erhalten — so liesse sich die tiber
die Maduresen als Adressaten hinaus-
weisende, strategische Dimension des
Aufstandes der Dayak vielleicht beschrei-
ben. In der Arena des Terrors, die
Westkalimantan im Erleben der Dayak
bis heute geblieben ist, gilt nur etwas, wer
sich mit den Mitteln des Terrors Respekt
zu verschaffen weiss. Oder, um noch
einmal Taussig (1984: 492) zu Wort
kommen zu lassen:

«Die einzige Moglichkeit, wie sich in
so einer furchteinflgssenden Welt leben
liess, war, selber Furcht einzuflossen».

)

59



60

Literatur

AVE Jan B.

1972. «Kalimantan Dayaks: Introduc-
tory Statement», in: Frank M.
LEBAR (Hg.), Ethnic Groups of
Insular Southeast Asia (Vol. I), S.
185-187. New Haven: Human
Relations Area Files Press.

AVE Jan B. und Victor T. KING

1986. People of the Weeping Forest: Tradi-
tion and Change in Borneo. Leiden:
National Museum of Ethnology.

AVE Jan B., Victor T. KING und Joke
G.W. DE WIT

1983. West Kalimantan: A Bibliography.
Leiden: Koningklijk Instituut
voor Taal-, Land- en Volkenkun-
de.

BIRO PUSAT STATISTIK (Hg.)

1993. Profil Kependudukan Propinsi
Kalimantan Barat. Jakarta: Biro
Pusat Statistik.

BODLEY John H.

1975. Victims of Progress. Mountain
View, Cal.: Mayfield.

CorpPEL Charles A.

1983. Indonesian Chinese in Crisis. Kuala
Lumpur: Oxford University
Press.

Dirks Nicholas B., Geoff ELEY und
Sherry B. ORTNER

1994. «Introduction», in: Nicholas B.
Dirks, Geoff ELEY und Sherry B.
ORTNER (Hg.), Culture / Power /
History: A Reader in Contempor-
ary Social Theory, S. 3-45. Prince-
ton, New Jersey: Princeton
University Press.

DjaLAL Dini S.

1997. «Fight to the Death for Tribal
Rights». Asia Times 20. Februar
1997.

DJUWENG Stepanus und Michael R.
Dove

n. d. Recognition of the «Other» in Ten-
urial Regimes: A Comparison of
State and Local Systems of Land
Tenure in Indonesia (mimeo).

DovEe Michael R.

1985. «The Agroecological Mythology
of the Javanese and the Political
Economy of Indonesia». Indone-
sia 39: 1-36.

1988. «Traditional Culture and Deve-
lopment in Contemporary Indo-
nesia», in: Michael R. Dove (Hg.),

The Real and Imagined Role of
Culture in Development: Case
Studies from Indonesia, S. 1-37.
Honolulu: University of Hawaii
Press.

1997. «Dayak Anger Ignored». Inside
Indonesia 51: 13-14.

FerrH H.

1968. «Dayak Legacy». Far Eastern
Economic Review 21.-27. Jan.: 134~
135.

FERGUSON R. Brian und Neal L.
WHITEHEAD

1992. «The Violent Edge of Empire», in:
R. Brian FERGUSON und Neil L.
WHITEHEAD (Hg.), War in the
Tribal Zone: Expanding States and
Indigenous Warfare, S. 1-30. Santa
Fé: School of American Research
Press.

FRIED Stephanie T.

1995. Writing for their Lives: Bentian
Dayak Authors and Indonesian
Development Discourse. Ann
Arbor: University Microforms
International (UMI).

GEIGER Daniel

[Im Druck]. «Visible through Violence:
An Account of a Dayak Uprising
in West Kalimantan, Indonesia».
Indigenous Affairs (Kopenhagen)

GORDON Robert J.

1992. The Bushman Myth and the Making
of a Namibian Underclass. Boulder:
Westview.

GUERREIRO Antonio J.

1994. «Rethinking Equality and Hierar-
chy: A Second Look at Borneo
Societies». Paper presented at the
Third Biennial International
Conference of the Borneo
Research Council, Pontianak,
July 1994 (unverdffentlicht)

HoOsKINS Janet

1996. «Introduction: Headhunting as
Practice and as Trope», in: Janet
HoskiNs (Hg.), Headhunting and
the Social Imagination in Southeast
Asia, S. 1-49. Stanford: Stanford
University Press.

HumaN RiGHTS WATCH

1998. Indonesia: Communal Violence in
West Kalimantan. Human Rights
Watch Report Vol. 9, No. 10 (c).
New York: Human Rights
Watch.

IWGIA

1996. The Indigenous World 1995 - 1996.
Kopenhagen: International Work

TSANTSA 4.1999

Group for Indigenous Affairs
(IWGIA).

JENKINS David

1978a. «The Dyaks: Goodbye to all
that». Far Eastern Economic
Review 30. Juni: 22-26.

1978b. «The Last Headhunt». Far
Eastern Economic Review 30. Juni:
25,

KING Victor T.

1976. «Migration, Warfare, and Cultu-
re Contact in Borneo: A Critique
of Ecological Analysis». Oceania
156(4): 306-327.

1993. The Peoples of Borneo. Oxford, UK
/ Cambridge, Mass.: Blackwell.

KOENTJARANINGRAT

1972. «Madurese», in: Frank M. LEBAR
(Hg.), Ethnic Groups of Insular
Southeast Asia (Vol. I), S. 53-54.
New Haven: Human Relations
Area Files Press.

LEBON Gustave

1982 (1895). Psychologie der Massen.
Stuttgart: Kroner.

MACKIE Jamie A. C.

1976. «Anti-Chinese Outbreaks in
Indonesia, 1959-1968», in: Jamie
A. C. MACKIE (Hg.), The Chinese
in Indonesia: Five Essays, S. 77-
138. Honolulu: University of
Hawaii Press.

MAXWELL Allen R.

1996. «Headtaking and the Consolida-
tion of Political Power in the
Early Brunei State», in: Janet
Hoskins (Hg.), Headhunting and
the Social Imagination in Southeast
Asia, S. 90-126. Stanford: Stanford
University Press.

MCKINLEY Robert

1976. «Human and Proud of It! A
Structural Treatment of Head-
hunting Rites and the Social De-
finition of Enemies», in: George
N. AppeLL (Hg.), Studies in Borneo
Societies: Social Process and
Anthropological Explanation, S. 92-
126. DeKalb, I1l.: Northern
Illinois University.

MINOs Peter

1993. «Socio-Economic Awakening
among the Bidayuhs», in: Vinson
H. SurLivg, Jr. (Hg.), Change and
Development in Borneo, S. 239-251.
Williamsburg, VA: College of
William and Mary in Virginia.

MULLER Kal

1992. Indonesian Borneo (Kalimantan).



Singapur: Periplus.

NORDSTROM Carolyn und Jo Ann
MARTIN

1992. «The Culture of Conflict: Field
Reality and Theory», in: Carolyn
NORDSTROM und Jo Ann MARTIN,
The Paths to Domination, Resis-
tance and Terror, S. 3-17. Berke-
ley: University of California
Press.

PETERSON R.

1968. Storm over Borneo. London:
Overseas Missionary Fellowship.

PRINGLE Robert

1970. Rajahs and Rebels: The Ibans of
Sarawak under Brooke Rule, 1841-
1941. London: Macmillan.

ROEKAERTS Mil

1986. Land Rights of Tribals in Kaliman-
tan Barat. Briissel: Coopération
internationale pour le dévelop-
pement et la solidarité (CIDSE).

ROUSSEAU Jerome

1990. Central Borneo: Ethnic Identity and
Social Life in a Stratified Society.
Oxford: Clarendon Press.

ScHADEE M.C.

1931. «La coutume de la chasse aux
tétes et le sacrifice chez les
Dayaks de Landak et Tayan».
Bulletin de la Société royale belge
de géographie 55: 3-30.

SCOTT James B.

1976. The Moral Economy of the Peasant:
Rebellion and Subsistence in
Southeast Asia. New Haven /
London: Yale University Press.

1990. Domination and the Arts of
Resistance. New Haven: Yale
University Press.

SMITH Glenn

1996. «Carok Violence in Madura».
Paper Presented at the Ameri-
can Anthropological Association
Meeting, San Francisco, Novem-
ber 20-24, 1996 (mimeo).

STERLING Paul

1960. «A Death and a Youth Club:
Feuding in a Turkish Village».
Anthropological Quarterly 33: 51-
75.

TABAK (Hg.)

1990. Struggle Against Development
Aggression: Tribal Filipinos and
Ancestral Domain. Quezon City:
Tunay na Alyansa ng Bayan Alay
sa Katutubo (TABAK).

TaussiG Michael

1984. «Culture of Terror — Space of

TSANTSA 4.1999

Death: Roger Casement’s
Putumayo Report and the Expla-
nation of Torture». Comparative
Studies in Society and History
26(3): 467-497.

1987. Shamanism, Colonialism, and the
Wild Man: A Study in Terror and
Healing. Chicago: University of
Chicago Press.

TSING Anna L.

1993. In the Realm of the Diamond Queen:
Marginality in an Out-of-the Way-
Place. Princeton: Princeton
University Press.

1996. «Telling Violence in the Meratus
Mountains», in: Janet HOSKINS
(Hg.), Headhunting and the Social
Imagination in Southeast Asia, S.
184-215. Stanford: Stanford
University Press.

VIERLING Hermann

1990. Hermeneutik - Stammesreligion -
Evangelium: Interkulturelle
Kommunikation bei den Kendayan.
Giitersloh: Giitersloher Verlags-
haus Gerd Mohn.

WAGNER Ulla

1972. Colonialism and Iban Warfare.
Stockholm: OBE-Tryck.

WARD Marion W. und Gerard WARD
R.

1974. «An Economic Survey of West
Kalimantan». Bulletin of Indone-
sian Economic Studies 10(3): 26-
53.

WIMMER Andreas

1994. «Der Kampf um den Staat: Zur
vergleichenden Analyse ethni-
scher Konflikte», in: Hans-Peter
MULLER (Koord.), Ethnische
Dynamik in der aussereuropiischen
Welt, S. 511-538. Ziirich:
Argonaut Verlag.

Abstract

The artless art of resis-
tance: State terror and
indigenous violence at the
West Kalimantan border

This article examines the
violent clashes between indigenous
Dayak and a small immigrant

minority community that shook
the province of West Kalimantan,
Indonesia, during the early months
of 1997. If the public took notice of
these events at all at that time, it
was because the Dayak seemed to
have reverted to the time-honored
practice of taking heads. The arti-
cle attempts to make sense of earli-
er interpretations of the upheaval
and proposes an alternative expla-
nation, arguing the central impor-
tance of the quasi-archaic form
through which the Dayak ex-
pressed their violence. Character-
izing the Bornean frontier as an
arena of terror dominated by
successive State centers as well as
tribal predators, the author
maintains that headhunting - or
rather the appearance of it — serves
as powerful symbolic resource in
the struggle which these otherwise
powerless indigenous groups
engage in to gain land and political
influence. Ironically, the article
goes on to argue, it was the State
itself that allowed its monopoly of
force to be undermined and the
«civilizing process» to be rolled
back, when - thirty years earlier —
it recruited the Dayak as merce-
naries in its effort to «cleanse» the
area from yet another undesirable
minority.

Autor

Daniel Geiger ist Assistent fiir
Politische Ethnologie am Ethnolo-
gischen Seminar der Universitit
Ziirich. Seine Arbeitsschwerpunk-
te umfassen zur Zeit die Ethnolo-
gie der Gewalt und insbesondere
tribale und neo-tribale Kriege. Auf
der Grundlage von Feldaufenthal-
ten zwischen 1995 und 1997 bei
den Kendayan (Kanaytn) und
anderen Dayak-Gruppen des
Konfliktgebiets entsteht gegen-
wartig seine Dissertation zum hier
behandelten Thema.

61



Place de |'ancienne mosquée, Donji Vakuf, aodt 1998



	Kunstlose Kunst des Widerstandes : staatlicher Terror und indigene Gewalt an Westkalimantans Grenze

