
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)

Artikel: Kunstlose Kunst des Widerstandes : staatlicher Terror und indigene
Gewalt an Westkalimantans Grenze

Autor: Geiger, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunstlose Kunst des

Widerstandes

Staatlicher Terror und indigene Gewalt
an Westkalimantans Grenze

Daniel Geiger

Im Schatten des sich anbahnenden
Kosovo-Kriegs nahm die Weltöffentlichkeit

im März 1999 während einer Woche

von blutigen Unruhen in Kalimantans
Westprovinz Notiz, bei denen sich die
kleine Einwandergemeinde aus Madura
und indigene Dayak, verstärkt durch Teile
der malaiischen, chinesischen und bugine-
sischen Bevölkerung, gegenüberstanden.
Dieser Artikel untersucht eine etwas
weiter zurückliegende Episode desselben

Konflikts, die zu Beginn des Jahres 1997
500 Tote gefordert und 20'000 Menschen
ihr Obdach gekostet hatte.

Über politische Gewalt und ihre Logik
zu schreiben, ist eine zum Verzweifeln
anspruchsvolle Aufgabe. Viele in Gewalt
mündende Konflikte haben die
Angewohnheit, sich eiligem Ermitteln und
Mitteilen zu entziehen, je länger man sich
mit ihnen beschäftigt. Gleichzeitig
drängen sie uns geradezu zu moralischen
Urteilen, die der Klarheit der geschaffenen
Tatsachen - Tod, Verletzung, Leiden -
entsprechen. Eine verantwortungsvolle

Darstellung politischer Gewalt muss sich
darüber klar werden, welche «ethnographische

Stimme» diejenigen erhalten
sollen, die diese Gewalt erlitten, aber auch

die, die sie begangen haben (vgl.
Nordstrom und Martin 1992: 3). Keine
leichte Aufgabe: Die hier zu erklärenden
Ereignisse konfrontieren uns zum einen
mit indigenen (also üblicherweise unserer
Sympathien teilhaftigen) Tätern und in
der Folge einer staatlichen Unrechtsmass-
nahme in deren Lebensgebiete gelangten
Opfern, und zum anderen mit äusserst

grausamen, ja terroristischen Gewaltmethoden,

deren Konsequenz und wohl
auch Absicht eigentliche ethnische
Säuberungen waren.

Die ungewohnte Vertauschung der
Rollen von Tätern und Opfern und das
Wiederauftauchen von Kopfjagd und
rituellem Kannibalismus im Verlauf des
Aufstands bringt gerade den Dayak
wohlgesinnte Kreise und insbesondere
ihre eigenen Leute in den städtischen
Dayak-Nicht-Regierungsorganisationen
in argumentative Not. Letztere, allesamt



durch christliche Schulen oder
Priesterseminare gegangen, schwankten Wochen
nach den Ereignissen zwischen
Schamgefühlen für etwas, das sie wenigstens
zum Teil als Barbarei empfanden, und
unterschwelligem Stolz darüber, dass «ihr
Volk» seine Lethargie endlich abgelegt
und ein Zeichen dafür gesetzt hatte, dass

es sich kein weiteres Unrecht mehr gefallen

lassen würde. Schwerer als alles
andere aber wog bei ihnen die Furcht,
dass die Vorfälle archetypische Bilder der
Dayak als notorische Kopfjäger und nicht
besserungsfähige Wilde Wiederaufleben
lassen könnten.

Vieles spricht dafür, dass wir es mit
einem Akt des Widerstands im Kontext
des Dramas der «Grenze» zu tun haben,
in dem sich Ureinwohnergemeinschaften
dagegen wehren, mitsamt ihrem Land
von einem Staat und der ihm kulturell
verbundenen Bevölkerung verschluckt zu
werden. Die Land Dayak und Malaiischen
Dayak, die Hauptprotagonisten dieses
Widerstands, verkörpern in der ethnischen

Hierarchie des Grenzlandes eine
subordinierte, machtlose Gruppe und
wirtschaftlich gesprochen einen Teil der
abhängigen, unterdrückten bäuerlichen
Unterschichten. Die Form allerdings, die
dieser Widerstand der Machtlosen
annahm, die Waffen, die die Schwachen in
diesem Fall wählten, haben nichts mit der
oft raffinierten, von der Not politischer
Ohnmacht diktierten «Kritik an der
Macht» zu tun, die von Bauern aller
Länder und Epochen «hinter dem Rücken
der Mächtigen» gesprochen wird (Scott
1990: xii) und die «die Sprünge und
Spalten in den furchtbaren Wucherungen
der Macht findet» (Dirks, Eley und Ortner
1994: 19), weil sie die Herrschaft nicht
direkt herausfordern kann. Anstelle der
«Brechtschen oder Schweikschen Formen
des Klassenkampfs» - äusserliches Sich-

Fügen, Verstellung, Klatsch und üble
Nachrede, Diebstahl und Sabotage -, die
bäuerlichen Gemeinschaften oft als einzige

offenstehen und mit denen wir uns
gerne in innerlicher Komplizenschaft
verbünden, müssen wir eine brachiale
Agrarrevolte darstellen, in der Terror
fester Bestandteil war und zu deren

Verständnis man intuitiv eher zu Gustave
Le Bons (1895) finsterer «Psychologie der
Massen» als zur ansonsten geschätzten
«Sittlichen Ökonomie des Bauern» des

aufgeklärten James Scott (1976) greifen
möchte.

Mein Bericht beginnt mit der Darstellung

der Ereignisse zwischen Ende
Dezember 1996 und Ende Februar 1997,

gefolgt von einer knappen ethnographischen

Skizze der im Problemgebiet ansässigen

Dayak-Gruppen und der Zielscheibe
ihres Zorns, der Maduresen. Eine summarische

Wiedergabe und Kritik der wichtigsten

von anderer Seite vorgebrachten
Argumentationen zur Erklärung der
Unruhen schliesst daran an. Sie geht über
in die Schilderung eines Schlüsselereignisses

in der jüngeren Geschichte der
interethnischen Beziehungen in diesem
Teil der Provinz, ohne das der Umstand,
dass Auseinandersetzungen um Land und
Patronage sich gerade in Westkalimantan
in so heftiger und vermeintlich atavistischer

Form Bahn gebrochen haben,
meines Erachtens nicht verstanden
werden kann. Indem sich das indonesische

Militär im Jahr 1967 der Dayak von
Sambas und vom Unterlauf des Kapuas
im Kampf gegen chinesischstämmige
Freischärler und die unerwünschte chinesische

Bauernschaft bediente, revitalisier-
te der Staat ungewollt die örtlichen
Praktiken von Krieg und Kopfjagd. Ich
werde argumentieren, dass den
betreffenden Dayak-Gruppen dadurch kulturelle

Ressourcen zur Gewaltausübung
verblieben, die den meisten anderen triba-
len Ethnien des Landes durch die Pazifi-
zierung in den ersten Jahrzehnten dieses

Jahrhunderts unwiderruflich entwunden
worden waren.

Damit fügt sich der mörderische
xenophobe Aufstand der Dayak in ein
regionales und ein allgemeineres, nationales

Muster einer «Beziehungen des
Terrors» ein, die hauptsächlich auf die
historischen Herrschaftsstrategien der
staatlichen Machtzentren zurückgehen,
in deren Rahmen jedoch auch marginali-
sierte Gruppen wie die Dayak manchmal
auf der Seite der Täter anzutreffen sind.
Dieser Schlussteil macht ausgiebig



Gebrauch von den Thesen von Michael
Taussig (1984, 1987) und versucht - wie
dies in jüngster Zeit verschiedene
Autorinnen (Tsing 1993,1996; Fried 1995)

getan haben - die Interaktion zwischen
Indigenen, Neuankömmlingen und
Staatsmacht an der «Grenze» Kaliman-
tans im Licht der Gewaltstrategien des
Staates zu verstehen.

Menuett für Schwert
und Krummdolclv

Am frühen Morgen des 30. Dezember
1996 wurden während eines Dangdut2
Konzerts im Ort Tanjut im Subdistrikt
Ledo, Sambas, rund 150 km nördlich der
Provinzhauptstadt Pontianak, zwei
Dayak-Jugendliche im Streit durch die
Messerstiche einer Gruppe von Angreifern

verletzt, die der kleinen
Einwanderergemeinschaft aus Madura angehörten.
Gerüchte gingen um, dass die beiden
Dayak-Burschen ihren Verletzungen
erlegen seien, worauf rund 5000 mit
Speeren, Macheten, mandau
(Kampfschwertern) und selbstgebauten Gewehren

bewaffnete Dayak umliegende
maduresische Dörfer angriffen, um die
hundert Häuser in Brand steckten und
eine unbekannte Anzahl Maduresen
erschlugen. Die Attacke der maduresi-
schen Jugendlichen und die Vergeltungsaktionen

der aufgebrachten Dayak waren
der Auftakt für zwei Monate reichlich
einseitigen Blutvergiessens, unterbrochen
von einem dreiwöchigen, von der Armee

erzwungenen Waffenstillstand. Westkali-
mantan hatte in der Vergangenheit bereits
mehrmals heftige Zusammenstösse
zwischen den beiden ethnischen Gruppen
erlebt, deren blutigster im Jahr 1979
mindestens zwanzig Menschenleben
gefordert hatte. Diesmal waren um die
520 Todesopfer zu beklagen, zu mehr als
90% auf maduresischer Seite (Human
Rights Watch 1998: 28f.; 15)3. Über 3000
Häuser wurden zerstört, die zum grössten
Teil maduresischen Familien gehört

hatten, und zwischen 15'000 und 20'000
Menschen - ebenfalls vorwiegend
Maduresen - verloren ihr Obdach. Die
Grenze der maduresischen Siedlungsgebiete,

die sich zuvor bis weit nach
Sanggau erstreckt und die gesamte
Nordwestecke der Provinz umfasst hatten,
wurde durch den Aufstand neu gezogen:
Weiter als 30 bis 50 km ausserhalb Singka-

wangs und Pontianaks und landeinwärts
der Küstenlinie zwischen den beiden
Städten lebten jetzt keine Maduresen
mehr.

Während die erste, kürzere Welle der
Unruhen auf wenige Subdistrikte des
Distrikts Sambas beschränkt blieb, erfasste
die durch maduresische Gegenschläge
Ende Januar 1997 ausgelöste zweite Welle
ein Gebiet mit einem Radius von 250 km
und wuchs sich zu einem allgemeinen
Aufstand mit dem Ziel aus, die maduresische

Bevölkerung aus der Provinz zu
jagen. Vieles spricht dafür, dass diese
Ausweitung weniger von «traditionellen»
politischen Allianzen profitierte oder
vorgegebenen ethno-politischen
Demarkationslinien folgte, als dass sie der
Dynamik von Fehde und Blutrache
gehorchte: Im Verlauf der ersten Gewaltrunde

beteiligten sich jene Lokalgruppen,
die in einem der rund zehn früheren
Zusammenstösse mit Maduresen Opfer
zu beklagen gehabt hatten, und später
stiessen die dazu, die Ende Januar
Angehörige durch die maduresischen
Vergeltungsschläge verloren hatten, durch
die die zweite Phase der Konfrontation
eingeleitet worden war (Tiras 9,1997).

In zahllosen Fällen scheinen die Dayak
ihre Opfer enthauptet und die abgeschlagenen

Köpfe auf makabre Weise zur
Schau gestellt zu haben; viele Krieger
wurden dabei gesehen, wie sie den
erschlagenen Gegnern Herz und Leber
herausschnitten, um sie zu verspeisen,
und das Blut der Opfer tranken. Berichten
zufolge schlössen sich den Dayak-Kriegs-
scharen Krieger aus weit flussaufwärts
gelegenen Gebieten und selbst von
jenseits der Grenze zu Sarawak an, Gegenden,

deren Bewohner allesamt selber
keinen direkten Kontakt zu Maduresen
hatten. In Dutzenden von ethnisch

1 Die - sehr summarischen

- Informationen zu
diesem Kapitel stammen
aus eigenen Interviews
im Konfliktgebiet, die
anlässlich einer
zweiwöchigen Untersuchung
im März 1997 zustandekamen,

aus Presseberichten

und einem unlängst
erschienenen
Untersuchungsbericht einer
amerikanischen
Menschenrechtsorganisation

(Human Rights Watch
1998).

2 Dangdut ist eine in ganz
Indonesien populäre Art
Volksmusik.

3 Die unmittelbar nach
dem Konflikt zirkulierenden

Opferzahlen, die
zwischen 2500 und 3000

lagen, konnten in der
Zwischenzeit zum Glück
massiv nach unten korrigiert

werden.

41



gemischten Orten in Sambas, dem Distrikt
Pontianak und Sanggau wurden madure-
sische Häuser und Quartiere dem Erdboden

gleichgemacht und ihre Bewohner,
wenn man ihrer habhaft geworden war,
erschlagen, während die Behausungen
von Nicht-Maduresen - durch schnell
hingepinselte Aufschriften, die die ethnische

Zugehörigkeit der Besitzer angaben,
kenntlich gemacht - unbeschädigt blieben.
Ebenfalls verschont wurden Moscheen
und madrasah (Koranschulen), die von
Angehörigen aller ethnischen Gruppen
muslimischen Glaubens gemeinsam
genutzt wurden.

Die Armee, obschon mehrfach
verstärkt, war von der Wucht des Dayak-
Aufstands überfordert und verlor
während zweier Wochen vollkommen die
Kontrolle über die Geschehnisse im
Landesinneren; sie musste sich darauf
beschränken, die maduresischen Flüchtlinge,

die in die Armeecamps drängten,
und die durch den Flüchtlingsstrom stark
angewachsene maduresische Gemeinde
der Hauptstadt Pontianak vor den
anrückenden Dayak zu beschützen.

Die Dayak bedienten sich zur
Mobilisierung eines traditionellen Mittels zur
Aktivierung von Allianzen, der Zirkulation

einer Blutschale (mangkok merah), die
neben Hühnerblut verschiedene andere
rituelle Paraphernalien enthält und
befreundeten Lokalgruppen bedeutet, sich

zur Erwiderung feindlicher Aggressionen
oder zur Abwehr gemeinsamer
Bedrohungen bereitzuhalten. Aus den Auskünften

meiner Dayak-Informanten und
Presseberichten zu schliessen, kam die
Blutschale offenbar im Lauf der Jahrhunderte

stets gegen Nicht-Dayak zum
Einsatz (es werden so unterschiedliche
Gegner genannt wie das Majapahit-Reich
im 14. Jh., die Chinesen im Hinterland
der Provinz im Jahr 1967 und ein Polizeichef,

der vier Jahre später Dayak-
Dorfchefs öffentlich geschlagen hatte, weil
sie ihre Stimmen bei den «Wahlen» für
die «Konsultative Volksversammlung»,
Suhartos Scheinparlament, nicht der
Regierungspartei Golkar gegeben hatten),
wobei durchaus denkbar ist, dass die
mangkok merah früher auch in Kriegen
zwischen Dayak-Dorfallianzen eine Rolle
gespielt haben.

Gemäss übereinstimmenden Darstellungen

aller Seiten hatten in den Dörfern
vor den Attacken Rituale mit dem Zweck
stattgefunden, Waffenhilfe von seifen
mythischer Kopfjägerheroen, der kamakng,

zu erbeten. Die kamakng, meist als sieben
Brüder dargestellt, wurden von bestimmten

Ritualspezialisten (panglima taryu) in
der Abgeschiedenheit geheimer, eigens
dafür bestimmter Orte (panyugu) um
Instruktionen für den bevorstehenden
Kriegszug angegangen, um sie dann von
sich und später von den Kriegern des
Dorfes Besitz ergreifen zu lassen. Dank
diesem als mato bekannten Kontaminationsritual

übermannen, so die Quellen, die
Kopfjägerahnen mitsamt ihrer mächtigen
Kriegsmagie die Kämpfer, löschen ihr
Bewusstsein aus und gehen in ihrer
Gestalt in den Kampf. Solange ihnen nicht
wieder auf rituellem Weg die Rückkehr an
ihre Wohnstätten im Reich der Geister
ermöglicht worden ist, verlangen die
kamakng nach Menschenblut, was, so hiess

es, den Umstand erkläre, dass die in ihrer



Gewalt befindlichen Krieger ihren Opfern
die Schlagadern aufgeschnitten und ihr
Blut getrunken hätten.

In vormoderner Zeit war das Erbeuten

von Köpfen bei Gruppen wie den
Kendayan (Kanayatn) eine wichtige
Motivation der Kriegführung (ngayo oder
ngayau) (vgl. z.B. Schadee 1931). Erfolgreiche

Kopfjäger und ihre
Verwandtschaftsgruppen luden jedoch mit den
erbeuteten Trophäen eine Verantwortung
gegenüber den erschlagenen Gegnern auf
sich, da der Brauch es verlangte, für ihre
Köpfe während mehreren Jahren kostspielige

Rituale auszurichten. Genau diese
rituelle Betreuung der Kopftrophäe ist es,

was die Kopfjagd von Kriegshandlungen
unterscheidet, bei denen Gegner aus
blossem Sadismus oder mit dem Zweck,
ihre Körper zu schänden und dadurch
Schrecken zu verbreiten, enthauptet
werden (Hoskins 1996: 2).

Eines der interessantesten Details im
Zusammenhang mit dem xenophoben
Aufstand der ersten zwei Monate des
Jahres 1997 ist die von mehreren Seiten

bestätigte Information, wonach die Dayak
sich dieser Verpflichtungen für die den
Maduresen abgenommenen Köpfe
dadurch entledigt hätten, dass sie zu
Beginn der Pogrome Rituale abhielten,
wie sie vor Jagdzügen (ngasu) gebräuchlich

sind (SiaR, 4. 3.1997). Auf diese Weise
wurde der Feind als Tier und Jagdbeute
definiert, der gegenüber die moralischen
Regeln, die für menschliche Gemeinschaften

Gültigkeit haben, ausser Kraft
gesetzt wurden. Die Dayak manipulierten
so die Parameter der herkömmlichen
Kopfjagd, ohne dass dies von den
Maduresen oder anderen interessierten
Akteuren bemerkt worden wäre. Dies legt
den Schluss nahe, dass den Dayak die
Wirkung, die sie bei anderen mit dem
Rückgriff auf diese archaische Praxis des

Kampfes erzielen konnten, wichtiger war
als die Inhalte, die mit der Echtform der
Kopfjagd in ihrer eigenen Gesellschaft
verbunden sind. Obschon bar ihrer
traditionellen sozialen und kosmologischen
Bezüge, erfüllte die Kopfjagd in ihrer
Auflage 1997 den vorgesehenen Zweck
als Mittel des Terrors.

Wie für ein Pogrom nicht anders zu
erwarten, erschöpfte sich die Programmatik

der Aufstandsbewegung im durch
keine Machbarkeitserwägungen getrübten

Maximalpostulat der Entfernung aller
Maduresen aus Westkalimantan. Nur eine
Minderheit der Dayak konnten sich
wenigstens eine Neuansiedlung der
Maduresen in Gebieten in der Provinz,
in denen keine Dayak lebten, vorstellen,
abgesichert durch Regierungsgarantien,
die Maduresen zur Respektierung lokaler
Sitten4 und zur Einhaltung der von der
Armee vermittelten Abkommen zu
zwingen.

Gerüchteweise kam es anlässlich der
verschiedenen Versuche der Streitkräfte,
die beiden Seiten durch zeremonielle
Friedenspakte zum Gewaltverzicht zu
bewegen, zur Proklamation von
Forderungskatalogen durch lokale Dayak-
Führer, doch liess sich der genaue Inhalt
dieser Plattformen (weil von keiner Seite
öffentlich gemacht) nicht ermitteln.
Stimmen jedoch die Informationen einer
Dayak-Nichtregierungsorganisation in
Pontianak, befassten sich etwa im Fall
einer in Senakin (Distrikt Pontianak) dem
Militär überreichten Sieben-Punkte-Liste
etliche Forderungen überhaupt nicht mit
dem maduresischen Gegner, sondern mit
dem im Konfliktgebiet verbreiteten Gefühl
der Dayak, sozial an den Rand gedrängt
und in Westkalimantans Provinzpolitik
ohne Stimme zu sein. Teilnehmer an den
Unruhen wie auch Dayak-Intellektuelle
gaben immer wieder an, die Pogrome
auch als Proteste mit der Provinzregierung

und den Behörden in Jakarta als
Adressaten verstanden haben zu wollen.

Friedlose Minderheit:
die Maduresen

Madura, eine vergleichsweise kleine
Insel vor der Nordostspitze Javas, ist ein
unfruchtbarer, von der Sonne ausgedörrter

Landstrich ohne nennenswerte
Industrie. Die Menschen leben von

4 Gemeint war damit
hauptsächlich das
Ablegen von Waffen beim
Betreten von Dayak-
Häusern und der Verzicht,
Meinungsverschiedenheiten

im Alltag mit
Waffengewalt zu verfolgen.



Viehzucht, Salzgewinnung und Fischerei,
daneben gibt es noch etwas Ziegenzucht,
Obst- und Tabakanbau und Koprapro-
duktion (Koentjaraningrat 1972: 53). Seit

Jahrhunderten sucht Maduras überschüssige

Bevölkerung ihr Heil in der Auswanderung

nach Java und seit Anfang dieses

Jahrhunderts auch nach den dünner
besiedelten Ausseninseln des Archipels, so
dass heute mehr Maduresen ausserhalb
Maduras als auf der Mutterinsel selber
leben.

Die maduresische Einwanderung nach
Westkalimantan begann in beschränktem
Ausmass zu Beginn dieses Jahrhunderts,
als die Holländer Arbeitskräfte zum Bau

von Strassen in die an Gold und Diamanten

reiche Provinz holten, um sich in den
30er und 40er Jahren zu beschleunigen,
als Tausende von ihnen Beschäftigung im
Holzeinschlag und später als Tagelöhner
und Kontraktarbeiter bei der Anlage von
Plantagen fanden. Auch in den 60er
Jahren, als der indonesische Staat neue
Strassen bauen liess, um die Erschliessung

des Mittellaufes des Kapuas
voranzutreiben, griff man auf maduresische
Arbeiter zurück, und seit jener Zeit wuchs
diese Einwanderergemeinde kontinuierlich

an - allein zwischen 1981 und 1997

von 62'000 auf die zum Zeitpunkt der
Unruhen geschätzten mehr als lOO'OOO

Menschen. Mit einem Anteil von ca. 2,67%

an der Gesamtbevölkerung der Provinz
sind die Maduresen eine der kleineren
Immigrantengemeinschaften Westkali-
mantans, zahlenmässig weit unbedeutender

als etwa die Chinesen5. Bis zu den
Unruhen 1997 erstreckten sich die ma-
duresischen Siedlungsgebiete neben der
Hauptstadt Pontianak und die unmittelbaren

Küstengebiete auch auf küstenfernere

Landstriche der Distrikte Pontianak,
Sambas und Ketapang6.

Die Maduresen gelten überall, wo sie

hinkommen, als energische, fleissige
Leute, die auch schwere Arbeit nicht
scheuen. In den ländlichen Gebieten
Westkalimantans leben sie - wenn sie
Land besitzen - als Kleinbauern, die
Nassreis anbauen, während Neuzuzüger
Arbeit als Steineklopfer, Gummizapfer
oder Plantagenarbeiter suchen. In den

städtischen Agglomerationen finden sie

ihr Auskommen als Tagelöhner auf dem
Bau, als Rikschafahrer, Fährleute oder
Strassenhändler, während die Frauen
Früchte und Gemüse verkaufen.

Ihre schwache wirtschaftliche Stellung
macht die maduresische Immigrantengemeinde

durch einen ausgesprochenen
Gemeinschaftssinn und gut funktionierende

Netzwerke wett, die Neusiedler mit
Maduresen anderswo und in der Heimat
verbinden; man siedelt zusammen und
tendiert zu ethnischer Segregation (in
Pontianak z.B. gibt es praktisch rein
maduresische Quartiere), zieht nach
Möglichkeit Verwandte nach und hat sich
in der Stadt in weit stärkerem Mass als
andere Gruppen in geschlossenen Berufsgilden

(z.B. maduresische becak [Rikscha]-
Fahrer, Kleinhändler etc.) organisiert.

Die Maduresen stehen im Ruf, glühende

Muslime und trotz (oder gerade
wegen) der Tatsache, dass sie in alle
Winde verstreut leben, ausgesprochen
stark in ihrer traditionellen Lokalkultur
verhaftet zu sein. Dieser Parochialismus,
gepaart mit einer - gemessen an javanischen

Verhaltensidealen - ausserge-
wöhnlichen Direktheit im Ausdruck von
Emotionen und der Tendenz, von anderen
ethnischen Gruppen getrennt zu leben,
dürften daran schuld sein, dass die
Maduresen so unbeliebt sind wie
wahrscheinlich keine andere ethnische
Gruppe im indonesischen Vielvölkerreich
(vgl. z.B. Human Rights Watch 1998: 6).
Sie gelten gemeinhin als bäurisch und
ungeschliffen (kasar), hitzköpfig und
streitlüstern, als notorische Unruhestifter und
Messerstecher. Von Seiten von Dayak wie
Nicht-Dayak in Westkalimantan sind
häufig Klagen zu hören, dass Maduresen
weder das Eigentum anderer Leute noch
irgendwelche lokalen Regeln und
Gepflogenheiten respektierten.

Die Unbeliebtheit der Maduresen bei
den Dayak hat aber vor allem auch den
Grund, dass sie - so die Dayak - den
celurit (Krummdolch) nie ablegten, was
selbst geringfügige Streitigkeiten schnell
in Blutvergiessen ausarten lasse. Analysiert

man die zahlreichen Vorfälle in der
jüngeren Geschichte der Provinz, bei

5 Kalimantans
bevölkerungsreichste Provinz
zählte Ende 1996 knapp
4 Mio. Einwohner. Sie
verteilen sich wie folgt
auf die verschiedenen
ethnischen Gruppen:
Dayak 40% (oder 1,6
Mio.); Malaien 40% (1,6

Mio.); Chinesen 11%
(440'000); Maduresen
2,67% (106'800); Übrige
(Javaner, Bugis, Batak
etc.) 6,33% (253'200). In
der Kapitale Pontianak
sind die Gewichte anders
verteilt: hier machen die
Chinesen um die 30%,
die Maduresen 13%, die
Dayak hingegen bloss
1,4% der Bevölkerung
aus.

6 Interessanterweise
wurde aus Ketapang kein
einziger Übergriff gegen
Maduresen gemeldet,
was wohl damit
zusammenhängt, dass sich hier
im Gegensatz zu Sambas
und Pontianak die
Siedlungsgebiete der beiden
Gruppen kaum berühren.



denen Maduresen und Dayak mit tödlichen

Folgen aneinandergerieten, stellt
man in der Tat fest, dass sie in der Regel
durch Handlungen von Dayak ausgelöst
wurden, die die Maduresen als beleidigend,

ehrverletzend oder diskriminierend
empfanden und deshalb mit celurit-
Attacken beantworteten. Akte der Selbsthilfe,

bei denen der celurit zur Wahrung
von Würde und der Wiederherstellung
der verletzt gewähnten Ehre eingesetzt
wird, sind auf Madura als carok bekannt
(Smith 1996:1). Glenn Smith zufolge, der
den Einsatz des Krummdolchs auf
Madura in seine psychologischen, sozialen
und politischen Bezüge zu setzen versucht
hat, sind Dispute um Frauen das häufigste
Motiv für Angriffe mit dem celurit, doch
auch um Geld, Wasser zur Bewässerung
und Land streitet man sich oft mit dem
Krummdolch (Smith 1996: 1). Wie Smith
zeigt, geben celurit-Anwender nicht viel
auf westlich-abendländische noch auf im
indigenen Kalimantan verbreitete Vorstellungen

davon, was einen «ehrenhaften
Kampf» ausmacht: viele Angriffe erfolgen

von hinten und treffen unbewaffnete
Männer. Da die Dayak den offenen Kampf
der verdeckten Gewaltapplikation vorziehen,

stellen die diametral verschiedenen
Vorstellungen über die rechte Art des
Tötens eine weitere Quelle kultureller
Irritation im Umgang zwischen den
beiden ethnischen Gruppen dar.

Der Hass der Dayak auf die Maduresen

wird von vielen anderen ethnischen
Gruppen in Westkalimantan geteilt, und
die Unruhen haben den Eindruck
erweckt, dass die Dayak zumindest im
stillschweigenden Einvernehmen mit
anderen ethnischen Segmenten der
Siedlergemeinschaft handelten. Möglicherweise

haben sich im allgemeinen
Durcheinander auch Nicht-Dayak an den

Ausschreitungen und Plünderungen
beteiligt (Human Rights Watch 1998:13).

Um hinter dem Antagonismus jedoch
noch andere Ursachen als bloss kulturell
bedingte «schlechte Chemie» sehen zu
können, lohnt der Griff zu den Arbeiten
von Autoren, die den maduresischen
Einwanderern unvoreingenommener
gegenüberstehen. Avé und King (1986:

97f.) etwa schildern sie als ausgesprochen
flexible und erfolgreiche Migranten. In
den ländlichen Gebieten Kalimantans
schafften es diese genügsamen Bauern,
sich auf die nährstoffarmen Böden
einzustellen und innert kurzer Zeit zu der auf
den Böden des Tropenwaldes nachhaltigsten

Landwirtschaftsmethode, dem
Schwendbau, überzugehen. Im Gegensatz

etwa zu javanischen Transmigranten,
die oft vor den Problemen, die sie

antreffen, kapitulieren, sind die Maduresen

Einwanderer, die bleiben und sich,
getragen von ihrer starken Gruppensolidarität,

deshalb selbst in abgelegenen, von
Dayak dominierten Gegenden zu behaupten

wissen.
Wir erhalten so ein politökonomisches

Korrektiv zur These der gegenseitigen
kulturellen Abstossung: Auf einer wichtigen

Ebene scheint es sich hier um
wirtschaftliche Verteilungskämpfe zwischen
direkten Konkurrenten im Konflikt um
Land zu handeln. Die von den Dayak mit
Verbitterung und Wut kommentierte
Eigenheit der Landnahmepraxis madure-
sischer Pioniere, sobald sie sich - dank
dem Entgegenkommen der Dayak-Land-
besitzer - am neuen Ort niedergelassen
hätten, weiteres Land zu besetzen, das
sie an nachrückende Verwandte vergäben,

macht im Licht einer kollektiven
Überlebensstrategie im Kampf um Land
ebenfalls Sinn. Die sprichwörtliche
Gewaltbereitschaft der Maduresen würde
sich dann als notwendige Anpassung an
die expansive Siedlungspolitik, die diese
Minderheit betreibt, darstellen: Nur mit
dem Mittel des Terrors sind die
Einheimischen soweit zu bringen, die
Vervielfachung ungebetener Einwanderer
hinzunehmen, die letzteren selber als das

einzige Rezept erscheint, im Kampf um
eine Existenz im unzimperlichen Milieu
der «Grenze» zu überleben.



Terra Incognita:
die Dayak im
Konfliktgebiet

Als Resultat einer starken und frühen
staatlichen Durchdringung dominieren
heute in der Provinz - mit Ausnahme der
Kapuas-Quellgebiete - kleine, verstreute
Dayak-Gemeinschaften, die ethnisch
schwach gegeneinander abgegrenzt sind
und eher konfuse und fragmentierte
historische Traditionen haben (Avé 1972:186).

Weil man ihre politische Zersplitterung

und die sprachliche und kulturelle
Nähe zu den dominanten Malaien für das
Resultat rezenter Akkulturation hielt und
weil sie schon früh - in vielen Fällen gar
ohne Zutun der Holländer - militärisch
gebrochen worden waren, stiessen die
Gruppen, die den heutigen Distrikt
Sambas und den unteren und mittleren
Teil des Kapuas-Beckens bewohnten, auf
ungleich geringeres ethnologisches Interesse

als die aufrührerischen Iban beidseits
der Grenze und vermeintlich isolierte

Gruppen wie die Kayan und Ot Danum
in den abgelegenen Quellgebieten der
Provinz (Roekaerts 1986: 20).

Die bisweilen von Hügelzügen
unterbrochenen Ebenen zwischen dem Kapuas-
Unterlauf und der Grenze zu Sarawak,
die den Schauplatz des Blutvergiessens
zu Beginn des Jahres 1997 bildeten,
werden von ehemals tribalen7 Gruppen
bewohnt, die in der Literatur in der Regel
einem von zwei vagen ethnolinguistischen
Konglomeraten zugeordnet werden: den
Land Dayak oder den sogenannten
«Malaiischen Dayak»8 (vgl. Avé und King
1986). Den lamentablen Forschungsstand
spiegeln dürre Einträge in ethnographischen

Übersichtsarbeiten wie der von Avé,
King und De Wit (1983), in der es

beispielsweise von den Land Dayak heisst,
dass sich hinter diesem «vagen Begriff»
«eine Unzahl ungenügend bekannter
Dayak-Gruppen» verberge, die sich von
anderen Dayak-Bevölkerungen vor allem
dadurch unterscheiden liessen, dass in
ihren Dörfern früher neben einem
Langhaus auch ein «Kopfhaus» runden
Grundrisses stand, dass das Quartier der
Junggesellen und das Zentrum männer-
bündischer, mit dem Krieg verbundener
Aktivitäten war und der Verwahrung
von Schädeln erschlagener Feinde diente
(ebd.: X).

Der Grossteil der Dayak-Gemeinden
in den von den Unruhen betroffenen
Gebieten der Distrikte Sambas, Pontianak
und Sanggau lebt vom Schwendbau und
Nassreisanbau, häufig ergänzt durch
Gummizapfen. In den v.a. in Sanggau und
den küstenfernen Landstrichen des Ponti-
anak-Distrikts konzentrierten Plantagengebieten

kommen als cash-crop bisweilen
Ölpalmfrüchte hinzu, die von Palmen auf
Kleinparzellen gewonnen werden, welche
von den Plantagenbetrieben im Tausch

gegen Land zur Verfügung gestellt
wurden (Dove 1997:13). Für den Grossteil
der Dayak-Subsistenzbauern lässt sich
seit längerem eine Hinwendung zum
Nassreisanbau (mit künstlich irrigierten
oder regenbewässerten Feldern) auf
Kosten des Schwendbaus feststellen. In
den Binnengebieten Westborneos ist
Gummi bei weitem das wichtigste cash-

7 Wie weiter unten noch
auszuführen sein wird,
sind die Dayak-Ökono-
mien der Unruhegebiete
über ihr Standbein in der
cash-crop-Produktion
(Kopra, Latex, Palmöl)
weitgehend in die nationale

und internationale
Wirtschaftsordnung
eingebunden. Die Prozesse

der Verbäuerlichung
sind hier soweit
fortgeschritten, dass es

genaugenommen kaum mehr
Sinn macht, von «tribalen
Gesellschaften» zu
sprechen.

8 Der Begriff wird in der
Folge ohne Anführungsund

Schlusszeichen
verwendet.



crop, während es an der Küste bis in die
60er Jahre Kopra war.

Diese Intensivierungsprozesse in den
von den Pogromen betroffenen Gebieten
antworten auf in diesem Jahrhundert
kontinuierlich gewachsene Bevölkerungen.

Westkalimantans durchschnittliche
Bevölkerungsdichte ist mit 22 Perso-
nen/qKm (vgl. Biro Pusat Statistik 1993)

zwar gering, doch die Unterschiede
zwischen Küstenbereich und Kapuas-
Unterlauf einerseits und den
Binnendistrikten Sintang, Kapuas Hulu und
Ketapang sind diesbezüglich gewaltig:
Sambas und Pontianak - notabene der
Hauptschauplatz der Konflikte zwischen
Maduresen und Dayak - haben eine mehr
als zehnmal höhere Bevölkerungsdichte
als die drei erwähnten Distrikte an der
Peripherie (Ward und Ward 1974: 532).

Land Dayak und Malaiische Dayak
gelten im Vergleich mit anderen indigenen
Gesellschaften Borneos als egalitär (King
1993: 49-53). Gesellschaften dieses Idealtyps

kommen ohne erbliche Ränge und
Klassenstrukturen aus, können aber - wie
die dafür oft als Beispiel genannten Iban -
durchaus Rivalität um Status und Prestige
kennen. Ihr Repertoire politisch relevanter

Statuspositionen und Spezialisierungen
wies in vorkolonialer Zeit verschiedene
rituelle Funktionsträger wie Schamanen
und - das scheint bezüglich der in die
Pogrome verwickelten Malaiischen Dayak
von besonderer Bedeutung - «Kriegsanführer,

Helden und ausserordentlich
erfolgreiche Kopfjäger» (Guerreiro 1994: 6)

auf. Tatsächlich scheinen bei den
Kendayan vor der Pax Neerlandia Krieg
und Kopfjagd das Fundament für eine
Rangordnung gebildet zu haben. Der Weg
zur Elitezugehörigkeit führte offenbar
unter traditionellen Verhältnissen über
die Verfügung über magische Ressourcen
und Kriegsgeschick, und gewisse Familien

mit berühmten Kopfjägern in der
Ahnenreihe genossen besonderes
Ansehen, weil sie ihre Abstammung
direkt von den heldenhaften, mit Kopftro-
phäen dekorierten Vorfahren, den
kamakng, ableiten konnten (Vierling 1990:

153; 362). Manches deutet daraufhin, dass

die lokalen Kriegskommandanten (pangli-

ma perang), die nach Ankunft der
Blutschale im Dorf an einem Ritualort die
kamakng riefen und über die die nach Blut
dürstenden Geister als erste kamen, aus
solchen Kopfjäger-Dynastien stammten
und mit ihrer Führungsrolle Machtansprüche

im Rahmen der überkommenen
sozialen Rangordnung bekräftigten.

Spezialisiertes Kriegspersonal, eine
Werteordnung, die die Gewalttätigen
belohnt, Ahnen, die nach Blut verlangen
und Nachfahren, die hart an der Schwelle
des dritten nachchristlichen Jahrtausends
offensichtlich nach alter Väter Sitte die
Köpfe anderer Leute an sich nehmen: Wie
es für das streitbare indigene Borneo nicht
anders zu erwarten war, scheinen wir es

mit Gesellschaften zu tun zu haben, die
«Gewalt zu einem wichtigen Teil ihrer
Kultur und ihres Selbstverständnisses
gemacht haben» (Hoskins 1996: 5).
Seltsamerweise jedoch bestätigt die ethnographische

Literatur diesen Befund nicht,
gelten doch beispielsweise die Land
Dayak Sarawaks als «ängstliches,
zurückgezogenes, scheues und introvertiertes
Volk» (Minos 1993:241), geprägt von einer
bitteren und traumatischen Geschichte,
die sie sowohl den Herrschern von Brunei
als auch marodierenden Iban ausgeliefert
hat. Diesen scheinbaren Widerspruch
zwischen der gleichzeitigen Existenz von
lebendigen Institutionen des Kriegs in
Gesellschaften der «tribalen Zone» (Ferguson

und Whitehead 1992) und deren sich
in defensivem Alltagsverhalten
niederschlagenden, inferioren Stellung in regionalen

militärischen Hierarchien habe ich
anderswo aufzulösen versucht (Geiger,
im Druck). Gesellschaften wie die Land
Dayak und Malaiischen Dayak, obschon
über Generationen Zielscheiben des
Terrors tribaler und staatlicher Anderer,
haben die Fähigkeit, ihrerseits Terror
auszuüben, interessanterweise bis heute
nicht eingebüsst.



Blut, Boden,
Bösewichte:
Drei Argumente

Dayak-Intellektuelle als auch das Gros
der journalistischen und vereinzelten
wissenschaftlichen Stimmen, die sich
bislang zum Aufstand geäussert haben,
führen die Gewalt entweder auf die
verhängnisvolle kulturelle Unvereinbarkeit

der Antagonisten, auf die wirtschaftliche

und politische Marginalisierung der
Ureinwohner, oder aber auf die Manipulation

beider Seiten durch Dritte zurück.
Ich habe diese drei Thesen und die von
ihren Vertretern aufgebotenen Fakten an
anderer Stelle ausführlich dargelegt und
zu bewerten versucht (vgl. Geiger, im
Druck), weshalb ich es hier bei einer
knappen Rekapitulation meiner Schlüsse
bewenden lasse.

geringfügigsten Anlass eine Verletzung
ihrer Ehre zu wittern -, doch erweist sich
bei genauer Prüfung der Anlässe, die seit
den 60er Jahren zu Blutvergiessen
zwischen Maduresen und Dayak geführt
haben, dass es sich dabei nur
vordergründig um triviale «Ehrangelegenheiten»

handelte. In fünf von neun Fällen
waren die Streitgegenstände, die madure-
sische Männer zu carok-Attacken gegen
Dayak bewegten, Land (bzw. Nutzungsund

Besitzrechte darüber) oder agrarische
Ressourcen (Gras, Teile der Reisernte).
Aus der Chronologie der Zusammen-
stösse zwischen heissblütigen Migranten
und atavistischen indigenen Rächern wird
so das vielaktige Zeugnis eines
Verteilungskampfes zwischen zwei
Bauerngruppen, die sich mittels kulturell
vorgegebener Gewaltstrategien um den
sich verknappenden Boden (bzw. dessen

Produkte) in den am dichtesten besiedelten

ruralen Gebieten nicht nur West-,
sondern ganz Kalimantans konkurrenzieren.

Blut: Das Argument des

problematischen «kulturellen
Erbes»

Die meisten Analysen und Kommentare

zu den Pogromen argumentieren,
dass bestimmte Eigenschaften des «kulturellen

Erbes» der beiden Gruppen die
Tragödie sozusagen unausweichlich
hätten werden lassen. Vor allem die Streitlust

der Maduresen und ihre Neigung,
Blut zu vergiessen, kollidiere fatal mit
dem Komplex der Blutrache in den
Dayak-Gesellschaften. Entgegengesetzte
Auffassungen über die ehrenhafte Art, zu
töten (siehe weiter oben) Hessen die
ohnehin schon schwierigen Beziehungen
zwischen den beiden Gruppen zusätzlich
bitter werden.

Zwar ist es nicht zu weit hergeholt,
die Maduresen mit einem Wort Paul
Sterlings (1960) als «chip-on-the-shoulder-
Gesellschaft» zu bezeichnen - also eine
Gesellschaft, deren Kodex von ihren
(männlichen) Mitgliedern verlangt, im

Boden: Das Marginali-

sierungsargument

Zusammen mit dem Argument des
konfliktiven «kulturellen Erbes» nehmen

politökonomische Thesen zu den
Ursachen der Unruhen in den bislang
dazu erschienenen Berichten am meisten
Raum ein. Gemäss dem Tenor dieser
Erklärungsversuche haben die schrittweise

Verdrängung der Dayak von ihrem
Land, die daraus folgende Pauperisierung
sowie die Tatsache, dass sie von der politischen

Macht in der Provinz weitgehend
ausgeschlossen sind, bei ihnen in einem
Mass für Frustrationen gesorgt, dass sich
diese irgendwann einmal gegen irgendeinen

Teil der Neuzuzüger mit Gewalt entladen

mussten.
Tatsächlich führt angesichts der jüngeren

Agrargeschichte Westkalimantans und
der ausschliesslich auswärtige Akteure
begünstigenden staatlichen
Entwicklungspolitik in der Provinz kein Weg an



der Frage nach der Verteilung des Bodens
und der politischen Patronage vorbei. Die
Konfliktgebiete hatten in substantiellem
Mass Transmigrationssiedlungen und
- häufig damit kombiniert - teilweise
grosse Kautschuk- und Palmölplantagen
zu absorbieren. Bei beiden Formen der
Fremdentwicklung ihres Landes wurden
die lokalen Dayak-Gemeinden vor die
Wahl gestellt, sich den Vorhaben als
«lokale Transmigranten» und Kleinpächter

mit der Aussicht auf zeitweilige
Lohnarbeit und ein Einkommen aus dem
Verkauf von cash-crops anzuschliessen,
oder aber mehr oder weniger entschädigungslos

enteignet zu werden.
Eingestandenermassen hat dieser meist unter
massiven Drohungen zustandegekommene

Landraub viele Dayak erbost und
verbittert, zumal sich der von Plantagenbetrieben

und Behörden verheissene
Wohlstand nicht einstellen will (Dove
1997: 13f.), und es ist eine Tatsache, dass
diese Arten der Fremdnutzung die oft
schon prekäre Bodenknappheit zusätzlich

verschärfen. Trotzdem gibt es meiner
Meinung nach triftige Einwände dagegen,
den Stellenwert der wirtschaftlichen
Marginalisierung und der unerfüllten
Entwicklungshoffnungen der Dayak im
Problemgebiet allzu hoch zu veranschlagen.

Zum einen ist das Problemgebiet
mitnichten das einzige in Indonesien, dem
im Verlauf der letzten Dekaden solche
Formen von «development aggression»
(TABAK Hg. 1990) zugemutet wurden,
und auf keinen Fall das am schwersten
davon betroffene. Die Provinzen Nordsumatra

und Riau verloren beide bisher
mehr als das Doppelte der Landfläche an
Plantagenbetriebe, die für Westkalimantan
angegeben wird, ohne dass die einheimische

Bevölkerung darauf mit Agrarrevol-
ten oder anderen Unmutsbezeugungen
reagiert hätte. Dasselbe gilt für die
Transmigration: Obschon Westkalimantan als

Zielgebiet dieser staatlich organisierten
Umsiedlungen recht hohe absolute Zahlen
ausweist und nationale Spitzenplätze
belegt, steht es bezüglich der effektiven
Belastungen, die diese Zufuhr von
Siedlern der Lokalbevölkerung brachte,

klar hinter den führenden Provinzen wie
Riau und Südsumatra zurück. Innerhalb
Kalimantans hatte Zentralkalimantan in
den 80er Jahren im Vergleich mit
Westkalimantan umgerechnet auf die ansässige
Bevölkerung fast das Doppelte an
Transmigranten zu verkraften, und innerhalb
Westkalimantans selber wurden ab 1979

andere als die Unruhedistrikte als
Zielgebiete forciert; 1990 machten im
diesbezüglich führenden Sintang Transmigranten

22,7% der Bevölkerung aus, das
Vierfache des Anteils, den Sambas oder
Sanggau ausweisen.

Aus keinem der genannten Gebiete
ausserhalb des Unteren Kapuas in
Westkalimantan sind gefährliche
Reibungen zwischen alteingesessenen
Bevölkerungen und Transmigranten
bekanntgeworden. Überhaupt stossen die
offiziellen Umsiedler weder in Sintang
- in Westkalimantan von der Arithmetik
her der naheliegendste Schauplatz von
gegen Transmigranten gerichteter
Aufruhr - noch in den Unruhegebieten
selber auf manifeste Ablehnung; nicht von
ungefähr wurden während des Aufstandes

nur die wenigen Transmigrationssiedlungen

in Mitleidenschaft gezogen,
in denen Maduresen lebten. Die Dayak
selber bringen ihre Probleme und ihr
Handeln während des Aufstandes nicht in
direkten Zusammenhang mit den
offiziellen Umsiedlungsprogrammen, denen
man zugute hält, dass sie wichtige
Infrastruktur wie Strassen in die Gegend
gebracht hätten. Nicht - wie manchenorts

behauptet - die rücksichtslose
Forcierung der als solche deklarierten
Transmigration, sondern die staatliche
Weigerung, die Zuwanderung spontaner
Migranten in tribale Gebiete zur Kenntnis
zu nehmen und als Problem zu erkennen,
hat die Katastrophe in Westkalimantan
(mit)verschuldet. Den Dayak scheint es

weitgehend gleichgültig zu sein, auf
welche Weise - ob auf Einladung und mit
Unterstützung Jakartas oder nicht -
Einwanderer zu ihnen gelangen, solange
diese sich im Grenzgeschehen nicht mit zu
aggressiven Strategien zu behaupten
versuchen.

Im Erleben der Dayak der Unruhege-



m
biete heisst Marginalisierung vor allem
auch Verweigerung der politischen
Mitsprache in der einst von ihnen
mitgestalteten Arena der Provinzpolitik9. Bis
heute dominieren hier die Nachfahren
der malaiischen Sultanatseliten das politische

Leben, sind materiell am besten
gestellt und haben beträchtlichen Einfluss
in der Wirtschaft. Sie sind nahe daran,
eine absolute Mehrheit der Sitze im
Provinzparlament innezuhaben und
dürften die Hälfte aller Verwaltungsstellen
besetzen. Die Armee ist demgegenüber
javanisch dominiert (Roekaerts 1986: 20-

23). Die Dayak hingegen stellen heute

- kein schlechter Massstab für ihre politische

Bedeutungslosigkeit - nur gerade
einen unter den Vorstehern (bupati) der
sechs Land- und des einen Stadtdistrikts
der Provinz. Da Patronage in ethnischen
Kanälen fliesst, haben Dayak bei der
Besetzung von Stellen im öffentlichen
Dienst wie auch bei Holzeinschlags- und
Bergwerksfirmen gemäss eigenem Bekun-
den oft das Nachsehen gegenüber
Einwanderern oder eingesessenen Malaien,

was sie mit grossem Unmut erfüllt.
Zweifellos sind mit der Frustration der

Dayak über den Umstand, mit fremden
Vögten leben zu müssen und alle Ämter
und Fleischtöpfe mit deren Anhang
besetzt zu finden, wichtige Aspekte der
allgemeinen Unzufriedenheit im Konfliktgebiet

angesprochen. Die Wahl der
Maduresen als Zielscheibe dieser Demarche

im «Kampf um den Staat» (Wimmer
1994) und die Renten, die dieser zu vergeben

hat, bleibt hingegen schleierhaft, da es

sich bei ihnen in der Provinz genauso um
politische Aussenseiter handelt wie bei
den Dayak selber. Auch auf der Skala
sozialen Prestiges und materiellen
Wohlstands gehören die Maduresen zum
Bodensatz der Grenzergesellschaft West-
kalimantans. Konkurrenten um den
Boden sind sie zwar zweifellos, doch
fallen sie dabei weit weniger ins Gewicht
als die Plantagenunternehmen, und
Rivalen um Posten und Pfründe sind sie
beim besten Willen nicht. Das Marginali-
sierungsargument rennt sich also fest,
denn gemäss seiner Logik haben sich die

Dayak der Problemgebiete gegen die

Falschen erhoben. Und nimmt man - wie
erwähnt - die vergleichsweise gelinde
Schwere der wirtschaftlichen
Verdrängungsprozesse, denen die Dayak in den
Unruhegebieten ausgesetzt waren, zum
Nennwert, haben sich gegen diese
Falschen noch einmal die Falschen
erhoben.

Bösewichte: Das Argument
der Manipulation durch Dritte

Repressive politische Ordnungen mit
ihrer Tendenz zur Informationskontrolle
sind überall auf der Welt Brutstätten für
volkstümliche Verschwörungstheorien.
Indonesier aller Gesellschaftsschichten
und politischen Lager haben denn auch
bemerkenswerte Fertigkeiten entwickelt,
hinter den oft verwirrlichen Geschehnissen

in ihrem Land das zielgerichtete
Wirken sinistrer Kräfte zu entdecken. Eine
beliebte Erklärungsfigur für komplexe,
mehr gerüchteweise als durch aufklärerische

Medienarbeit bekannte Ereignisse ist
der okmim penghasut, der - meist dem
Staat zuarbeitende - agent provocateur, der
einfache Leute dazu bringt, Dinge zu tun,
die ihnen sonst nie im Leben einfallen
würden.

Die unterschiedlichsten Institutionen
und Individuen sind im Verlauf der
Pogrome in Verdacht geraten oder offen
bezichtigt worden, bestimmte Phasen der
Unruhen angestiftet zu haben - unter
ihnen in erster Linie die Sicherheitskräfte,
aber auch Journalisten, Intellektuelle und
prominente und weniger prominente
Persönlichkeiten aus beiden Lagern. Dem
Manipulationsargument öffnet sich vor
allem da ein Feld, wo es um den grossen
Operationsradius der xenophoben Massen

geht, und wo die auffällige Untätigkeit
von Truppen und Polizei zu verschiedenen

Zeitpunkten der Ausschreitungen zur
Diskussion steht.

Die weniger manichäische Spielart
der zum Konflikt kursierenden
Verschwörungstheorien, der gemäss Militär
und Polizei die einmal ausgebrochenen

9 Unter Sukarno gewann
1955 eine Dayak-Partei
(die Partai Dayak) die
Lokalwahlen und stellte
in der Folge den Gouverneur

und vier von sechs

Distriktvorstehern. Nach
der Machtübernahme
von Suharto und dem
Militär wurde die Partai
Dayak verboten und ihre
Exponenten wegen
angeblicher kommunistischer

Sympathien von
ihren Ämtern entfernt.

50



Unruhen für ihre Zwecke - die entweder
revanchistischer Natur10, provinzpolitisch
motiviert oder an Zielen wie einer landesweiten

Signalwirkung oder der Diskredi-

tierung von Gegenspielern des
Präsidenten orientiert gewesen sein
können - zu nutzen versuchten, erscheint
mir selber durchaus plausibel. Sie besagt
aber letztlich nichts zum Konfliktausbruch
und seinen Ursachen, sondern höchstens
etwas zu den Handlungskalkülen
bestimmter, vom Konflikt mitgerissener
Akteure, und besitzt deshalb - zumindest
für die Ereignisse von 1997 - nur minderen

Erklärungswert.

Reisläufer des

Regimes: 1967 und
die Folgen

Was den Topos des verborgenen
Drahtziehers, der andere (genauer: die

gern als friedfertig stereotypisierten
Dayak der Konfliktgebiete) zu unsagbaren
Greueln anstiftet, für Westkalimantan
letztlich besonders verführerisch macht,
ist der Umstand, dass im wesentlichen
dieselben Gebiete genau 30 Jahre früher
bereits einmal Pogrome gegen eine andere

Immigrantengruppe (die Chinesen) erlebten,

die - darin sind sich alle Quellen, die
auf die damaligen Ereignisse Bezug
nehmen, einig - tatsächlich von Dritten
angestiftet worden waren.

Bis heute fällt Westkalimantan durch
seine bedeutende Gemeinde ethnischer
Chinesen auf, die sich in Sambas, Ponti-
anak und Sanggau seit dem 18. Jh.

- einzigartig für Indonesien - in grosser
Zahl als Kleinbauern versuchten. 1967

geriet diese Gemeinschaft in den Strudel
der Machtübernahme Suhartos und der
landesweiten Verfolgung der wegen
angeblicher kommunistischer Sympathien
geächteten chinesischen Minderheit. Im
Grenzgebiet zu Malaysia sahen sich die
Chinesen dem dreifachen Vorwurf ausgesetzt,

Parteigänger einer im Grenzgebiet
operierenden, sich aus chinesischstäm¬

migen Malaysiern zusammensetzenden
Guerilla zu sein, geflüchteten kommunistischen

Elementen der indonesischen
Armee Unterschlupf zu bieten und bezüglich

des gespannten Verhältnisses zum
Nachbarland unklare Loyalitäten zu
haben (Jenkins 1978b: 25).

Bei der Suche nach den in den
Dschungel Westkalimantans geflüchteten
Armeekadern als auch im Buschkrieg mit
der Sarawak People's Guerilla Front
(PGRS) lange Zeit erfolglos, suchte die
Armee seit Beginn des Jahres 1967 nach
Mitteln und Wegen, diese von der
Unterstützung in der Bevölkerung abzuschneiden.

Dies meinte man dadurch erreichen
zu können, dass man im Grenzgebiet
soviele Chinesen wie möglich umsiedelte
(Mackie 1976:126). Weil der Versuch der
Vertreibung per Dekret gescheitert war,
scheint man sich in Militärkreisen der
Dayak erinnert zu haben, die dabei helfen
sollten, die Chinesen hinauszukomplimentieren

und die Verstecke der
kommunistischen Verbände aufzuspüren. Da das
Verhältnis zwischen der indigenen
Bevölkerung und den Chinesen auf dem Land
jedoch weitgehend spannungsfrei - wenn
nicht sogar freundschaftlich - war und
die Dayak der Grenzgebiete sich wenig
aus der indonesischen Armee und ihrem
Kampf gegen die Guerillas und abtrünnige

Truppen machten (Feith 1968: 134),
mussten die Dayak für das Militär gewonnen

und gegen die Chinesen aufgebracht
werden. Damit war die Stunde Oevang
Oerays gekommen, des ersten und einzigen

Dayak-Gouverneurs der Provinz, der
1966 im Zug der Konsolidierung der
Macht Suhartos und dessen Bereinigung
der Parteilandschaft abgesetzt worden
war.

J. C. Oevang Oerey und andere Dayak-
Politiker der ersten Stunde waren die

grossen Verlierer des Sturzes der «Alten
Ordnung» in der Provinz gewesen.
Angesichts der Nöte der Generäle mit den

flüchtigen Kommunisten und deren
vermeintlichen Unterstützern witterte
dieser gewiefte Politiker im Herbst 1967

die Chance, seine Staatstreue, politische
Verlässlichkeit und Eignung für ein hohes
Amt unter Beweis zu stellen, indem er

10 Militär und Polizei
scheinen im Verlauf des

Konflikts Partei für
jeweils eine der beiden
Seiten ergriffen zu haben:
Einzelne Truppenteile des

Militärs suchten
offensichtlich eine Gelegenheit,

sich an den Dayak
für Akte offener Auflehnung

gegen die imbeliebte

Mannschaft einer
Garnison in Ngabang,
Sanggau, zu rächen,
während die Polizei
ihrerseits mit den
Maduresen eine Rechnung

begleichen zu
müssen meinte, weil
diese 1993 im Anschluss
an den Tod eines der
Ihren in Polizeigewahrsam

einen Teil von Ponti-
anaks Polizeiwachen
demoliert und den dortigen

Polizeichef zum
Rücktritt gezwungen
hatten (Human Rights
Watch 1998: 3, 9,17).



seine Dayak-Klientel in Absprache mit
dem Militär gegen die ländliche chinesische

Gemeinde vorgehen liess (Feith 1968:

134, Jenkins 1978b: 25). Zusätzlich
aufgeputscht durch Berichte über Greueltaten,
von denen es hiess, dass sie von der sino-
malaysischen Guerilla an Dayak-Dörflern
verübt worden waren, nahmen die Dayak
im Oktober und November 1967 während
rund fünf Wochen schreckliche Rache an
chinesischen Siedlern, Händlern und
angeblichen Aufständischen, die ihnen in
die Hände fielen. Kriegshaufen
durchkämmten Dörfer in einem rund 80

Quadratmeilen grossen Gebiet in den
nordöstlichen Subdistrikten von Sambas
nahe der Grenze nach chinesischen
Bewohnern, setzten ihre Häuser in Brand,
nachdem sie sie geplündert hatten, und
brachten mindestens 300 (wenn nicht gar
700) Menschen um (Feith 1968: 134,
Mackie 1976:127).

Nach übereinstimmenden Berichten
nutzten die Dayak die Gelegenheit, um
Köpfe zu erbeuten (Peterson 1968, Coppel
1983, Dove 1988: 32), doch es fehlen
Hinweise darauf, ob wir es dabei mit
«authentischer» Kopfjagd (bei der ritueller
Aufwand für die erbeuteten Köpfe betrieben

wird, vgl. Hoskins 1996: 12), oder
bloss mit ihrem Simulacrum (bei dem die
Köpfe ohne immanente rituelle Bedeutung,

wohl aber von grosser Kraft als
Chiffren des Terrors sind) zu tun hatten.
Wie dreissig Jahre später in der
Auseinandersetzung mit den Maduresen
versicherten sich die Dayak des Beistands der
kamakng-Kopfjägerahnen, indem sich die

Krieger dem mafo-Ritual unterzogen, was
sie dem Zwang unterworfen haben muss,
den Blutdurst ihrer spirituellen Verbündeten

zu stillen. Die Streitkräfte vieler
verschiedener Dörfer wurden mobilisiert,
indem Blutschalen auf die Reise geschickt
wurden. Über 53'000 Chinesen - ein
Drittel der damals in der Provinz ansässigen

chinesischen Gemeinde - flüchteten

aus dem Inneren an die Küste, und
nur rund 1500 von ihnen kehrten später
wieder in ihre Dörfer zurück.

Die Anzeichen dafür, dass die Dayak
mit mehr oder minder aktiver Unterstützung

der Behörden und des Militärs

handelten, sind zahlreich. Aus den
entsprechenden Berichten (Feith 1968:134,
Mackie 1976:127f., Human Rights Watch
1998: 10) ergibt sich das Bild einer
Söldneraktion, vermittelt durch die nach
Sukarnos Abstieg in Ungnade gefallene
Dayak-Elite, bei der den indigenen
«Truppen» bei der Wahl ihrer Mittel freie
Hand gelassen wurde. In Empörung
versetzt durch Berichte über chinesische
Grausamkeiten, ansonsten aber in
logischer Konsequenz der Mobilisierung
der heroischen Kopfjäger-Vorfahren,
warfen die Dayak die chinesische
Landbevölkerung an die Küste zurück, nachdem
sie ihnen mit dem Terror der im Zustand
der Besessenheit ausgeübten Kopfjagd
- oder dem, was die Aussenwelt dafür
hielt - zugesetzt hatten. Die Land Dayak
und Malaiischen Dayak zwischen
Kapuas-Unterlauf und malaysischer
Grenze wurden dabei zum Werkzeug
einer staatlichen Unterwerfungskampagne,

eine den Kolonialmächten weit
über Borneo und den postkolonialen
indonesischen Staat hinaus wohlvertraute

Strategie der Pazifizierung, der
Aufstandsbekämpfung und des Ringens
um kontinentalen Einfluss11.

Die Strategie der selektiven Pazifizierung,

die sich hinter dem Einsatz tribaler
Reisläufer verbirgt, beruht darauf, dass
die Staatsmacht das Überleben vorstaatlicher

Gewalt in von ihr kontrollierten
Nischen toleriert und gar fördert, sofern
die, die sie ausüben, lokale Verbündete
sind, mit deren Hilfe sich der Geltungsbereich

des staatlichen Gewaltmonopols
ausdehnen lässt. Neben der moralischen
Doppelbödigkeit dieser Praktik hat sie

(und hatte sie historisch) für ihre Anwender

den Nachteil, dass sie erstens dazu
führen kann, dass tribale Gewalt für
geraume Zeit an Intensität und Häufigkeit
zunimmt statt verliert (wegen der separaten

Rache- und Vergeltungszyklen, die
sie in Gang setzt), und dass sie es zweitens
den Söldnergruppen ermöglicht, ihre
Gewaltinstitutionen oft weit über den
Zeitpunkt hinaus zu reproduzieren, wo
sie dem Staat noch von Nutzen sind. Ein
Beispiel unter vielen sind manche Iban-
Gruppen Sarawaks, derer sich die Brooke-

11 Ferguson und
Whitehead (1992: 21ff.)
bezeichnen das Anheuern

tribaler Hilfstruppen
durch den expandierenden

Staat als Strategie des
ethnic soldiering; die von
den staatlichen Protektoren

betriebenen
Stellvertreterkriege zeichnen sich
ihnen zufolge dadurch
aus, dass den indigenen
Verbündeten freie Hand
bei der Ausübung des
Kriegshandwerks gelassen

wird, solange sie es

gegen unbotmässige
tribale Gruppen ausüben,
die der Staat militärisch
brechen will, oder gegen
die Verbündeten einer
gegnerischen staatlichen
Macht. Diese Art von
Kriegen, betrieben von
oft mit zeitgemässen
Schusswaffen hochgerüsteten

indigenen Söldnern,

forderte auf allen
Kontinenten einen gewaltigen

Blutzoll unter den
indigenen Bewohnern
der Grenzgebiete.



Administration zur Unterwerfung renitenter

Kopfjäger - ihrerseits Iban - bediente.
Nicht nur verschärften sich mittelfristig
Kriegstätigkeit und Kopfjagd an den
Oberläufen der Flüsse in der Folge solcher
Söldnereinsätze (Pringle 1970: 210-246,
Wagner 1972: 50-76), sondern die Brooke-
Kolonie musste sich schliesslich je nach
Gegend 10 bis 20 Jahre länger gedulden
als die ohne Söldner operierenden
Holländer jenseits der Grenze, bis in den
Iban-Gebieten ein einigermassen dauerhafter

Frieden einkehrte (vgl. Rousseau
1990: 35; King 1976: 320, 324).

Die Verjagung der britischen und
holländischen Behörden durch die Japaner
und der Vormarsch der Alliierten 1945,
nachdem sich das Kriegsglück gewendet
hatte, bot den jungen Männern mancher
Dayak-Gruppen im Inneren Borneos die
Gelegenheit, sich im Dienst der einen oder
anderen Seite auszuzeichnen und - von
keiner Behörde belangt - noch einmal zu
Köpfen zu kommen (Muller 1992: 37,
Maxwell 1996: 251). Japaner wie Briten
und Amerikaner scheinen dabei den
Dayak explizit die Tolerierung dieser
Kriegssitten in Aussicht gestellt zu haben,
um sie auf ihre Seite zu ziehen. Britische
Agenten etwa, die sich per Fallschirm auf
dem Kelabit-Plateau in Zentralborneo
absetzen Hessen, um die Einheimischen
zu einer Guerillatruppe zu schmieden,
drängten diese zur Wiederaufnahme der
Kopfjagd gegen die Japaner (Rousseau
1990:280; Muller 1992: 37). Da der administrative

Zugriff der Zentralmacht und der
Akkulturationsdruck auf beiden Seiten
von Borneos Staatengrenze jedoch nach
dem Ende des Zweiten Weltkriegs merklich

stärker wurde, lässt sich mit McKinley
(1976: 92) sagen, dass in den Gebieten, in
denen die um die Gunst der Dayak
buhlenden militärischen Verwaltungen
zwischen 1942 und 1946 in Sachen Kopfjagd
die Augen zudrückten, letztere inzwischen

«als Form des Krieges obsolet
geworden ist». Auch Rousseau (1990: 264)

bilanziert, dass «Krieg während vieler
Dekaden nicht mehr betrieben worden
ist», wenn er in der Vorstellungswelt der
Menschen Zentralborneos auch weiterhin

eine wichtige Rolle spielt.

Der Umstand, dass Westkalimantan
knapp vor der Jahrtausendwende die
erwähnten Greuel an den Maduresen
erlebte, macht die zur Diskussion stehenden

Teile der Provinz also gewissermassen
zu einer Zeitinsel, auf der das Wissen um
die rituellen und praktischen Aspekte der
Kopfjagd - aber auch und vor allem dasjenige

um ihre Praktizierbarkeit, dem Staat

zum Trotz, bzw. eben dem Staat zum
Dank - zwei Generationen länger Bestand

gehabt hat als irgendwo anders auf
Borneo. Als die Entscheidung zum
praktisch provinzweiten Kampf gegen die
verhassten Migranten aus Madura fiel,
übernahmen panglima perang
(Kriegskommandanten) die Führung, die bereits
die Feldzüge gegen die Chinesen
angeführt hatten (vgl. SiaR, 4. März 1997).
Ich neige zur Ansicht, dass die Pogrome
gegen die maduresische Einwanderergemeinschaft

sich auf die Weise, wie sie sich

ereigneten - unter Anknüpfung an einen
von der Aussenwelt längst vergessen
geglaubten Kriegskult und die mit ihm
einhergehenden Formen der Besessenheit
und der körperlichen Verstümmelung des
Feindes - ohne die vom Staat 1967 in Kauf

genommene Revitalisierung dieser
Gewaltform wohl nicht ereignet hätten.
Ohne die damalige Suspendierung der
Pazifizierung im Namen der Staatsraison
hätte die Kopfjagd als symbolische Ressource

im Kampf um Boden, Einfluss und
Würde an Westkalimantans «unbeaufsichtigter

Grenze» (Bodley 1975) inzwischen

längst ausgedient. So aber bedeutete
sie den maduresischen Konkurrenten
- und nicht nur ihnen -, dass die Land
Dayak und Malaiischen Dayak weiterhin
Zugang zur furchtbaren Kriegsmagie und
den barbarisch anmutenden
Tötungspraktiken ihrer Vorfahren hatten. In der
Arena des Terrors, die imperiale staatliche

Projekte an der tribalen Peripherie eröffnen,

spielte das indonesische Militär den
Dayak der Problemgebiete 1967 somit eine
Waffe in die Hand, die heute den meisten
anderen tribalen Gruppen des Landes
fehlt, wenn - falls? - sie sich, der Tatsache
ihrer Verdrängung und Entmündigung
bewusst geworden, gegen ihren Untergang

stemmen wollen.



Staat und Terror an
Westkalimantans
«Grenze»

Die Beziehungen zwischen
Neuankömmlingen und Alteingesessenen in
Westkalimantan haben die spezifische
Zeichnung, die interethnischen
Beziehungen in «Grenzräumen» (frontiers) eigen
sind - die sich geographisch verschiebenden

Zonen, in denen Staaten - ohne
diese bereits administrativ zu kontrollieren

bzw. organisiert zu haben - auf die
Territorien nicht-staatlicher Gesellschaften

ausgreifen und sich deren politische
und soziale Strukturen anverwandeln.
Für Siedler, Händler und andere
parastaatliche Akteure gilt wie auch für die
autorisierten Staatsvertreter ein höheres
Ausmass an Gewalt als berechtigt als in
den übrigen Teilen des staatlichen
Territoriums (Gordon 1992: 209). Die ansonsten

für die frühen Phasen der Interaktion
zwischen staatstragender und tribaler
Bevölkerung charakteristische, eigentümliche

zerebrale Dimension der «Grenze»
(Gordon 1992: 212) hat sich in Westkalimantan

besonders deutlich erhalten, denn
hier stossen nach weiterhin gültiger
Ansicht «zahm» und «wild», «zivilisiert»
und «unzivilisiert», «Kultur» und
«Natur», und schliesslich Menschen,
denen die Gebote der Religion und des
Staates bekannt sind und solche, denen
diese erst noch beigebracht werden
müssen, aufeinander12.

Michael Taussig (1984, 1987) hat
Thesen darüber entwickelt, weshalb die
kapitalistische Penetration von
«Grenzräumen» wie dem kolumbianischen
Putumayo-Gebiet zu Beginn dieses
Jahrhunderts von unvorstellbarer und
ökonomisch widersinniger Grausamkeit
von Seiten der Pflanzer und Siedler begleitet

war. In den Kautschuk-Produktions-
zonen dieser Gebiete erwirtschafteten in-
und ausländische Unternehmen dank der
Versklavung der örtlichen indianischen
Bevölkerung stolze Profite; die Gewalt,
die sie dabei anwendeten, war von
dermassen schockierenden Ausmassen,

dass das englische Parlament - denn
einige der am Putumayo aktiven
Unternehmen waren britisch - unter dem Druck
der Öffentlichkeit eine Untersuchung in
Auftrag gab, der wir detaillierte Angaben
zu den dort gebräuchlichen Folter- und
Terrorpraktiken verdanken. Taussigs
Thesen zur Bedeutung von Terror und
dem diesen legitimierenden Diskurs über
den «Anderen» im Prozess der staatlichen
Expansion in indigene Gebiete haben in
jüngerer Zeit Anna Tsing (1993,1996) und
Stefanie Fried (1995) zur Anwendung auf
das Grenzgeschehen im indonesischen
Teil Borneos angeregt.

Die «Kultur des Terrors», die die
weisse Gesellschaft und ihre schwarzen
und indianischen Hilfskräfte am Putumayo

errichteten, gründete, so Taussig,
auf der Konstruktion des indianischen
«Anderen» als kannibalischem Wilden.
Diese «kulturelle Konstruktion des
Bösen», die zum Teil auf unter akkultu-
rierten Indianern kursierenden Gerüchten

und phantastischen Berichten von
Reisenden und Missionaren, teilweise aber
auch auf ethnographischen Fakten
beruhte (Taussig 1984: 485-489), liess die
Gummibarone und ihr Personal «überall
Angriffe von Indianern, Verschwörungen,
Verrat usw. [sehen], und um sich vor
diesen eingebildeten Gefahren zu schützen

töteten sie, und töteten ohne
Anteilnahme», wie es in einem von
Taussig zitierten Bericht eines peruanischen

Richters hiess. Nur indem sie ihrerseits

zum Mittel des Terrors griffen, sagt
Taussig, glaubten die Grenzer am
Putumayo überleben zu können (ebd.:
493).

In der Imagination der Grenzergesellschaft

ist die «Grenze» eine pristine
«Todeszone», ein Ort, den unerschrockene
Pioniere der Wildnis abringen und wo
diese Auge in Auge mit der Barbarei leben
müssen. Der phantastische Diskurs über
den «Anderen», den die Siedlergesellschaft

am Putumayo vorfand und
weiterpflegte, machte die «Grenze» zu einem
Ort, wo sich Ausbeutung, Gewalt und
Folter durch die angebliche moralische
Abartigkeit des indianischen «Anderen»
rechtfertigen Hessen (ebd.: 469). Dieser

12 Ich habe weiter oben
zu zeigen versucht, dass
die Dayak der Konfliktgebiete

dank der Mithilfe
des Staates den Nimbus
der ahnengestützten,
magisch machtvollen
Gewaltkapazität erhalten
konnten - eine Tatsache,
die das unterschwellige
Bild der Unzivilisiertheit,
das viele Nicht-Dayak
von den Dayak in der
Provinz haben, wesentlich

mitgeformt hat.



«Andere» und die Gefahren des Dschungels,

in dem er lebt, lassen die «Todeszone»

der «Grenzräume» zu einer Domäne
werden, in der die Dinge unverlässlich
und unvorhersehbar sind und über der
ein «Gefühl von magischem Realismus»
schwebt; dieses letztere gibt dem Leben
die Qualität einer «alptraumhaften
Wirklichkeit», «in der das unstabile
Zusammenspiel von Wahrheit und Illusion

zu einer sozialen Kraft von horrenden
und phantasmischen Dimensionen wird»
(ebd.: 492). Dem indigenen «Anderen»
werden tierhafte Attribute und magische
Kräfte zugedacht, die ihn in seltsamer
Ambivalenz gleichzeitig als verachtete
Antithese alles Zivilisierten zum legitimen

Objekt skrupelloser Ausbeutung und
exzessiver Gewalt machen, andererseits
jedoch, wie Robert Gordon in seiner
Taussig-Exegese richtig bemerkt, seiner
Verletzbarkeit auch gewisse Grenzen
setzen können, weil sich die Siedlergesellschaft

vor der magischen Potenz ihres
Gegenübers fürchtet (Gordon 1992: 213).

Weil die «Kultur des Terrors» in
«Grenzräumen» durch Erzählungen
- Gerüchte, Phantasmagorien, durch
Projektionen verzerrte «Tatsachenberichte»

- vermittelt und aufrechterhalten wird,
stellt die wissenschaftliche (oder behördliche)

Evaluation und Interpretation der
«Fakten» hinter den Erzählungen sowohl
von autochthoner indigener Gewalt als
auch von Exzessen der Siedlergesellschaft,
wie Taussig (1984:494) feststellt, ein kaum
zu überwindendes Problem dar. Die
«Grenze» kennzeichnet sich durch einen
alle ethnischen Gruppen einbeziehenden
«Handel mit ängstigenden Mythologien
und fiktionalen Realitäten», der jeden
Versuch, ethnographische und historische
«Tatsachen» isolieren zu wollen, in einem
«epistemischen und ontologischen Nebel»
enden und scheitern lässt (ebd.).

Im folgenden möchte ich zunächst der
Frage nachgehen, wie sich die von Taussig
anvisierten kollektiven Repräsentationen
des im Naturzustand verharrenden und
atavistische Gewalt ausübenden tribalen
Bewohners der «Grenze» auf die Akteure
und Zaungäste der anti-maduresischen
Unruhen ausgewirkt haben mag. Im

Verlauf des anti-maduresischen Aufstandes

wurde deutlich, dass in den
Imaginationen der Grenzergesellschaft
Westkalimantans die Dayak
widersprüchlich repräsentiert werden - «gehas-
st und gefürchtet, Objekte, die Verachtung
und doch gleichzeitig auch Ehrfurcht
verdienen», wie Taussig (ebd.: 470) es
formulierte. In der Provinz niedergelassene

Nicht-Dayak, angereiste Journalisten
und selbst die Mannschaften, die das
Militär einsetzte, um die beiden Gruppen
voneinander zu trennen, waren in
höchstem Mass empfänglich für das
«Gefühl von magischem Realismus», das

die «Todeszone» des Grenzraums
Westkalimantan ausdünstete, und betrieben

emsig den für solche Gebiete
charakteristischen «Handel mit ängstigenden
Mythologien und fiktionalen Realitäten».
Die archetypische Figur des durch keine
zivilisatorischen Schranken gezügelten
Kopfjägers eroberte den Raum der
Vorstellungen ohne Mühe, und das Westkalimantan

der Grossplantagen, Sägewerke
und an Java gemahnenden Reisfelder
kehrte im Diskurs fast aller beteiligten
Akteure zurück zum Zustand «abgelegener

Dschungel, wo der Griff von Religion,
moderner Regierung und Marktkräften
noch immer schwach ist» (Fried 1995:44).

Zahlreiche Augenzeugen verbürgten
sich laut dem in Jakarta erscheinenden
Blatt Merdeka Minggu dafür, unter dem
Einfluss von Ahnengeistern stehende
Krieger Übermenschliches leisten gesehen
zu haben. Nachdem die kamakng von
ihnen Besitz ergriffen hätten, hätten die

Dayak-Kämpfer weder natürlichen
Bedürfnissen wie Essen und Trinken
nachzugeben brauchen, noch hätten für
sie die Gesetze der Schwerkraft länger
gegolten: Ihre Körper leicht wie die von
Vögeln, hätten Krieger mühelos auf
Kokospalmen springen oder sich auf den
zerbrechlichen Blättern von Bananenstauden

niederlassen können. Ihr Lauf,
schnell wie der Blitz, wurde vom Reporter
mit dem von Kung-Fu-Comicfiguren
verglichen, eine Art der Fortbewegung,
die ihnen selbst dann zu Gebot gestanden

habe, wenn der Weg durch «dichten
Dschungel» geführt habe (Merdeka



Minggu, 16. 3. 1997, S. 8). Für die
Informanten des Sydney Morning Herald (22.
2. 1997) bestanden die Kriegstrupps aus
«Geistern, die von den Toten auferstanden

waren», an anderer Stelle aus «magischen
Dayak, die man nicht töten konnte, da
ihr Blut mit keinem Krummdolch vergos-
sen werden konnte». Einer meiner
Gesprächspartner, ein in Pontianak ansässiger

Batak aus Sumatra, wusste von der
Kugelfestigkeit der Dayak-Kämpfer zu
berichten, ein anderer verwies auf die
tödliche Wirkung der geweihten, aus
einem speziellen Holz gefertigten Speere,
die die Dayak eingesetzt hätten - Projektile,

die selbst einen Schild oder eine
Panzerung durchschlagen hätten.

Der «epistemische und ontologische
Nebel», der über der an Gerüchten und
Phantasmen so reichen «Todeszone» liegt,
legte sich während der Unruhen - wenig
überraschend - besonders dicht um die
vermeintlich archaische Art des Tötens,
zu dem die Dayak Zuflucht nahmen.
Auch von den Dayak nicht bestritten,
schlugen von Ahnengeistern besessene

Kriegern ihren Gegnern die Köpfe ab und
schnitten ihnen oft das Herz oder die
Leber heraus, um es zu verspeisen. Auch
andere Körperteile seien in diesen Tagen
in Volksküchen im Konfliktgebiet gegrillt
und gegessen worden. Da die kamakng
ständig nach Blut verlangten, hätten
besessene Krieger frisch getöteten Opfern
zudem die Handgelenke aufgeschnitten
und das Blut der Toten getrunken.

Es dürfte schwer fallen, diese
Erzählungen von Enthauptungen und
Kannibalismus rundweg als Einbildung
abzutun und so zu widerlegen. Im Gegenteil:

Den Dayak, weit davon entfernt, in
ihrem Handeln dem von Teilen der Presse

kolportierten Bild «einer von Indonesiens

ältesten Gesellschaften» zu entsprechen,

«die Amok läuft und zu ihren
brutalen Traditionen zurückkehrt» (Djalal
1997), scheint dieses Verstümmeln des

Körpers des Gegners ein willkommenes
Mittel gewesen zu sein, den Schrecken zu
erhöhen, den ihre Vertreibungskampagne
im maduresischen Lager auslöste. Die
Dayak werden in der Tat Köpfe genommen

und Menschenfleisch gegessen

BBBbhBBbBBBB

© Michael Zumstein /family

photos: Congo - Kindu - Ces

hommes avaient pris fait et

cause pour Kabila, ils sont

aujourd'hui prisonniers. Ils

seront «rééduqués» et

pourront bientôt se battre

auprès des rebelles, octobre

1998

56



haben, weil sie sich so der «besonders
schauerlichen Bildsprache einer viel
älteren Form des Kampfes» (Hoskins
1996: 35) bedienen konnten, um ihr Ziel
- die Verjagung einer unbequemen bäuerlichen

Konkurrenz - zu erreichen. Es
reichte in ihrem Fall nicht, bloss zu töten:
Sie mussten es in der Sprache der Tradition

tun, wollten sie die unter Maduresen
und anderen Einwanderergruppen latente

Angst vor der menschenfeindlichen,
lebensbedrohenden Wildnis Borneos am
Leben erhalten, die ihnen gegen Ausbeutung,

Übervorteilung und Siedlergewalt
am ehesten Schutz verspricht. Vor die
Frage gestellt, ob Westkalimantan zu
Beginn des Jahres 1997 tatsächlich mit
Kopfjagd (bzw. mit dem, was die
erschrockenen Augenzeugen dafür
hielten) und Kannibalismus konfrontiert
war, oder ob es sich dabei lediglich um
das Produkt der Imagination einer zu
Hysterie neigenden Grenzergesellschaft
handelte, ist meines Erachtens klar der
ersten Annahme recht zu geben.

Nun gilt es noch kurz, uns Anna
Tsings (1993, 1996) und Stefanie Frieds
(1995) Adaptionen von Taussigs Motiv
der «Kultur» bzw. der «Beziehungen des
Terrors» zuzuwenden. Der Gegenstand
beider Arbeiten sind die teilweise weit
zurückreichenden Erfahrungen von
Dayak-Gruppen in Süd- und Ostkali-
mantan mit staatlicherseits verabreichter
Gewalt - darunter figurierend namentlich

auch die Gewalt, die von Eliten
geplante Entwicklungsvorhaben über die
betreffenden Gruppen bringen. Die von
beiden Autorinnen beschriebenen Gewaltformen,

derer sich die beiden untersuchten

Dayak-Gruppen zu verschiedenen
Zeiten zu erwehren hatten, finden sich
auch in der Erfahrung der Land Dayak
und der Malaiischen Dayak in Westkalimantan

wieder, was ich nachfolgend zu
zeigen versuche.

Die kollektive historische Erfahrung
politisch und militärisch marginaler
Dayak-Gesellschaften ist die wechselnder,

ihrer prädatorischen Natur wegen
jedoch austauschbarer Zentralgewalten,
von denen willkürliche, oder in den
Worten Tsings (1996:190): «systematische

zufällige Gewalt» ausgeht. Wie die
Meratus in Südkalimantan wissen auch
die Land Dayak und die Malaiischen
Dayak der Unruhegebiete aus generationenalter

eigener Anschauung, dass die
eine staatliche Ordnung und ihr Gesetz

nicht, wie es der Leviathan behauptet,
geschaffen und verbreitet wird, um der
Gewalt der Vielen ein Ende zu setzen,
sondern dass diese Ordnung im Gegenteil
selber mit Gewalt verschwägert und also
«das Prärogativ der Gewalttätigsten» ist.
Seine Ordnungsvorstellungen durchzusetzen,

kann zu den furchteinflössend-
sten Drohungen des Staates gehören
(Tsing 1993: 91). «Entwicklung»
westlichmodernen Zuschnitts ist bloss die letzte in
einer langen Reihe «ausseralltäglicher und
unvorhersehbarer Interventionen» regionaler

Hegemonialmächte in das Leben
peripherer tribaler Gesellschaften wie die
der Dayak (ebd.: 85); sie sät Furcht, weil
sie Opfer fordert, und gemahnt an die
Gewalt der Vormoderne.

Fried (1995: 82) sticht in ihrer Studie
«moderner Beziehungen des Terrors in
Kalimantan» ganz besonders die Tatsache

ins Auge, dass die Dayak mit ihren
Wünschen, Rechten und überhaupt ihren
Lebensformen von den nationalen und
lokalen Eliten im Entwicklungsprozess
vollkommen übersehen werden. Sie

spricht von der «Unsichtbarkeit [der
Dayak] in den Augen der Behörden» und
erkennt darin unmissverständliche eine
Form von Terror (ebd.).

Die Zeichen des «regionalen Terrorismus»

(Tsing 1993: 85) sind dem Palimpsest,

als den sich Westkalimantan
verstehen lässt, unauslöschlich
eingeschrieben. Als regelrecht charakterbildend
erwies sich beispielsweise der Umstand,
dass sich die Iban im 17. Jh.
Westkalimantan als Einfallstor nach Borneo aus-

gesucht hatten: Generationen der
unmittelbaren Nachbarschaft mit ihnen
und später regelmässige, unfriedliche
Besuche dieser tribalen Prädatoren aus
dem Oberen Teil des Kapuasbeckens und
von jenseits der Hügel an der heutigen
Grenze zu Sarawak liess die Land Dayak
und Malaiischen Dayak Krieg vor allem
aus der Verlierer- und Vertriebenenper-



spektive erfahren (vgl. Geiger, im Druck).
Manche der Dayak-Gruppen im Konfliktgebiet

hatten zudem das Joch von der
Sklaverei ähnlichen Untertanenverhältnissen

zu tragen, wozu im Fall gewisser
Gruppen am Mittleren Kapuas bereits im
19. Jh. die Willkür malaiischer Siedler und
Abenteurer kam. Dass schliesslich die
zum erstenmal in den 60er Jahren auftretende

Gewalt maduresischer Siedler, mit
keinen Abmachungen einzudämmen, in
den Augen der Dayak eine terroristische
Seite hatte und bei vielen von ihnen ein
Gefühl echter Bedrohung hervorrief, ist
weiter oben bereits deutlich gemacht
worden.

In den 60er und 70er Jahren gerieten
die Dayak Westkalimantans ins Visier
staatlicher Sozialingenieure, die der
«kommunalistischen» Wohnform des
Langhauses (radakh bei den Kendayan,
ntangan bei den Bidayuh-Land Dayak)
und wohl auch den Kopfhäusern (baruk)
der Land Dayak den Kampf angesagt
hatten. Während eineinhalb Jahrzehnten
entmutigte oder verbot die Provinzregierung

in der Folge den Bau neuer und
insistierte auf dem Niederreissen
bestehender Langhäuser (Dove 1985: 29). Ein
Katalog von behördlichen Argumenten
sollte diesen Schritt rechtfertigen: die
kommunale Lebensweise gemahne an den
Kommunismus; die Bauten seien
feuergefährdet und krankheitsfördernd; und
sie seien promiskuer Sexualität förderlich
(Jenkins 1978a: 23f.). In Fällen, wo die
Bevölkerung nicht von ihren Langhäusern

lassen wollte, wurden auch Drohungen

und tatsächliche Gewalt angewandt.
1976 z.B. steckten Polizisten ein Langhaus
in Brand, weil sich die Bevölkerung
geweigert hatte, es selber niederzureis-
sen (ebd.). Polizei und camat (die Vorsteher

der Subdistrikte) unterstrichen auf
ihren Touren in die Dörfer die Aufforderung,

die Langhäuser abzubrechen, häufig
mit der Drohung, wenn dies nicht geschehe,

würden sie zurückkommen und die
noch stehenden Langhäuser in Brand
schiessen.

Wenn staatlicherseits bereits kulturelle
Embleme wie Langhäuser unter Einsatz

massivster Druckmittel und physischem

Zwang attackiert werden, kennen die
Behörden da, wo sich Dayak-Gemeinden
ihren Entwicklungsplänen entgegenstellen,

erst recht keine Nachsicht. Zwei
Beispiele sollen dies in aller Kürze
illustrieren. Die Linoh in Sintang, eine
den Dayak Desa zugerechnete Gruppe,
haben seit 1977 einen Grossteil ihres
Landes an mit Transmigrationsprojekten
verbundene Gummiplantagen verloren,
obschon die Gemeinschaft nie ihre Einwilligung

dazu gab. Proteste wurden mit
dem Argument abgewiesen, die Regierung

hole sich hier nur, was ihr ohnehin
zustehe, und das Management erklärte,
dass Entschädigungen für gepflanzte
Fruchtbäume nur denen winkten, die ihr
Land freiwillig aufgäben. Die Entfernung
der Linoh von ihrem Land erfolgte
weniger durch direkte Gewalt - bei dieser
Dayak Serah («Leibeigenen-Dayak») -
Gruppe mit ihrer langen Geschichte der
Untertanenschaft unter malaiischen
Flerrschern reichte die blosse Präsenz von
Uniformierten aus, um sie gefügig zu
machen - als durch Einschüchterung:
Ganzen Dorfgemeinschaften wurde damit
gedroht, «die Konsequenzen zu tragen»,
falls sie es zulassen sollten, dass einzelne
unter ihnen ihre Stimme gegen die Regierung

erheben sollten (Roekaerts 1986: 27).
Wie diese Konsequenzen aussehen

könnten, erfuhren beispielsweise die Krio-,
Pawan- und Jekak-Dayak von Sandai,
Ketapang, deren Land sich die Betreiber
einer Nutzholzplantage angeeignet hatten.
Nachdem das Unternehmen mit
Forderungen nach gebührender Entschädigung
für die Schäden, die sein Eindringen
verursacht hatte, konfrontiert worden war,
schickten die Lokalbehörden nicht nur
ein Verhandlungsteam in die Dörfer,
sondern gleichzeitig Truppen in die
Gegend, die zur nicht geringen Beunruhigung

der Dörfler angaben, sich auf
einen Kampfeinsatz in Osttimor
vorzubereiten (IWGIA1996:165f.).

Die den Bentian-Dayak Frieds (1995)

geläufige Erfahrung ihrer - und ihrer
Kultur - «Unsichtbarkeit in den Augen
der Behörden» machen auch Dayak in
Westkalimantan häufig, wenn sie, wie die
eben erwähnten Krio, Pawan und Jekak,



als Antwort auf ihre Klage, die Planierraupen

der Plantage hätten ihre von ihren
Vorvätern gesetzten Fruchtbäume zerstört,
hören müssen, diese seien nicht von
Menschen gepflanzt worden und also
keine zu Entschädigung berechtigenden
Kulturpflanzen (IWGIA 1996: 165).
Westkalimantans indigene Kautschukpflanzer

stehen häufig fassungslos vor
der Tatsache, dass ein Regierungsamt
nach einer Prüfung aufgrund von
Luftaufnahmen das Land, auf dem ihre
Kleinpflanzungen stehen, als unbewohntes
Staatsland aus- und einer Grossplantage
zur Nutzung zuweist (Djuweng und Dove
n.d.: 10f.). Der Staat ist an der Frage, ob in
Projektgebieten Menschen wohnen, nicht
interessiert. Der Wald in und von dem
die Dayak der Provinz leben, mit seinen
Kautschukhainen, Fruchtbaumkulturen
und Schwendfeldern, wird von den
Vertretern des Staates mit Vorsatz nicht
als Kulturlandschaft erkannt. Djuweng
und Dove (ebd.: 7) ist deshalb
beizupflichten, wenn sie folgern, dass in
Indonesien die einzige «legitime Landschaft»
die ist, die «vom Staat geplant und gestaltet»

worden ist.
Die Ignorierung des tribalen «Anderen»,

seine «Unsichtbarkeit» im offiziellen

Diskurs hat so viele weitere Aspekte
- von denen der der Anerkennung der
Landbesitzrechte (milik tanah), oder, wie es

das Management einer Plantage in
Westkalimantan formuliert hat, des
«[falschen] Eindrucks» der Dayak, «Land
zu besitzen» (perasaan memiliki tanah), nur
einer, und der der fehlenden
Repräsentation in den Institutionen der Provinz-

politik ein anderer ist -, dass sich
irgendwann der Eindruck aufdrängt, dass
dieser so grundlegende Missstand auch in
einem Zusammenhang mit der versuchten

Vernichtung der Maduresen stehen
könnte.

Ich habe weiter oben bereits aufgeführt,

dass aus den Äusserungen vieler
an den Pogromen beteiligter Dayak zu
den Motivationen ihres Handelns
unschwer auch Frustrationen darüber
herauszulesen waren, dass sie in ihrer
eigenen Provinz politisch beiseitegeschoben

und wirtschaftlich schlecht gestellt

sind, und dass man dafür den Staat an
sich oder seine Ableger in den Provinz-
und Lokalbehörden behaftete. Im repressiven

politischen System jeglicher legaler
Ausdrucksmöglichkeiten beraubt, bot die
gewaltsame Abrechnung mit einer
anderen Gruppe von Bewohnern des
«Grenzraums» die Möglichkeit, sich in
Erinnerung zu rufen, ja überhaupt
gesehen zu werden. Durch Gewalt ein
Gesicht erhalten - so liesse sich die über
die Maduresen als Adressaten
hinausweisende, strategische Dimension des
Aufstandes der Dayak vielleicht beschrei-
ben. In der Arena des Terrors, die
Westkalimantan im Erleben der Dayak
bis heute geblieben ist, gilt nur etwas, wer
sich mit den Mitteln des Terrors Respekt
zu verschaffen weiss. Oder, um noch
einmal Taussig (1984: 492) zu Wort
kommen zu lassen:

«Die einzige Möglichkeit, wie sich in
so einer furchteinflössenden Welt leben
liess, war, selber Furcht einzuflössen».



Literatur
Ave Jan B.

1972. «Kalimantan Dayaks: Introduc¬

tory Statement», in: Frank M.
LeBar (Hg.), Ethnic Groups of
Insular Southeast Asia (Vol. I), S.

185-187. New Haven: Human
Relations Area Files Press.

Ave Jan B. und Victor T. King
1986. People of the Weeping Forest: Tradi¬

tion and Change in Borneo. Leiden:
National Museum of Ethnology.

Ave Jan B., Victor T. King und Joke
G.W. De Wit

1983. West Kalimantan: A Bibliography.
Leiden: Koningklijk Instituut
voor Taal-, Land- en Volkenkun-
de.

Biro Pusat Statistik (Hg.)
1993. Profil Kependudukan Propinsi

Kalimantan Barat. Jakarta: Biro
Pusat Statistik.

Bodley John H.
1975. Victims of Progress. Mountain

View, Cal.: Mayfield.
Coppel Charles A.
1983. Indonesian Chinese in Crisis. Kuala

Lumpur: Oxford University
Press.

Dirks Nicholas B., Geoff Eley und
Sherry B. Ortner

1994. «Introduction», in: Nicholas B.

Dirks, Geoff Eley und Sherry B.

Ortner (Hg.), Culture / Power /
History: A Reader in Contemporary

Social Theory, S. 3-45. Princeton,

New Jersey: Princeton
University Press.

Djalal Dini S.

1997. «Fight to the Death for Tribal
Rights». Asia Times 20. Februar
1997.

Djuweng Stepanus und Michael R.

Dove
n. d. Recognition of the «Other» in Ten-

urial Regimes: A Comparison of
State and Local Systems of Land
Tenure in Indonesia (mimeo).

Dove Michael R.

1985. «The Agroecological Mythology
of the Javanese and the Political
Economy of Indonesia». Indonesia

39:1-36.
1988. «Traditional Culture and Deve¬

lopment in Contemporary
Indonesia», in: Michael R. Dove (Hg.),

The Real and Imagined Role of
Culture in Development: Case
Studies from Indonesia, S. 1-37.
Honolulu: University of Hawaii
Press.

1997. «Dayak Anger Ignored». Inside
Indonesia 51:13-14.

Feith H.
1968. «Dayak Legacy». Far Eastern

Economic Review 21.-27. Jan.: 134-

135.

Ferguson R. Brian und Neal L.
Whitehead

1992. «The Violent Edge of Empire», in:
R. Brian Ferguson und Neil L.
Whitehead (Hg.), War in the
Tribal Zone: Expanding States and

Indigenous Warfare, S. 1-30. Santa
Fé: School of American Research
Press.

Fried Stephanie T.

1995. Writing for their Lives: Bentian
Dayak Authors and Indonesian
Development Discourse. Ann
Arbor: University Microforms
International (UMI).

Geiger Daniel
[Im Druck]. «Visible through Violence:

An Account of a Dayak Uprising
in West Kalimantan, Indonesia».
Indigenous Affairs (Kopenhagen)

Gordon Robert J.

1992. The Bushman Myth and the Making
of a Namibian Underclass. Boulder:
Westview.

Guerreiro Antonio J.

1994. «Rethinking Equality and Hierar¬

chy: A Second Look at Borneo
Societies». Paper presented at the
Third Biennial International
Conference of the Borneo
Research Council, Pontianak,
July 1994 (unveröffentlicht)

Hoskins Janet
1996. «Introduction: Headhunting as

Practice and as Trope», in: Janet
Hoskins (Hg.), Headhunting and
the Social Imagination in Southeast

Asia, S. 1-49. Stanford: Stanford
University Press.

Human Rights Watch
1998. Indonesia: Communal Violence in

West Kalimantan. Human Rights
Watch Report Vol. 9, No. 10 (c).

New York: Human Rights
Watch.

IWGIA
1996. The Indigenous World 1995 - 1996.

Kopenhagen: International Work

Group for Indigenous Affairs
(IWGIA).

Jenkins David
1978a. «The Dyaks: Goodbye to all

that». Far Eastern Economic
Review 30. Juni: 22-26.

1978b. «The Last Headhunt». Far
Eastern Economic Review 30. Juni:
25.

King Victor T.

1976. «Migration, Warfare, and Cultu¬
re Contact in Borneo: A Critique
of Ecological Analysis». Oceania

156(4): 306-327.
1993. The Peoples of Borneo. Oxford, UK

/ Cambridge, Mass.: Blackwell.
Koentjaraningrat
1972. «Madurese», in: Frank M. LeBar

(Hg.), Ethnic Groups of Insular
Southeast Asia (Vol. I), S. 53-54.
New Haven: Human Relations
Area Files Press.

LeBon Gustave
1982 (1895). Psychologie der Massen.

Stuttgart: Kröner.
Mackie Jamie A. C.
1976. «Anti-Chinese Outbreaks in

Indonesia, 1959-1968», in: Jamie
A. C. Mackie (Hg.), The Chinese

in Indonesia: Five Essays, S. 77-
138. Honolulu: University of
Hawaii Press.

Maxwell Allen R.

1996. «Headtaking and the Consolida¬
tion of Political Power in the
Early Brunei State», in: Janet
Hoskins (Hg.), Headhunting and
the Social Imagination in Southeast

Asia, S. 90-126. Stanford: Stanford

University Press.

McKinley Robert
1976. «Human and Proud of It! A

Structural Treatment of
Headhunting Rites and the Social
Definition of Enemies», in: George
N. Appell (Hg.), Studies in Borneo

Societies: Social Process and
Anthropological Explanation, S. 92-
126. DeKalb, 111.: Northern
Illinois University.

Minos Peter
1993. «Socio-Economic Awakening

among the Bidayuhs», in: Vinson
H. Sutlive, Jr. (Hg.), Change and

Development in Borneo, S. 239-251.

Williamsburg, VA: College of
William and Mary in Virginia.

Muller Kal
1992. Indonesian Borneo (Kalimantan).



Singapur: Periplus.
Nordstrom Carolyn und Jo Ann

Martin
1992. «The Culture of Conflict: Field

Reality and Theory», in: Carolyn
Nordstrom und Jo Ann Martin,
The Paths to Domination, Resistance

and Terror, S. 3-17. Berkeley:

University of California
Press.

Peterson R.

1968. Storm over Borneo. London:
Overseas Missionary Fellowship.

Pringle Robert
1970. Rajahs and Rebels: The Ibans of

Sarawak under Brooke Rule, 1841-
1941. London: Macmillan.

Roekaerts Mil
1986. Land Rights ofTribals in Kaliman¬

tan Barat. Brüssel: Coopération
internationale pour le développement

et la solidarité (CIDSE).
Rousseau Jerôme
1990. Central Borneo: Ethnie Identity and

Social Life in a Stratified Society.
Oxford: Clarendon Press.

Schadee M.C.
1931. «La coutume de la chasse aux

têtes et le sacrifice chez les
Dayaks de Landak et Tayan».
Bulletin de la Société royale belge
de géographie 55: 3-30.

Scott James B.

1976. The Moral Economy of the Peasant:

Rebellion and Subsistence in
Southeast Asia. New Haven /
London: Yale University Press.

1990. Domination and the Arts of
Resistance. New Haven: Yale
University Press.

Smith Glenn
1996. «Carok Violence in Madura».

Paper Presented at the American

Anthropological Association
Meeting, San Francisco, November

20-24,1996 (mimeo).
Sterling Paul
1960. «A Death and a Youth Club:

Feuding in a Turkish Village».
Anthropological Quarterly 33: 51-
75.

TABAK (Hg.)
1990. Struggle Against Development

Aggression: Tribal Filipinos and
Ancestral Domain. Quezon City:
Tunay na Alyansa ng Bayan Alay
sa Katutubo (TABAK).

Taussig Michael
1984. «Culture of Terror - Space of

Death: Roger Casement's
Putumayo Report and the
Explanation of Torture». Comparative
Studies in Society and History
26(3): 467-497.

1987. Shamanism, Colonialism, and the
Wild Man: A Study in Terror and

Healing. Chicago: University of
Chicago Press.

Tsing Anna L.
1993. In the Realm of the Diamond Queen:

Marginality in an Out-of-the Way-
Place. Princeton: Princeton
University Press.

1996. «Telling Violence in the Meratus
Mountains», in: Janet Hoskins
(Hg.), Headhunting and the Social

Imagination in Southeast Asia, S.

184-215. Stanford: Stanford
University Press.

Vierling Hermann
1990. Hermeneutik - Stammesreligion -

Evangelium: Interkulturelle
Kommunikation bei den Kendayan.
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus

Gerd Mohn.
Wagner Ulla
1972. Colonialism and Iban Warfare.

Stockholm: OBE-Tryck.
Ward Marion W. und Gerard Ward

R.

1974. «An Economic Survey of West
Kalimantan». Bulletin of Indonesian

Economie Studies 10(3): 26-
53.

Wimmer Andreas
1994. «Der Kampf um den Staat: Zur

vergleichenden Analyse ethnischer

Konflikte», in: Hans-Peter
Müller (Koord.), Ethnische
Dynamik in der aussereuropäischen

Welt, S. 511-538. Zürich:
Argonaut Verlag.

Abstract

The artless art of
resistance: State terror and

indigenous violence at the
West Kalimantan border

This article examines the
violent clashes between indigenous
Dayak and a small immigrant

minority community that shook
the province of West Kalimantan,
Indonesia, during the early months
of 1997. If the public took notice of
these events at all at that time, it
was because the Dayak seemed to
have reverted to the time-honored
practice of taking heads. The article

attempts to make sense of earlier

interpretations of the upheaval
and proposes an alternative
explanation, arguing the central importance

of the quasi-archaic form
through which the Dayak
expressed their violence. Characterizing

the Bornean frontier as an
arena of terror dominated by
successive State centers as well as

tribal predators, the author
maintains that headhunting - or
rather the appearance of it - serves
as powerful symbolic resource in
the struggle which these otherwise
powerless indigenous groups
engage in to gain land and political
influence. Ironically, the article
goes on to argue, it was the State
itself that allowed its monopoly of
force to be undermined and the
«civilizing process» to be rolled
back, when - thirty years earlier -
it recruited the Dayak as mercenaries

in its effort to «cleanse» the
area from yet another undesirable
minority.

Autor
Daniel Geiger ist Assistent für

Politische Ethnologie am Ethnologischen

Seminar der Universität
Zürich. Seine Arbeitsschwerpunkte

umfassen zur Zeit die Ethnologie

der Gewalt und insbesondere
tribale und neo-tribale Kriege. Auf
der Grundlage von Feldaufenthalten

zwischen 1995 und 1997 bei
den Kendayan (Kanaytn) und
anderen Dayak-Gruppen des
Konfliktgebiets entsteht gegenwärtig

seine Dissertation zum hier
behandelten Thema.



Place de l'ancienne mosquée, Donji Vakuf, août 1998


	Kunstlose Kunst des Widerstandes : staatlicher Terror und indigene Gewalt an Westkalimantans Grenze

