
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)

Artikel: Krieg und Frieden in Gesellschaften ohne Zentralgewalt : Theorien und
Perspektiven

Autor: Helbling, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krieg und Frieden in
Gesellschaften ohne

Zentralgewalt

Theorien und Perspektiven

Jürg Helbling

In teilweise erbittert geführten Debatten

sind in der Ethnologie der letzten
Jahrzehnte kontroverse Theorien über den

Krieg in Gesellschaften ohne Zentralgewalt

diskutiert worden1. Im Folgenden
werde ich einige Kriegstheorien vorstellen,
die mir als die wichtigsten erscheinen.
Ich werde mich nicht mit Bürgerkriegen
und ethnopolitischen Kriegen befassen,
die auch die Ethnologie zunehmend
beschäftigen, sondern mich auf Kriege in
tribalen Gesellschaften konzentrieren.
Überdies werde ich einige Bereiche
skizzieren, die im Kontext des Krieges
relevant und für die künftige Kriegsforschung

in der Ethnologie wichtig, bisher
aber kaum behandelt worden sind.
Wünschbar ist erstens die stärkere
Kenntnisnahme von politologischen Theorien
der internationalen Beziehungen, die eine

Ethnologie von Krieg und Frieden erheblich

inspirieren könnten. Zweites Desiderat

ist eine stärkere Berücksichtigimg nicht
nur von Krieg, sondern auch von Allianz
- denn wer Krieg führt, braucht auch
Alliierte. Drittens muss jede Theorie des

Krieges auch erklären, weshalb in einigen
Gesellschaften Beziehungen zwischen
Gruppen friedlich sind. Schliesslich sollte
sich die Ethnologie vermehrt dem
Problem der Pazifizierung widmen, denn
es handelt sich dabei um ein wichtiges
Testfeld für Theorien des Krieges und des
Friedens im staatlichen Kontext.

Kriegstheorien und
Definition des Krieges

Unter den in der Ethnologie
diskutierten Theorien des Krieges in tribalen
Gesellschaften lassen sich die folgenden
unterscheiden (für einen vollständigen
Überblick vgl. Otterbein 1973 und 1994c)2:

- Krieg aufgrund angeborener Aggressivität

(Lorenz 1963, Eibl-Eibesfeldt 1984)
oder psychologischer Mechanismen wie
Frustration / Aggression (Dollard 1939);

- Krieg aufgrund von Werten, Normen,
Motivationen, die gewalttätiges Verhal-

1 Einen Überblick hierzu
bieten unter anderem die
Arbeiten von Bohannan
ed. (1967), Murphy /
Fried / Harris eds. (1968),
Otterbein (1970, 1973,
1990), Hallpike (1973),
Koch (1974), Nettleship et
al. eds. (1975), Clastres
(1977), Harris (1977),
Hanser (1985), Foster /
Rubinstein eds. (1986),
Rubinstein / Foster eds.

(1988), Wolf (1987),
Ferguson (1984, 1990b),
McCauley (1990), Haas
ed. (1990), Ross (1993),
Carneiro (1994), Reyna /
Downs eds. (1994),
Orywal (1996,1998).

2 Ich verwende den
Begriff tribale
Gesellschaften

(Stammesgesellschaften) im rein
deskriptiven Sinne von
regionalen Bevölkerungen

akephaler Feldbauern,

Viehzüchternomaden
oder sesshaften Fischern,

II



ten hoch bewerten (Ross 1993, Robarchek
1989,1992, Orywal 1995,1998);

- Krieg aufgrund von Konkurrenz um
knappe Ressourcen: Land (Vayda 1961,

Rappaport 1968), Wildbestände (Harris
1977,1984), Frauen (Chagnon 1983,1988),

Handelsgüter (Ferguson 1992);
- Krieg zur Aufrechterhaltung der

Souveränität lokaler Gruppen (Clastres
1980, Harrison 1993);

- Krieg zwischen «fraternal interest
groups» aufgrund des Fehlens
gruppenübergreifender Loyalitätsbeziehungen
(Otterbein 1985, Murphy 1957, Thoden
van Velzen / van Wetering 1960);

- Krieg aufgrund des Fehlens einer
übergeordneten Sanktionsinstanz mit
Gewaltmonopol (Koch 1973, 1974, 1976,
Sahlins 1968);

- Krieg als Resultat der Expansion von
Kolonialstaaten in der «tribalen Zone»
(Ferguson / Whitehead 1992).

- Otterbein (1994c: 127) bemerkt zu
Recht, dass insbesondere biologische und
psychologische Theorien heute erheblich
an Bedeutung eingebüsst haben.

Bevor wir uns den Kriegstheorien im
Einzelnen zuwenden, müssen wir uns
darüber klar werden, was mit Krieg
überhaupt gemeint ist. Gemäss einer
weithin akzeptierten Definition ist Krieg
die bewaffnete Auseinandersetzung
zwischen politischen Einheiten (Otterbein
1968: 278,1973: 923ff., Ferguson 1984: 5).

Politische Einheiten in Gesellschaften
ohne Staat sind primär die Lokalgruppen
(Dörfer oder Weilersiedlungen).
Lokalgruppen weisen interne Hierarchie- und
Führungsstrukturen sowie eine spezifische

verwandtschaftliche Zusammensetzung

auf. Gruppeninterne Konflikte
werden innerhalb der Gruppe beigelegt
oder führen - falls sie nicht mehr gelöst
werden können und eskalieren - zur
Gruppenspaltung. Auch Entscheide über
Kriege, Allianzen und über Waffenstillstand

werden - gemäss den vorhandenen

Entscheidungsprozeduren und
Zuständigkeiten -innerhalb der Gruppe
gefällt. Lokalgruppen lassen sich demnach
als aussenpolitische Kollektivakteure
interpretieren.

Kriege können unterschiedliche

Formen annehmen: von heimlichen
Überfällen (Verratsfeste, Hinterhalte,
Überraschungsangriffe) bis zu offenen
Schlachten mit verschiedenen
Eskalationsstufen, die von einem eher abwartenden

Austausch von Schmähungen und
dem Einsatz von Fernwaffen (die wenig
Menschenleben fordern) bis zum
Frontalangriff und Nahkampf mit vielen Todesopfern

reichen (Turney-High 1949, Hanser
1985).

Definiert man Krieg als eine spezifische

politische Beziehung zwischen
autonomen Gruppen, ist damit gleichzeitig
gesagt, dass Gewalttätigkeiten zwischen
Personen der selben oder unterschiedlicher

Lokalgruppen nicht als Kriege gelten.
Krieg muss auch von Fehde unterschieden

werden, da Fehde Gewalt und
Gegengewalt zwischen Individuen bzw.
einzelnen Familien unterschiedlicher
Lokalgruppen meint, mit dem Ziel, Rache

wegen Frauenraub, Beleidigung,
Totschlag, Zauberei etc. zu üben (Carneiro
1994: 6). Gewiss besteht oft nur ein gradueller

Unterschied zwischen Krieg und
Fehde, da Fehden in einen Krieg zwischen
den Lokalgruppen ausarten können. Die
Relevanz des Unterschiedes wird jedoch
deutlich angesichts von Gesellschaften
mit Fehden und gruppeninterner Gewalt,
aber ohne Krieg, wie zum Beispiel den
!Kung San und den meisten Wildbeuter-
gesellschaften (Wolf 1987). Demgegenüber
sind die gruppeninternen Beziehungen
bei den Dani und anderen kriegerischen
Feldbauern weitgehend friedlich. Weil
Krieg, als bewaffnete Auseinandersetzung
zwischen Gruppen, von gewalttätigem
Verhalten seitens Individuen und Familien
im Rahmen von Fehden unterschieden
werden muss, entfallen auch biologische
oder psychologische Theorien. Diese
weisen letztlich nur das biologische bzw.
psychologische Potential von Individuen
zu Gewalt nach (was niemand je bestritten
hat), sie vermögen aber weder die regionale

und zeitliche Variation von
Kriegshäufigkeit innerhalb einer Gesellschaft
und zwischen verschiedenen tribalen
Gesellschaften noch die konkreten
Umstände von Kriegen oder die Tatsache

zu erklären, weshalb in gewissen
Gesellschaften keine Kriege geführt werden.

die in politisch autonomen

Lokalgruppen leben,
zwischen denen
Beziehungen unterschiedlicher
Art bestehen (Verwandtschafts-,

Heirats- und
Tauschbeziehungen,
Krieg, Frieden, Allianz;
vgl. Rappaport 1968,
Sahlins 1968).

12



Vier Theorien des

Krieges in tribalen
Gesellschaften

Im Folgenden werde ich mich auf die
Diskussion von vier Theorien über Krieg
in Gesellschaften ohne Staat beschränken,
die sich in den aktuellen Debatten als die
wichtigsten herausgestellt haben: 1/ die
kulturelle These, 2/ die wirtschaftlichökologische,

3/ die kolonialhistorische
und 4/ eine politische Theorie des
Krieges.

1 / Vertreter einer kulturellen Theorie
erklären Kriege mit Verhaltenswerten, -
idealen und -normen, die gewalttätiges
Verhalten in einer Gesellschaft hoch
bewerten durch entsprechende Sozialisa-

tionspraktiken reproduziert werden und
als Verhaltensdispositionen und Hand-
lungserwartungen gewalttätiges Verhalten

bewirken (Robarchek 1989,1992; Ross

1981,1993; Orywal 1996,1998).
Tatsächlich wird in Gesellschaften mit

hoch bewerteter (männlicher) Gewalttätigkeit

oft Krieg geführt - im Gegensatz zu
Gesellschaften, in denen friedliches
Verhalten und harmonieorientierte
Interaktion als kulturelles Ideal gelten. Dabei
handelt es sich allerdings lediglich um
Korrelationen; über die Kausalbeziehungen

wird nichts ausgesagt.
Auch wenn gewalttätige Männlichkeit

und aggressives Verhalten in den meisten
kriegerischen Gesellschaften Prestige
einbringen, bleiben diese Verhaltensideale

ihrerseits erklärungsbedürftig. Aggressive

Verhaltensideale haben nur in einer
bereits kriegerischen Gesellschaft einen
selektiven Wert gegenüber alternativen
Verhaltensidealen von Friedfertigkeit
(Chagnon 1968). Wenn über den militärischen

Erfolg einer Gruppe unter anderem
die aggressive Entschlossenheit ihrer
Krieger entscheidet, werden Lokalgruppen

mit einem hohen Anteil «aggressiver»,

das heisst gewaltbereiter und
mutiger Männer in einem kriegerischen
Umfeld Vorteile haben (Peoples 1982). Es

ist auch nicht weiter erstaunlich, dass die
Sozialisation in diesen Gesellschaften Indi¬

viduen hervorbringt, die gewaltbereit,
konfliktfreudig, mutig und aggressiv sind
(Whiting 1965). Eine kulturelle Theorie

vermag jedoch nicht zu erklären, wie
dieses kriegerische Umfeld überhaupt
zustande gekommen ist.

Auch normative Handlungsregeln wie
das Rachegebot für Zauberei und
Totschlag bestimmen das Verhalten nicht
zwingend, denn nur wenn die Chance
besteht, einen Gegner zu besiegen,
«erinnert» man sich einer Racheschuld
oder erfindet sie; ist man hingegen zu
schwach oder an einem Bündnis interessiert,

«vergisst» man die den ehemaligen
Feinden zugeschriebenen Todesfälle (Lizot
1989 über die Yanomami). Kriegerische
Verhaltensideale und Rachevorstellungen
sind somit keine Kriegsursachen, sondern
lassen sich nur vor dem Hintergrund einer
schon bestehenden kriegerischen Umwelt
verstehen, in der jede Lokalgruppe um
ihr Überleben kämpft (Helbling 1996a).

Auch wenn Normen und Werte, die
gewalttätiges Verhalten prämieren, Kriege
nicht erklären, sondern das Resultat einer
kulturellen Anpassung an eine kriegerische

Umwelt darstellen, bleibt die
Beschreibung der kulturellen Dimension
des Krieges wichtig. Beispiele für solche

Beschreibungen liefern etwa Simon Harrison

(1993) über Kriegsrituale bei den
Avatip des Sepik-Gebietes sowie Michelle
Rosaldo (1980) über die Ilongot im
Norden der Philippinen.

2/ Ressourcenknappheit und
Bevölkerungswachstum und der daraus
resultierende Bevölkerungsdruck führen zu
einer Verknappung von landwirtschaftlich

nutzbarem Land und / oder von
Wildtierbeständen, auf die Lokalgruppen
angewiesen sind (Vayda 1961,1976; Harris
1977; Rappaport 1968). Diese Knappheiten
führen zu gruppeninternem Stress
(Frustration und Aggression) und / oder
zu Konkurrenz und Konflikten zwischen
benachbarten Lokalgruppen um diese
knappen Ressourcen. Die Kriege, die
daraus entstehen, dienen dem Erwerb
dieser knappen Ressourcen, das heisst
dem Erwerb von Land oder zusätzlichen
Jagdrevieren.



Rappaport (1968) über die Maring und
Harris (1974, 1977) zu den Yanomami
haben die These der Ressourcenknappheit

funktionalistisch erweitert: Ihnen
zufolge hat Krieg überdies die Funktion,
das Bevölkerungswachstum zu bremsen
(über weiblichen Infantizid) und die
Übernutzung lokaler Ressourcen zu
verhindern (über Distanzhalten). Selbst

wenn Krieg diese ökologischen Funktionen

hätte - was fragwürdig ist (vgl.
Helbling 1993,1996) -, wäre er damit noch
nicht erklärt, denn die Lokalgruppen
orientieren sich an ihren eigenen Interessen,

nicht an jenen des Systems, und für
Lokalgruppen ist Krieg mit erheblichen
Risiken (Verluste an Menschenleben,
Vernichtung) und Kosten (Rekrutierung
von Alliierten mit Gaben etc.) verbunden.

Nun gibt es zwar kriegerische
Stammesgesellschaften - etwa im Hochland

von Neuguinea -, in denen die
Ressourcen knapp sind und wo diese
Knappheit Grund für häufige Konflikte
zwischen benachbarten Gruppen ist; es
existieren jedoch auch kriegerische
Gesellschaften, bei denen diese Ressourcen nicht
knapp sind (Hanser 1985: 269,285). Auch
führt Ressourcenknappheit nicht
notwendigerweise zu Kriegen: Dislokation des
Dorfes oder Abwanderung einer Faktion
in dünner besiedelte Gebiete, friedlicher
Landabtausch und Handel zwischen
Lokalgruppen sowie Intensivierung der
Landwirtschaft sind Alternativen zu einer
kriegerischen Austragung von Konflikten

um knappe Ressourcen (Ferguson
1989:196, Hallpike 1977: 231, Koch 1974).
In vielen Gesellschaften mit
Ressourcenknappheiten ist es überdies gerade der
Krieg bzw. die Notwendigkeit,
Kriegsverbündete zu rekrutieren, der die Lokal-

gruppen zu einer expansiven
Bevölkerungspolitik (hohe Geburtenrate,
Frauenraub) und zu einer Ausdehnung
der Produktion für Allianzfeste und
Gabentausch zwingt. Deshalb ist die
Verknappung der Ressourcen: von Land,
von Wildtieren, aber auch die
Frauenknappheit eher eine Folge als eine Ursache
des Krieges (Helbling 1992, 1993, 1996;

Ferguson 1989).

Ferguson (1990) differenziert die

Theorie der ökologisch-ökonomischen
Verursachung tribaler Kriege, indem er
auch sozio-strukturelle und ideologische
Faktoren berücksichtigt: Infrastrukturelle
Faktoren erklären, weshalb es Kriege gibt;
strukturelle Faktoren bestimmen die
sozialen Muster des Krieges und begründen,

weshalb ein Krieg gerade zu einem
gegebenen Zeitpunkt ausbricht;
superstrukturelle Faktoren schliesslich bestimmen

die kognitiven Bedingungen der
Entscheidungsprozesse der Akteure.
Grundsätzlich ändert sich mit dieser
differenzierteren These aber nichts an der
Prämisse, dass letztlich ökonomischökologische

Faktoren Kriege verursachen.
3/ Gemäss Ferguson / Whitehead

(1992) sind tribale Kriege nicht primär in
der Struktur der tribalen Gesellschaft
begründet, sondern erst als Folge der
kolonialen Expansion ausgebrochen. Auch
jene tribalen Kriege, von denen die frühen
Kolonialberichte handeln, haben immer
schon im Kontext expandierender Staaten
und des wirtschaftlichen Weltsystems
stattgefunden. Nach Ferguson /
Whitehead erklären sich diese Kriege
demnach als Konsequenz der Expansion
des Staates in der «tribalen Zone», nicht
aufgrund der internen Logik tribaler
Gesellschaften (1992: 27f.). Kriege sind
also immer Kriege in einer «tribalen
Zone», in der staatlich und nichtstaatlich
organisierte Bevölkerungsgruppen inter-
agieren.

Ferguson / Whitehead vertreten die
These, dass tribale Kriege vor allem
aufgrund der Konkurrenz um Importwaren

(Eisenwerkzeuge und Waffen) und
um Exportwaren (Sklaven) bzw. um eine

gute Position in regionalen Handelssystemen

entstehen. Zudem hat die Expansion

des Kolonialstaates auf Seiten der
Einheimischen auch Rebellionen und
Widerstandskriege ausgelöst. Staatliche
Akteure haben die einen Gruppen zu
Kriegen angestachelt oder als Hilfstruppen

ausgerüstet, um andere Gruppen zu
überfallen, für Aufstände zu bestrafen
oder um Sklaven zu rauben (1992:19).

Sicher hat die kolonialstaatliche Expansion

neue Konfliktkonstellationen verursacht

und zu neuen Formen von Kriegen



ü
geführt. Die Interaktion tribaler Gruppen
mit expandierenden Staaten hat jedoch
sehr unterschiedliche Wirkungen gezeitigt:

Neben einer Intensivierung
resultierte daraus nämlich oft auch eine
Abschwächung der Kriegstätigkeit oder

sogar eine Beendigung der Kriege. Schon
Service (1968) hat gezeigt, dass unterlegene

Bevölkerungsgruppen in unwirtliche

Gegenden abgedrängt wurden und
dort die Lebensweise friedlicher Wildbeu-
ter übernommen haben. Und Ferguson
(1990) selber weist in einem früheren
Artikel nach, dass von den Europäern
eingeschleppte Epidemien
Stammesbevölkerungen (z.B. die Pemon und Piaroa)
massiv dezimiert und regionale
Siedlungsdichten derart reduziert haben, dass
die Lokalgruppen fortan zu weit voneinander

lagen, um weiter Kriege gegeneinander

zu führen. Nicht vergessen werden
sollte überdies, dass die Politik aller
Kolonialstaaten letztlich darauf abzielte,
kriegerische Stämme zu pazifizieren, was
ihnen früher oder später auch meist
gelang.

Unbestritten bleibt, dass der staatliche
und weltwirtschaftliche Kontext von triba-
len Kriegen in seiner historischen Dimension

stärker als bisher berücksichtigt
werden muss: Brian Ferguson (1995) in
einer Arbeit über die Yanomami, Renato
Rosaldo (1980) über die Ilongot, Roger
Keesing (1992) über die Kwaio auf Malai-
ta, Polly Wiessner und A. Tumu (1998)
über die Mae Enga und andere haben sich
mit der Geschichte von Kriegen beschäftigt

(vgl. hierzu auch Wolf 1982, 1987)3.
Es scheint jedoch wichtig, neben seinem
kolonial-historischen Kontext auch die
interne Logik des indigenen Krieges zu
analysieren.

4/ Nach Koch (1973, 1974, 1976) und
Sahlins (1968) erklärt sich Krieg in tribalen
Gesellschaften mit dem Fehlen einer
übergeordneten Sanktionsgewalt (einem
Staat), die eine Beilegung von Konflikten
zwischen Gruppen durchsetzen könnte.
Koch bemüht zur Erklärung, weshalb
Konflikte überhaupt ausbrechen, neben
der «fraternal interest group »-Theorie
auch die Sozialisationsthese von Whiting
(1965): Die Sozialisation von Männern zu

gewaltbereiten, aggressiven Individuen
führe zu zahlreichen Konflikten - eine
These, die nicht sehr plausibel ist, wie wir
schon gezeigt haben.

Otterbein (1985,1994c) hat eine ähnliche

These vorgebracht. Ihm zufolge führt
die Struktur von Lokalgruppen als patri-
lineare, patrilokale «fraternal interest
groups» zwingend zu Kriegen, weil
zwischen den Gruppen keine verbindlichen

Verwandtschafts- und somit
Loyalitätsbeziehungen bestehen. Es wird
jedoch nicht verständlich, weshalb
zwischen «fraternal interest groups»
überhaupt Konflikte entstehen sollten;
erklärt wird lediglich, dass Konflikte, falls
sie entstehen, mit grosser Wahrscheinlichkeit

nicht friedlich beigelegt werden
können. Zudem spricht gegen Otterbeins
These, dass Verwandtschaftskonstrukte
(Deszendenz- und Residenzregeln) letztlich

nichts über die tatsächliche
Zusammensetzung von Lokalgruppen aussagen
(Sahlins 1965). Eine patrilineare Ideologie

ist eher ein Anpassungsresultat an den

Krieg und dient der Stärkung der Solidarität

zwischen den Männern einer Gruppe
(Lang 1977, Ember / Ember 1971). Überdies

sind gerade Lokalgruppen in einer
kriegerischen Umwelt oft verwandtschaftlich

heterogen zusammengesetzt,
weil besiegte Alliierte und Verwandte sich

erfolgreicheren Gruppen anschliessen und
auf diese Weise deren Schlagkraft steigern
(FFanser 1985: 297ff.). Die Thesen der
«fraternal interest groups» und der
fehlenden übergeordneten Sanktionsgewalt

konvergieren in der allgemeiner
formulierten These, dass politisch autonome

Lokalgruppen in einem multizentrischen,

anarchischen System ein wichtiges
Element für eine Theorie des tribalen
Krieges darstellen. Damit ist jedoch das
Entstehen von Konflikten und von
Kriegen immer noch nicht hinreichend
erklärt, denn der Bezug auf kulturelle
Werte (Koch) oder biologische Dispositionen

(Otterbein) vermag nicht zu
überzeugen.

Das Fehlen einer übergeordneten
Sanktionsgewalt bewirkt nun eine spezifische

Form von strategischer Interaktion
zwischen den Lokalgruppen: Weil bilate-

3 Insbesondere wurde
auch die Einführung von
Feuerwaffen und ihr
Einfluss auf die Häufigkeit

und Art der Kriege
thematisiert (vgl. etwa
Turton 1979, 1994 über
die Mursi).

15



© Karim Ben Khelifa/family photos: Albanie (nord) - A la frontière kosovare-albanaise, arrivée des réfugiés kosovars. fin mars-début avril 1999

raie Vereinbarungen zwischen
Lokalgruppen mit dem Ziel, allfällige Konflikte
friedlich beizulegen, von keiner gesell-
schaftsübergreifenden Gewaltinstanz
sanktioniert werden, ist keine der
beteiligten Gruppen motiviert, sich an solche

Vereinbarungen zu halten. Spieltheoretisch

lässt sich diese Konstellation als

Gefangenendilemma beschreiben, in dem
sich eine friedliche Strategie (Kooperation)
deshalb nicht durchsetzt, weil sie zu
riskant wäre, denn eine einseitige
Friedensstrategie würde von den anderen
als Schwäche interpretiert und sie zu
Angriffen ermuntern. Eine Konfrontationsstrategie

hingegen ermöglicht nicht
nur grössere Gewinne (die anderen
Gruppen vertreiben oder vernichten,
Beute gewinnen etc.), sondern hilft auch

mögliche Risiken zu vermindern (auf
Überraschungsangriffe vorbereitet zu sein,

Abschreckung etc.). Meines Wissens hat
Evens (1985) in einer Arbeit über die Nuer
als erster explizit die gegenseitige Bedrohung

und kriegerische Interaktion
zwischen Gruppen als Gefangenendilemmas

beschrieben (vgl. auch Helbling
1996b, 1999). Die gegenseitige Bedrohung
kommt auch dadurch zustande, dass
Feldbauern an ihre lokal konzentrierten
Ressourcen gebunden sind und sich nicht
ohne hohe Opportunitätskosten (Verlust
der Ernten) einem Konflikt durch Flucht
entziehen können (Flelbling 1996a). Das
Überleben jeder Gruppe hängt unter
Bedingungen des gegenseitigen Misstrauens

und allgemeiner Unsicherheit von
ihrer Fähigkeit ab, grösser und stärker zu



sein als ihre potentiellen Gegner und
mehr Alliierte zu rekrutieren als diese.
Die militärische Überlegenheit der einen
Gruppe bedeutet jedoch zwangsläufig
eine entsprechende Unterlegenheit der
anderen Gruppe, was diese bedroht und
ihrerseits zur Aufrüstung zwingt.
Dadurch wird aus einem Gefangenendilemma

ein Nullsummenspiel (von
Überlegenheit und Unterlegenheit). Jede

Gruppe ist deshalb versucht, in einem für
sie günstigen Moment loszuschlagen und
die feindlichen Gruppen zu dezimieren
oder zu vernichten, um nicht von diesen
in einem ungünstigen Moment angegriffen

zu werden. Dieses Sicherheitsdilemma
hat in der Ethnologie als erster Otterbein
(1994b, 1994c) formuliert, allerdings in
einem etwas anderen Kontext und ohne

vorgängig diese gegenseitige Bedrohung
von Gruppen zu erklären.

Die hier vorgeschlagene Theorie
scheint mir auf überzeugende Art und
Weise die strukturelle mit einer strategischen

Perspektive zu verknüpfen:
Strukturelle Faktoren - politisch autonome
Lokalgruppen in einem anarchischen
System, ihre territoriale Fixiertheit an
lokale Ressourcen und hohe Opportu-
nitätskosten von Flucht - bilden die
Rahmenbedingungen für die strategische
Interaktion der Lokalgruppen: Konfrontation

als defensive Strategie der
Risikovermeidung, Streben nach militärischer
Überlegenheit und Präventivangriffe als

Folge des Sicherheitsdilemmas. Die
strukturellen Rahmenbedingungen können sich
ändern (z.B. mit dem Auftauchen eines
Staates), mit entsprechenden Auswirkungen

auf die strategische Interaktion der
Lokalgruppen (z.B. Pazifizierung oder
Zusammenschluss ehemals verfeindeter
Gruppen gegen den Staat), deren
FFandlungen wiederum unbeabsichtigterweise

die Rahmenbedingungen verändern

können.
Es erstaunt, dass die ethnologischen

Theorien des Krieges - von einigen
Ausnahmen abgesehen - kaum auf einschlägige

Theoriediskussionen in den
Politikwissenschaften bzw. auf die Theorien

der internationalen Beziehungen Bezug

genommen haben. Relevant in diesem

Kontext wären die neorealistische Theorie
der internationalen Beziehungen (Waltz
1979, Levy 1989), die Rational-Choice-
Schule (Bueno de Mesquita 1980) sowie
entsprechende Anwendungen der
Spieltheorie (Rapoport 1974, Nicholson 1992)4.

Die Theorien der internationalen
Beziehungen haben auch zu einem anderen
Aspekt des Krieges beigetragen: zur Frage
der Allianzen (Levy 1981).

Allianzen

Ethnologische Kriegstheorien haben
sich einseitig mit Kriegen und deren
Ursachen beschäftigt, dabei aber Allianzen
vernachlässigt. Zwar mangelt es nicht an
diesbezüglichen Beschreibungen, jedoch
fehlen theoretische Reflexionen zu diesem
bedeutsamen Phänomen: Wer Krieg führt,
benötigt auch Verbündete. Die Stärke
einer Gruppe hängt nicht nur von ihrer
Grösse und der Anzahl ihrer Krieger,
sondern auch von der Anzahl und Ver-
lässlichkeit ihrer Alliierten ab. Allianzen
sind Zweckbündnisse und basieren auf
(kurzfristig) gemeinsamen Interessen:
Zwei Gruppen können sich gegen eine
dritte besser stellen, wenn sie sich verbünden.

Mit Alliierten lassen sich Feinde
besiegen; Alliierte können aber auch
unzuverlässig sein, ihre Unterstützung
im entscheidenden Moment aufkünden
oder sogar heimlich mit den Feinden
paktieren.

Allianzen können unterschiedlich
gross und unterschiedlich stabil sein. Im
FFochland von Neuguinea können
Koalitionen bis zu 800 und 1000 Krieger auf
jeder Seite umfassen (Fiuli, Mae Enga),
meist jedoch sind es nur etwa 200 Krieger
oder weniger (Fianser 1985:158ff.). Allianzen

können durch aufwendigen
Gabentausch, kostspielige Allianzfeste und
durch Heiratsbeziehungen verstärkt und
verbindlicher gemacht werden. Dies erfordert

(etwa im Hochland von Neuguinea)
aber eine Intensivierung der
Schweineproduktion und eine Ausdehnung der
landwirtschaftlichen Produktion (Meggitt

4 Einen Überblick über
die politologische Diskussion

der Kriegsursachen
geben Zürn (1994), Levy
(1989), Waltz (1960),
Brown (1994), Dougherty

/ Pfaltzgraff (1990),
Hollis / Smith (1990),
Vasquez (1993), Bueno de

Mesquita (1980), Holsti
(1991), Nicholson (1992),
Burchill / Linklater
(1996).



1974), wodurch oft gerade jene
Ressourcenknappheit entsteht, die einige Autoren,
wie oben erwähnt, für die Ursache des

Krieges halten. In anderen Gesellschaften
(etwa bei den Yanomami) sind Allianzen
reine Ad-hoc-Zweckbündnisse ohne
Gabentausch und Heiraten von nennenswertem

Ausmass; entsprechend sind
Allianzen dort weit instabiler als etwa bei
den Mae Enga oder anderen Gruppen im
westlichen Hochland von Neuguinea, wo
sie durch Heirats- und vor allem durch
Tauschbeziehungen verstärkt werden
(Chagnon 1983 zu den Yanomami,
Meggitt 1977 zu den Mae Enga).

Die Loyalität der Alliierten ist immer
unsicher. Sie müssen für Verluste kompensiert

und an der Verteilung der Beute
beteiligt werden. Der Modus der Kooperation

und Verteilung der Gewinne
zwischen Verbündeten muss demnach
ausgehandelt werden, wobei keine der
beiden Gruppen eine Lösung akzeptieren

wird, die sie schlechter stellt, als dies
ohne Bündnis der Fall wäre. Allianzen
sind somit Verhandlungsspiele: Was der
eine gewinnt, verliert der andere, aber im
Gegensatz zum Nullsummenspiel verlieren

beide, wenn sie nicht kooperieren (vgl.
Schelling 1960, Rapoport 1976). Zwischen
den Kriegsparteien handelt es sich also

um ein Nullsummenspiel (der eine
gewinnt, was der andere verliert), innerhalb

einer Koalition jedoch um ein
Verhandlungsspiel, das sowohl konflik-
tive als auch kooperative Aspekte
aufweist (Riker 1962: 81 ff.). Barth (1959)
hat zur Beschreibung der Koalitionsstrategien

bei den Swat-Pathanen ein einfaches

Nullsummenspiel mit 5 Gruppen
entwickelt, die sich teils bekriegen, teils
verbünden5. Im Wesentlichen besteht die
Strategie jeder Lokalgruppe darin, nicht
nur zu einer Siegerkoalition zu gehören
(die gross genug ist, um einen gemeinsamen

Feind zu besiegen), sondern auch
ihren Gewinn (an Land und Vieh, aber
auch an Frauen sowie in Form einer
Verbesserung der eigenen strategischen
Position etc.) innerhalb der Koalition zu
maximieren (Riker 1962: 85). Jede Gruppe
wird von einer Schwäche ihrer Allianzpartner

profitieren und einen höheren

Anteil an der Beute herausschlagen. Die
relative Stärke der Gruppen, ihre
unterschiedliche Bedrohung durch Dritte sowie
ihre auch die alternativen Allianzoptionen

bestimmen letztlich die
Verhandlungsmacht jeder Gruppe innerhalb einer
Koalition (Helbling 1996b, 1999).

Um eine realistischere Theorie des

Krieges und der Verknüpfung tribaler
Kriege mit dem weiteren regionalen und
nationalen Kontext formulieren zu
können, ist also die Beschäftigung mit
Allianzen von grosser Bedeutung.

Frieden

Während sich Krieg als bewaffnete
Austragung von Konflikten zwischen
politischen Einheiten definieren lässt
(Otterbein 1973), bleibt die Definition
von Frieden unklar. Erst in jüngerer Zeit
hat sich die Ethnologie auch mit den
Ursachen friedlicher Beziehungen
zwischen Lokalgruppen beschäftigt6. Dass

es mehr Studien und Theorien über
Kriege gibt als über Frieden, erstaunt
nicht, denn Krieg ist nicht nur ein
spektakuläreres Phänomen als Frieden, sondern
kriegerische Gesellschaften sind auch
zahlreicher als friedliche: Nach Sipes
(1973) waren lediglich 5 von 130
Gesellschaften friedliche, und Otterbein (1973)
fand nur gerade 4 friedliche Gesellschaften

in einem Sample von 50 (in Gregor
1996: 106; Bonta 1993). Den Hauptanteil
friedfertiger Gesellschaften stellen
überdies Jäger-und-Sammler, nicht tribale

Feldbauern, Viehzüchter oder Fischer
(Sponsel 1996:103ff., vgl. auch Anm. 2).

Im Wesentlichen stehen zwei Konzeptionen

von Frieden zur Diskussion.
Erstens kann Frieden als Absenz von
Krieg konzipiert werden. Krieg und
Frieden können zwei Modalitäten von
Beziehungen zwischen Gruppen in einer
Gesellschaft darstellen: Frieden zwischen
Alliierten und Krieg der Verbündeten
gegen andere Gruppen. Verbündete
Lokalgruppen werden Konflikte eher
friedlich beilegen: durch Verhandlungen,

5 Jede Gruppe - A, B, C,
D und E - behält entweder

ihren «Spieleinsatz»
von 1 Einheit oder
verliert ihn im Fall einer
Niederlage an die
Siegerkoalition. Die Mitglieder
einer Siegerkoalition
teilen die Beute gleich-
mässig untereinander
auf. Bildet sich zum
Beispiel die Allianz: A, B,

C, D gegen E, erhalten A,
B, C, D je ein Viertel
Beuteeinheit, während E

seinen Einsatz (1 Einheit)
verliert. E wird nun nach

Alliierten Ausschau
halten, und auch die
Koalition aus A, B, C und
D wird versuchen, die
Beute pro Spieler zu
erhöhen, indem sie ein
Koalitionsmitglied
loswird. Wenn nun C

und D die Koalition
verlassen und sich E

anschliessen, werden C,
D und E nicht nur gewinnen,

sondern auch den
Beuteanteil auf zwei
Drittel Beuteeinheit
steigern, während A und
B - jetzt die Verliererkoalition

- ihre Einsätze
verlieren. Jede beliebige
Koalition aus 3 Gruppen
bildet hier eine minimale
Siegerkoalition, jede
Koalition aus beliebigen
2 Gruppen die Verliererkoalition.

6 Zu friedfertigen Gesell-
schaften vgl. Fabbro
(1978), Wiberg (1981),
Howell / Willis eds.
(1989), McCauley (1990),
Dentan (1992), Sponsel /
Gregor eds. (1994),
Gregor ed. (1996).



Frauentausch, zeremoniellen Gabentausch,

obwohl Allianzbeziehungen oft
fragil und konfliktiv sind. Aber auch
zwischen Feinden gibt es Perioden des
Friedens: wenn eine Patt-Situation oder
ein Gleichgewicht der Kräfte erreicht ist,
bei Erschöpfung der Kontrahenten und
anschliessender Einigung auf einen
Waffenstillstand, wenn die Kontrahenten
räumlich auf Distanz zueinander gehen
etc. Wir können hier von einem relativen
Frieden in einer kriegerischen Umwelt
sprechen. Grundsätzlichen Frieden finden
wir hingegen in Gesellschaften, in denen
Lokalgruppen ihre Konflikte nicht gewalttätig

austragen (Gregor / Robarchek 1996

über die Semai, Flelbling 1998 über die
Mangyan). In friedfertigen Gesellschaften

werden Konflikte durch Kontaktmei-
dung und Wegzug, durch Verhandlungen
und die Isolation von aggressiven Individuen,

nie aber mit Krieg gelöst.
Zweitens gibt es Autoren wie Fabbro

(1978), die eine umfassendere Definition
des Friedens bevorzugen, die neben
Gewaltlosigkeit zwischen Lokalgruppen
auch politische Egalität, wirtschaftliche
Gleichheit und harmonische Interaktion
innerhalb der Gruppen miteinschliesst7.
Eine solche Konzeption von Frieden ist
jedoch zu restriktiv, da sie nur auf ganz
wenige Gesellschaften zutrifft: Sogar in
Gesellschaften ohne Krieg kann es zu
gruppeninterner Gewalt zwischen Personen

kommen (!Kung). Deshalb werde ich
von Frieden als Gegenbegriff zu Krieg
ausgehen: Frieden als zeitweise Alternative

zu Kriegen oder als grundsätzlicher
Beziehungsmodus zwischen Gruppen.

Wenn Frieden als Gegenbegriff zu
Krieg aufgefasst wird, lässt sich die
Erklärung für die Friedfertigkeit von triba-
len Gesellschaften ex negativo aus Theorien

des Kriegs gewinnen, was hier anhand
der wichtigsten Theorien illustriert
werden soll:

Sind kulturelle Werte und Verhaltensnormen,

die aggressives, gewalttätiges
Verhalten prämieren, für Krieg
verantwortlich, werden Werte und Normen, die
friedfertiges und harmonisches Verhalten
hoch bewerten, für das Fehlen von Krieg
verantwortlich gemacht (Robarchek 1992).

Führen Bevölkerungswachstum und
Intensivierung der Produktion zu
Ressourcenknappheit und kriegerischer
Konkurrenz, müssten die Beziehungen
zwischen Gruppen friedlich sein, wenn
Ressourcen nicht knapp sind und kein
Bevölkerungsdruck besteht.

Mit der Transformation einer Gesellschaft

mit «fraternal interest groups» in
eine solche mit «disharmonischen
Regimes» (z.B. Patrilokalität und Matrili-
nearität) entstehen Konfliktloyalitäten der
Männer zwischen Verwandtschafts- und
Lokalgruppe. Diese Konstellation veranlasst

dann Mitglieder in zwei verfeindeten,

aber verwandten Gruppen dazu,
Konflikte nicht zu Kriegen eskalieren zu
lassen, sondern eine friedliche Lösung
anzustreben (Murphy 1957).

Ist das Fehlen einer übergeordneten
Sanktionsinstanz, die eine Lösung von
Konflikten zwischen Gruppen durchsetzen

kann, für Krieg verantwortlich,
werden kriegerische Gruppen pazifiziert,
wo ein Staat (oder eine andere
übergeordnete Instanz) durch Gewalt oder
andere Mittel die gewalttätige Austragung

von Konflikten zwischen
Lokalgruppen unterbindet oder verhindert.

Die koloniale Expansion hat nicht nur
in bestimmten Regionen eine Intensivierung

des Krieges bewirkt, sondern in
anderen Fällen auch zu einer Dezimierung

und Schwächung von kriegerischen
Gesellschaften geführt, zur Abdrängung
von besiegten Gruppen in unwirtliche
Gegenden und ihrer Transformierung in
friedliche Wildbeuter (s. o.).

Nicht alle hier aufgeführten Theorien
sind für die Erklärung grundsätzlicher
Friedfertigkeit relevant, und zwar aus
Gründen, die wir schon im Zusammenhang

mit den Theorien des Krieges
vorgebracht haben: Auch die Friedfertigkeit
tribaler Gesellschaften lässt sich aus
prinzipiellen Gründen nicht mit den
Werten und Normen erklären, die
friedfertiges Verhalten hoch bewerten, wie die
erste These behauptet. Was die dritte
These betrifft, so hat Hallpike (1973: 463)
gezeigt, dass Loyalitätskonflikte von
Individuen zwischen Lokal- und
Verwandtschaftsgruppe nicht Kriege zwischen den

7 Nach Fabbro (1978)
weisen friedliche
Gesellschaften 5 Eigenschaften
auf: 1) kleine Gruppen
mit face-to-face-Kommu-
nikation, 2) egalitäre
Sozialorganisation, 3)
allgemeine Reziprozität,
4) soziale Kontrolle und
Entscheidungsfindung
durch Konsens, 5)

nichtgewalttätige Werte und
Sozialisation.
McCauley (1990: 14f.)
sieht 4 Gemeinsamkeiten:
1) Betonung
nichtgewalttätiger Werte und
Verhaltensnormen, Di-
chotomisierung zwischen
eigenen guten und
fremden bösen Geistern,
2) Unterschied zwischen
der Friedensliebe der
eigenen Leute und der
supponierten
Gewalttätigkeit von Fremden,
3) Betonung individueller

Autonomie und
Unabhängigkeit von
Erwachsenen, kaum
Statuskonkurrenz,
4) Schwendbauern in
kleinen Gruppen mit
Tendenz zur Endogamie.



Lokalgruppen verhindern, sondern allenfalls

bewirken können, dass sich einzelne
Individuen nicht an einem bestimmten
Kriegszug beteiligen, weil sie auf
Verwandte auf der Gegenseite treffen
würden.

Friedfertige Gesellschaften ausserhalb
staatlicher Kontrolle lassen sich in drei
Kategorien unterteilen: 1) Wildbeuterge-
sellschaften, die aus mobilen Kleingruppen

von ca. 25 Personen bestehen. Die
Bevölkerungsdichte ist meist sehr niedrig,
so dass Kontakte selten sind und das
Konfliktpotential klein bleibt. Die
nomadisierende Wirtschaftsweise erlaubt auf der
politischen Ebene, Konflikten mit anderen

Gruppen, wenn sie entstehen, auszuweichen

und sich gewalttätigen
Auseinandersetzungen zu entziehen (Reyna 1994:

37; Sponsel 1996: 103ff.). 2) Gesellschaften,

die als Folge früherer Auseinandersetzungen

militärisch geschwächt und
abgedrängt wurden bzw. sich mit anderen

Gruppen zu einer Allianz gegen andere
zusammengeschlossen haben und
untereinander Frieden halten, gegen aussen
aber durchaus Verteidigungskriege
führen, wie etwa die Gruppen am Oberen
Xingu (Menget 1993). 3) Gesellschaften,
die durch Epidemien oder Niederlagen
derart geschwächt wurden, dass die
Siedlungsdichte bis zu einem Grad
absank, an dem Kontakte ebenfalls zu
selten sind und Kriege unwahrscheinlich
werden - was bei den Pemon und Piaroa
der Fall gewesen zu sein scheint (Ferguson

1990); und / oder Gesellschaften, die
sich vor militärisch überlegenen
Bevölkerungsgruppen in unwegsame Gebiete
zurückgezogen haben, wirtschaftlich aber
dennoch auf permanente Beziehungen
mit diesen auf Familien- oder individueller

Basis angewiesen sind - wie die Semai
und die Mangyan (Helbling 1998).

Bei dieser Kategorisierung handelt es
sich noch nicht um eine Theorie
friedlicher Gesellschaften. Eine Erklärung
friedlicher Beziehungen in tribalen
Gesellschaften müsste jedoch nicht nur die
gesellschaftsintern bedingte Interaktion
von Gruppen, sondern auch den weiteren

(regionalen und nationalen) Kontext
dieser Gesellschaften in einem historischen

Zusammenhang untersuchen.

Pazifizierung

Pazifizierungsprozesse sind im
vorliegenden Kontext deshalb von Bedeutung,
weil sie wenigstens teilweise Rückschlüsse

auf Kriegsursachen ermöglichen. Die
Daten über entsprechende Prozesse in
Neuguinea und Amazonien sind detailliert

und enthalten auch Angaben über
die Reaktionen der Akteure. Trotz des
Reichtums an Informationen über konkrete

Pazifizierungsprozesse wurden sie, von
wenigen Ausnahmen abgesehen (Rodman
/ Cooper 1983 über Melanesien, Gordon /
Meggittt 1985 über die Mae Enga, Robar-
chek / Robarchek 1996 über die Waorani
etc.), bisher kaum theoretisch reflektiert.

Pazifizierung ist im Wesentlichen ein
Prozess, im Verlauf dessen der Staat ein
legitimes Gewaltmonopol durchsetzt und
Kriege zwischen politisch autonomen
Lokalgruppen beendet. Wie Ferguson
(1990) gezeigt hat, kann die koloniale
Expansion in die «tribale Zone» sehr
unterschiedliche Auswirkungen haben:
sowohl eine Verschärfung als auch eine

Abschwächung und Beendigung des
Krieges. Nicht nur die Präsenz, sondern
auch die Effizienz und der Wille des
Staates zur Beendigung von Kriegen
zählen in diesem Kontext. Die Durchsetzung

eines staatlichen Gewaltmonopols
impliziert zudem nicht nur Repressionsbereitschaft

gegenüber autonomer Gewalt
auf lokaler Ebene, sondern auch materielle
Belohnung von Gruppen, die auf kriegerische

Gewalt verzichten.
Zahlreiche Ethnographien berichten

von der Erleichterung von Mitgliedern
einst kriegerischer Gesellschaften ob der
erfolgreichen Beendigung des permanenten

Kriegszustandes und der Unterbrechung

des Tenfelkreises von Gewalt und
Gegengewalt, aus dem sie sich selber nie
hatten befreien können. Dies deutet
darauf hin, dass politisch autonome,
territorial fixierte Lokalgruppen daran
interessiert wären, auf eine gewaltsame
Austragung von Konflikten zu verzichten.

Wir haben gesehen, dass eine friedliche

Strategie jedoch unilateral zu riskant
ist, weil eine einseitige Konfrontationsstrategie

sowohl individuell grössere



Vorteile bringt als auch die grösstmögli-
chen Verluste zu verhindern hilft. (Diesen
Sachverhalt haben wir weiter oben
anhand der konfliktiven Logik des

Gefangenendilemma-Spiels beschrieben.) Eine
friedliche Strategie von Gruppen, die in
ein Gefangenendilemma verstrickt sind,
ist nur durch die Einwirkimg einer dritten,
übergeordneten Instanz möglich, welche
eine unilaterale Konfrontationsstrategie
dergestalt bestraft, dass die friedliche
Strategie fortan im Interesse jeder
Lokalgruppe liegt.

Das staatliche Gewaltmonopol ist
jedoch kein konstanter Parameter.
Vielmehr variieren Präsenz und Effizienz
der staatlichen Sanktionsgewalt je nach
Kontext und Phase der staatlichen
Penetration. Das entscheidende Kriterium

ist die Durchsetzungsfähigkeit des
Staates auf regionaler Ebene (adjudication,
autoritative Entscheide eines Richters).
Zudem hängt die Effizienz eines Staates
nicht nur von seiner Repressionskapazität
ab, sondern auch von seiner Fähigkeit,
friedensbereite Gruppen selektiv zu belohnen:

Zugang zu begehrten Gütern
(Prestigegüter, Eisenwerkzeuge und Waffen),
Handels- und Arbeitsmöglichkeiten,
Kooptation von traditionellen Anführern
etc. spielen in diesem Zusammenhang
eine wichtige Rolle. Das erklärt, weshalb
auch leichtere Formen triadischer
Konfliktlösung (mediation und arbitration,
das heisst Vermittlung und Schiedsgericht)

in Kombination mit selektiven
Anreizen zu einer Pazifizierung kriegerischer

Bevölkerungsgruppen führen
können. Überdies besteht der Staat aus
verschiedenen Akteuren, wie Beamte und
Soldaten, einheimische Hilfstruppen, und
auch Händler, Siedler, Missionare etc.,
spielen eine wichtige Rolle. Diese
verschiedenen Pazifizierungsagenten
- ausgestattet mit unterschiedlichen
Repressionskapazitäten und
Belohnungsmöglichkeiten - beeinflussen den
indigenen Krieg in der «tribalen Zone»
unterschiedlich stark und unterschiedlich
nachhaltig (Ferguson / Whitehead 1992:

6f„ 11).

Ein genereller Friede setzt sich in einer
Region erst durch, das heisst die
Pazifizierung gelingt erst dann und die

Gruppen kommen erst in dem Moment in
den Genuss einer generellen Friedensdividende,

wenn der Staat (oder eine andere

übergeordnete Instanz) eine unilaterale
Konfrontationsstrategie effizient bestraft
(selektive Repression) oder / und eine
friedliche Strategie ausreichend belohnt
(selektive Belohnung). Wenn der Staat
Gruppen, die sich nach wie vor von einer
«aggressiven Strategie» etwas versprechen,

zu wenig und nicht immer bestraft
(weil Polizeitruppen oder Armee keine
dauerhafte Präsenz markieren oder
Beamte sich bestechen lassen), lohnt sich
eine Konfrontationsstrategie immer noch,
und es besteht weiterhin ein Sicherheitsproblem

für jene Gruppen, die sich
friedenswillig zeigen. Die allgemeine
Friedensdividende wird erst dann ausbezahlt,

wenn alle friedensbereiten Gruppen
sicher sein können, dass sie nicht von
Gruppen, die sich nach wie vor von einer
Konfrontationsstrategie Vorteile erhoffen
können, angegriffen werden.

Eine zukünftige Erforschung von
Pazifizierungsprozessen müsste nicht nur
die einschlägigen Informationen in den
Ethnographien systematisch verfügbar
machen, sondern auch Modelle und
Konzepte entwickeln, um Pazifizierungs-
prozesse im Zusammenhang mit Theorien
von Krieg und Frieden in tribalen
Gesellschaften zu reflektieren.

Ich danke Danilo Geiger, Heinz Käufeier,
Sandra Gysi und Christoph Schwager fiir ihre
kritischen Kommentare und hilfreichen
Verbesserungsvorschläge.



© Karim Ben Khelifa/family photos: Albanie (nord) - A la frontière kosovare-albanaise, arrivée des réfugiés kosovars. fin mars-début avril 1999

Bibliographie
Barth Fredrik
1989. «Segmentary Opposition and the

Theory of Games: A Study of
Pathan Organization». The Journal

of the Royal Anthropological
Institute of Great Britain and
Ireland 1: 5-22.

Bohannan Paul (ed.)
1967. Law and Warfare. New York: The

Natural Museum Press.

Bonta Bruce
1993. Peaceful Peoples: An Annotated

Bibliography. Metuchen, N.Y.:
Scarecrow.

Brown Seyom
1994. The Causes and Pprevention of War.

New York: St. Martin's Press.

Bueno de Mesquita Bruce
1980. «Theories of International

Conflict», in: Ted Gurr (ed.),
Handbook of Political Conflict, p.
361-398. New York: Free Press.

Burchill Scott and Andrew Linkla-
ter (eds)

1996. Theories of International Relations.

New York: St. Martin's Press.

Carneiro Robert
1994. «War and Peace: Alternating Rea¬

lities in Fluman History», in:
Stephen Reyna and Richard Downs
(eds), Studying War: Anthropological

Perspectives. Langhorn:
Gordon and Breaches.

Chagnon Napoleon
1968. «Yanomamö Social Organization

and Warfare», in: Morton Fried et

al., War: The Anthropology of
Armed Conflict. New York:
Natural History Press.

1983. Yanomamö: The Fierce People (third
edition). New York: Holt,
Rinehart & Winston.

1988. «Life Histories, Blood Revenge,
and Warfare in a Tribal Society».
Science 239: 985-992.

1992. Yanomamö (fourth edition). New
York: Holt, Rinehart & Winston.

Clastres Pierre
1976. «Die Gesellschaft gegen den

Staat», in: Staatsfeinde. Frankfurt:
Suhrkamp.

1980. «L'archéologie de la violence: la

guerre dans les sociétés
primitives», in: Recherches d'anthropologie

politique. Paris: Seuil.

Dentan Robert
1992. «The Rise, Maintenance and Des¬

truction of Peaceable Polity», in:
James Silverberg and Patrick
Gray (eds), To Fight or not to

Fight: Violence and Peacefulness in
Humans and other Primates. New
York: Oxford University Press.

1994. «Surrendered Men: Peaceable
Enclaves in the Post-Enlightenment

West», in: Leslie Sponsel
and Thomas Gregor (eds), The

Anthropology of Peace and Nonviolence.

Boulder: Lynne Rienner
Publishers.

Dollard John
1939 [1970]. Frustration und Aggression.

Weinheim.
Dougherty James and Robert Pfaltz-

graff
1990. Contending Theories of International

Relations. New York: Harper &
Row Publishers.

Eibl-Eibesfeldt Irenäus
1984. Krieg und Frieden. München:

Piper Verlag.
Ember Carol and Melvin Ember
1971. «Conditions Favoring Matrilo-

cal Versus Patrilocal Residence».
American Anthropologist 73: 571-
594.

22



Evens T.M.S.
1985. «The Paradox of the Nuer Feud

and Leopard-Skin Chief». American

Ethnologist 12: 84-102.

Fabbro David
1978. «Peaceful Societies». Journal of

Peace Research 15(1): 67-83.
Ferguson R. Brian
1984. «Introduction: Studying War»,

in: R. Brian Ferguson (ed.),
Warfare, Culture and Environment.
Orlando: Academic Press.

1989. «Game wars? Ecology and
Conflict in Amazonia». Journal
of Anthropological Research 45(2):
179-206.

1990a. «Blood of the Leviathan». Ame¬

rican Ethnologist 17(2): 237-257.
1990b. «Explaining war», in: Jonathan

Haas (ed.), The anthropology of
War. Cambridge: Cambridge
University Press.

1992. «A Savage Encounter», in: R.

Brian Ferguson and Neill
Whitehead (eds), War in the
Tribal Zone. Santa Fe: School of
American Research Press.

1995. Yanomami Warfare: A Political
History. Santa Fe: School of
American Research Press.

Ferguson R. Brian (ed.)
1984. Warfare, Culture and Environment.

Orlando: Academic Press.

Ferguson R. Brian and Neill
Whitehead (eds)

1992. War in the Tribal Zone. Santa Fe:

School of American Research
Press.

Foster Mary and Robert Rubinstein
(eds)

1986. Peace and War. New Brunswick:
Transaction books.

Fried Morton, Marvin Harris and
Robert Murphy (eds)

1968. War: The Anthropology of Armed

Conflict. New York: Natural
History Press.

Gordon Robert and Mervyn Meggitt
1985. Law and Order in the New Guinea

Highlands. Hanover: University
Press of New England.

Gregor Thomas (ed.)
1996. A Natural History of Peace.

Nashville: Vanderbilt University
Press.

Gregor Thomas and Clayton Robar-
chek

1996. «Two Paths to Peace: Semai and
Mehinaku Nonviolence», in:

Thomas Gregor (ed.), A Natural
History of Peace. Nashville:
Vanderbilt University Press.

Haas Jonathan (ed.)
1990. The Anthropology of War.

Cambridge: Cambridge University

Press.

Hallpike Christopher
1973. «Functional Interpretation of

Primitive Warfare». Man 8: 451-
470.

Hanser Peter
1985. Krieg und Recht. Berlin: Dietrich

Reimer.
Harris Marvin
1974. Cows, Pigs, Wars, and Witches.

New York: Vintage.
1977. Cannibals and Kings. Glasgow:

Fontana / Collins.
1984. «A Cultural Materialist Theory of

Band and Village Warfare: The
Yanomamö Test», in: R. Brian
Ferguson (ed.), Warfare, Culture,
and Environment. Orlando:
Academic Press.

Harrison Simon
1993. The Mask of War: Violence, Ritual

and the Self in Melanesia. Manchester:

Manchester University
Press.

Helbling Jürg
1992. «Ökologie und Politik in nicht¬

staatlichen Gesellschaften».
Kölner Zeitschrift für Soziologie
und Sozialpsychologie 2: 203-225.

1993. «Reproduktion der Lokalgrup¬
pen bei den Maring». Zeitschrift
für Ethnologie 116:135-165.

1996a. «Etwas Kritik und noch eine
Theorie des Krieges». Zeitschrift
für Ethnologie 121(1): 55-67.

1996b. «Warum bekriegen sich die
Yanomami? Versuch einer
spieltheoretischen Erklärung», in:
Peter Bräunlein und Andrea
Lauser (Hg.), Krieg und Frieden.
Bremen: Keo.

1998. «Rückzug und Abhängigkeit: Die

Friedfertigkeit der Alangan-
Mangyan auf Mindoro
(Philippinen)». Asiatische Studien 2:

383-418.
1999. «The Dynamics of War and

Alliance Among the Yanomami»,
in: Georg Elwert, Dieter Neubert
and Stephen Feuchtwang (eds),
Dynamics of Violence: Processes of
Escalation and De-escalation of
Violent Group Conflicts. Berlin:

Duncker & Humblot.
Hollis Martin and Steve Smith
1990. Explaining and Understanding

International Relations. Oxford:
Clarendon Press.

Holsti Kalevi
1991. Peace and War. Cambridge:

Cambridge University Press.

Howell Signe and Roy Willis (eds)
1989. Societies at Peace. London:

Routledge.
Keesing Roger. M.
1992. Custom and Confrontation: The

Kwaio Struggle for Cultural
Autonomy. Chicago: University of
Chicago Press.

Knauft Bruce
1990. «Melanesian Warfare: A Theore¬

tical History». Oceania 60(4): 250-
311.

Koch Klaus-Friedrich
1973. «The Etiology and Sociostructu-

ral Conditions of Violent Conflict
Management in Jalé Society
(New Guinea)», in: Jan De Wit et

al., Determinants and Origins of
Aggressive Behavior. The Hague:
Mouton.

1974. «The Anthropology of Warfare».
Addison-Wesley Module in Anthropology/.

Reading: Addison-Wesley
Publishing Company, Nr. 52.

1976. «Konfliktmanagement und
Rechtsethnologie». Sociologus
26(2): 96-129.

Lang Hartmut
1977. Exogamie und interner Krieg in

Gesellschaften ohne Zentralgewalt.
Hamburg: Dissertation.

Lévy Jack
1981. «Alliance Formation and War

Behaviour». JCR 25(4): 581-613.
1989. «The Causes of War: A Review of

Theories and Evidence», in:
Philip Tetlock et al. (eds),
Behavior, Society, and Nuclear War.

Oxford: Oxford University Press.

Lizot Jacques
1984. «Population, ressources et

guerre», in: Les Yanomami
centraux, p. 177-209. Paris: Ed. de
l'EHESS.

1989. «A propos de la guerre». Journal
de la Société des américanistes 75:

91-113.

Lorenz Konrad
1963. Das sogenannte Böse: Zur Natur¬

geschichte der Aggression. Wien:
Borotha Schoeler.



McCauley Clark
1990. «Conference Overview», in:

Jonathan Haas (ed.), The

Anthropology of War. Cambridge:
Cambridge University Press.

Meggitt Mervyn
1974. «Pigs are Our Hearts: The Te

Exchange Cycle Among the Mae
Enga of New Guinea». Oceania

44(3): 165-203.
1977. Blood is Their Argument: Warfare

Among Mae Enga Tribesmen of the

New Guinea Highlands. Palo Alto.
Menget Patrick
1993. «Les frontières de la chefferie:

remarques sur le système
politique du haut Xingu (Brésil)».
L'Homme 126-128: 59-76.

Mühlmann Wilhelm
1940. Krieg und Frieden: Ein Leitfaden

der politischen Ethnologie. Heidelberg:

Car Winter.
Murphy Robert
1957. «Intergroup Hostility and Social

Cohesion». American Anthropologist

59(6): 1018-1035.

Nettleship Martin et al. (eds)
1975. War, its Causes and Correlates. The

Hague: Mouton.
Nicholson Michael
1992. Rationality and the Analysis of

International Conflict. Cambridge:
Cambridge University Press.

Orywal Erwin
1996a. «Krieg in den Köpfen: Ein Vor¬

wort», in: Erwin ORYWAL et al.

(eds), Krieg und Kampf: Die Gewalt
in den Köpfen. Berlin: Reimer.

1996b. «Krieg als Konfliktstrategie: Zur
Plausibilität von Kriegstheorien
aus kognitionsethnologischer
Sicht». Zeitschrift für Ethnologie
121(1): 1-48.

1998. «Zur Anthropologie des Krieges
- ein interdisziplinärer
Überblick», in: Roland Eckert (Hg.),
Wiederkehr des «Volksgeistes»?
Opladen: Leske und Budrich.

Otterbein Keith
1968. «Internal War: A Cross-Cultural

Study». American Anthropologist
70: 277-289.

1973. «The Anthropology of War», in:
John Honigmann (ed.), Handbook

of Social and Cultural Anthropology.

Chicago: Rand McNally.
1985. The Evolution of War. New Haven:

HRAF Press (third edition).
1994a. Feuding and Warfare: Selected

Works of Keith E. Otterbein. Lang-
horn: Gordon and Breach Publishers.

1994b. «The Dilemma of Disarming»,
in: Keith Otterbein, Feuding and

Warfare: Selected Works ofKeith E.

Otterbein. Langhorn: Gordon and
Breach Publishers.

1994c. «Convergence in the Anthropo¬
logical Study of Warfare», in:
Keith Otterbein, Feuding and

Warfare: Selected Works ofKeith E.

Otterbein. Langhorn: Gordon and
Breach Publishers.

Peoples James
1982. «Individual or Group Advanta¬

ge? A Reinterpretation of the
Maring Ritual Cycle». Current
Anthropology 23: 291-310.

Rapoport Anatol
1974. Konflikt in einer vom Menschen

gemachten Umwelt. Darmstadt:
Darmstädter Blätter.

1976. Kämpfe, Spiele und Debatten.
Darmstadt: Darmstädter Blätter.

Rappaport Roy
1968. Pigs for the Ancestors: Ritual in

the Ecology ofa Neiv Guinea People.

New Haven: Yale University
Press.

Reyna Stephen and Richard Downs
(eds)

1994. Studying Warfare: Anthropological
Perspectives. Langhorn: Gordon
and Breach.

Riker William
1962. Theory of Political Coalition. New

Haven: Yale University Press.

Robarchek Clayton
1989. «Hobbesian and Rousseauan

Images of Man», in: Signe
Howell and Roy Willis (eds),
Societies at Peace. London:
Routledge.

Robarchek Clayton and Carole Robar¬

chek
1992. «Cultures of War and Peace», in:

James Silverberg and Patrick
Gray (eds), To Fight or not to

Fight: Violence and Peacefldness in
Humans and other Primates. New
York: Oxford University Press.

1996. «The Aucas, the Cannibals, and
the Missionaries: From Warfare
to Peacefulness Among the
Waorani», in: Thomas Gregor
(ed.), A Natural History of Peace.

Nashville: Vanderbilt University
Press.

Rodman Margaret and Matthew
Cooper (eds)

1983. The Pacification of Melanesia.
Lanham, Maryland: University
Press of America.

Rosaldo Michelle
1980. Knowledge and Passion: Ilongot

Notions of Self and Social Life.
Cambridge: Cambridge University

Press.
Rosaldo Renato
1980. Ilongot Headhunting. Stanford:

Stanford University Press.

Ross Marc
1981. «Socioeconomic Complexity,

Socialization, and Political
Differentiation». Ethos 9(3): 217-247.

1985. «Internal and External Conflict
and Violence». Journal ofConflict
Resolution 29(4): 547-579.

1986. «A Cross-Cultural Theory of
Political Conflict and Violence».
Political Psychology 7(3): 427-469.

1993a. The Culture of Conflict. New
Haven: Yale University Press.

1993b. The Management of Conflict. New
Haven: Yale University Press.

Rubinstein Robert and Mary Foster
(eds)

1988. The Social Dynamics of Peace and

Conflict. Boulder: Westview.
Sahlins Marshall
1965. «On the Ideology and Composi¬

tion of Descent Groups». Man
65:104-107.

1968. Tribesmen. Englewood Cliffs:
Prentice-Hall.

Schelling Thomas
1960. The Strategy of Conflict.

Cambridge: Harvard University
Press.

Service Elman
1968. «War and our "Contemporary

Ancestors"», in: Morton Fried,
Marvin Harris and Robert
Murphy (eds), War: The Anthropology

of Armed Conflict. New
York: Natural History Press.

Spittler Gerd
1980a. «Konfliktaustragung in akepha-

len Gesellschaften: Selbsthilfe
und Verhandlung», in: E.

Blankenburg (Hg.), Alternative
Rechtsformen und Alternativen zum
Recht: Jahrbuch für Rechtssoziologie
und Rechtstheorie, Bd. 6. Opladen:
Westdeutscher Verlag.

1980b. «Streitschlichtung im Schatten
des Leviathan: Eine Darstellung



und Kritik rechtsethnologischer
Untersuchungen». Zeitschrift für
Rechtssoziologie 1(1): 4-32.

Sponsel Leslie
1994. «The Mutual Relevance of An¬

thropology and Peace Studies»,
in: Leslie Sponsel and Thomas
Gregor (eds), The Anthropology
of Peace and Nonviolence. Boulder:

Lynne Rienner Publishers.
Thoden van Velzen H.U.E. and W.

van Wetering
1960. «Residence, Power Groups and

Intra-Societal Aggression».
International Archives of Ethnography
49:169-200.

Turney-High Harry
1949. Primitive War: Its Practices and

Concepts. Columbia: University
of South Carolina Press.

Turton David
1979. «War, Peace and Mursi Identity»,

in: Katsuyoshi Fukui and David
Turton (eds), Warfare Among
East African Herders. Osaka:
National Museum of Ethnology
Press.

1994. «Mursi Political Identity and
Warfare: The Survival of an
Idea», in: Katsuyoshi Fukui and
John Markakis (eds), Ethnicity
and Conflict in Africa. London:
James Currey.

Vasquez John
1993. The War Puzzle. Cambridge:

Cambridge University Press.
Vayda Andrew
1961. «Expansion and Warfare Among

Swidden Agriculturalists». American

Anthropologist 63: 346-358.
1976. War in Ecological Perspective. New

York: Plenum Press.

Waltz Kenneth
1960. Man, the State and War. New

York: University of Columbia
Press.

1979. Theory of International Politics.
New York: McCraw-Hill.

Whiting Beatrice
1965. «Sex Identity Conflict and Physi¬

cal Violence: A Comparative
Study». American Anthropologist
67(2): 123-140.

Wiberg Hakan
1981. «What Have We Learned About

Peace?». Journal of Peace Research

XVIII(2): 111-148.

Wiessner Polly and A. Tumu
1998. «The Capacity and Constraints of

Kinship in the Development of
the Enga Tee Ceremonial
Exchange Network», in: Thomas
Schweizer and Douglas White
(eds), Kinship, Networks and
Exchange. Cambridge: Cambridge

University Press.

Wolf Eric
1982. Europe and the People Without

History. Berkeley: University of
California Press.

1987. «Cycles of War», in: Kenneth
More (ed.), Waymarks: The Notre
Dame Inaugural Lectures in
Anthropology. Notre Dame, Ind.:
University of Nortre Dame Press.

Zürn Michael
1992. Interessen und Institutionen in der

internationalen Politik. Opladen:
Leske und Budrich.

Abstract

War and Peace in Societies
without Centralized
Violence: Theories and

Perspectives

This article reviews anthropological

theories of tribal warfare.
Four traditions of thought are
analysed: the «cultural», the
«economic-ecological», the «colonial-
historical» and the «political».
After setting forth the basic
characteristics of the «political» approach
- that of politically autonomous
local groups acting in a multicentric,

anarchical system - the author
goes on to specify the conditions
for strategic action in stateless
societies through a game theory
model of the making and breaking

of alliances and truces. In the
final section, the author considers
recent research on the conditions
for «peace» in tribal zones. With
the exception of hunter-gatherers,
«peaceful societies» are rare in
stateless zones. It appears that
tribal societies can be preserved from

war only when state authority can
substantiate its claim to the legitimate

monopoly of violence in a
successful process of pacification.
This process of pacification has

developed in different ways
depending on the conditions of
state penetration. Pacification is a

complex interaction, involving
repression and violence, but also

providing relief from imminent
danger and therefore an often
welcome change. The author
concludes with a call for further
theoretically informed research on the
dynamics of pacification in tribal
environments.

Autor

Jürg Helbling ist seit 1995
Professor für Ethnologie an der
Universität Zürich. Zwischen 1985

und 1987 führte er eine Feldforschung

bei den Alangan-Mangyan
auf Mindoro (Philippinen) durch.
Zu seinen Hauptinteressengebieten

gehören Wirtschafts- und
Ökologieethnologie (Formen der
Ressourcennutzung), Politische
Ethnologie (Macht und Verwandtschaft,

Krieg und Frieden) sowie
Theorien (Spieltheorie, Institutionen-

und Evolutionsökonomie),
http:/ /www.ethno.unizh.ch/



Partie est (musulmane) de Mosfar, août 1998


	Krieg und Frieden in Gesellschaften ohne Zentralgewalt : Theorien und Perspektiven

