Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)
Vorwort: Krieg : Vorbemerkung = Guerre : avant-propos
Autor: Kaufeler, Heinz

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Krieg

Vorbemerkung

«Nie wieder Krieg» ist im vergangenen
halben Jahrhundert eine kraftvolle Devise
gewesen, die grosse pazifistische
Bewegungen zu mobilisieren vermochte.
Die Forderung ist zwar, zum Leidwesen
ihrer Verfechter, nicht von allen geteilt
und von den politisch Machtigen selten
beherzigt worden, aber fiir einen grossen
Teil der Menschheit im ausgehenden 20.
Jhdt. bildet die Vorstellung von einer Welt
ohne Krieg einen Kern der Vision erstre-
benswerter Lebensumstdnde. Ein grosser
Teil des Publikums moderner Gesell-
schaften vertritt einen kategorischen
Pazifismus und empfindet etwa Erorte-
rungen des ehrwiirdigen philosophischen
Problems des «gerechten Krieges» als
zynisch.

Kriegsbegeisterung ist in den Kernzo-
nen der Moderne zu einer marginalen
und anriichigen Erscheinung geworden.
Ein Phinomen wie das «Augusterlebnis»
um den Kriegsausbruch von 1914, als der
Krieg von grossen Teilen der Bevolkerung
Europas freudig begriisst wurde, ist am
Ende des Jahrhunderts in Westeuropa nur
noch schwer nachvollziehbar. Auch wenn
kriegerische Auseinandersetzungen im
vergangenen Jahrzehnt vor allem im
kollabierten Ostblock virulent geworden
sind, und sich die Offentlichkeit an
Kriegsberichte aus dem «nahen Ausland»
gewOhnen musste, bleibt Krieg wesent-
lich mit Schrecken, Leid und Unmensch-
lichkeit assoziiert. Von der fritheren
Epochen geldufigeren Assoziation von
Krieg mit Ehre, Ruhm und Heldentum
ist nicht viel mehr als ein schaler Wider-
hall spiirbar. Deren Uberdauern anders-
wo, wie sie im vorliegenden Heft der

TSANTSA 4.1999

Beitrag von Ch. von Kaenel-Mounoud
iiber die Martyrer Palédstinas dokumen-
tiert, wird mit erheblichem Befremden
zur Kenntnis genommen.

Selbst fiir revolutionédre Projekte
scheint die martialische Option heute
kompromittiert. Auch eine gute und
gerechte Sache sollte nach Mdglichkeit
nicht mit Gewalt gefordert werden. Kein
Zweck heiligt mehr dieses Mittel ausser
der Aussicht, dass so noch grossere und
schlimmere Kriege verhindert werden
konnen.

In der Ethnologie hat dieser grundle-
gende Wertewandel deutliche Spuren
hinterlassen. Dass in vielen tribalen
Gesellschaften haufig, und oft durchaus
mit Begeisterung, Krieg gefiihrt worden
ist, wird heute in der Regel verdrangt
oder verschamt iibergangen. Die Cha-
rakterisierung anderer Epochen und
Kulturen durch Gewalttdtigkeit und
Grausamkeit — geméss dem alten Topos
des Wilden — untersteht heute offenbar
einem Meidungsgebot. Dagegen wird die
Friedfertigkeit der anderen, der ausser-
europdischen und vormodernen Gesell-
schaften gern hervorgehoben. Im Falle
nachweislich kriegerischer Konstellatio-
nen wird die relative Harmlosigkeit und
die geringe Zerstorungskraft von Kriegen
im tribalen Milieu betont. Bei Berichten
von Marter, Menschenopfer, Kanniba-
lismus und dhnlichem aus aussereuro-
pdischen Gesellschaften wird gern der
Verdacht gedussert, dass es sich dabei um
anschwéarzende Phantasmagorien westli-
cher Chronisten handle, wahrend hinter
aktuellen Kriegen und Gewalttaten in
diesen Gesellschaften Machenschaften




externer Akteure oder koloniale Altlasten
ausgemacht werden.

Gewalttdtigkeit und kriegerische
Neigungen sind ganz eindeutig «Sympa-
thiekiller». Die Schwierigkeit, tiber Krieg
zu sprechen und zu schreiben, ist deshalb
in der Ethnologie besonders ausgeprégt.
Sie wird in den Beitrdgen in diesem
«Dossier» besonders deutlich spiirbar im
Beitrag D. Geigers iiber die Pogrome an
den Maduresen Kalimantans. Der Autor
macht kein Hehl aus dem Dilemma, das
ihm die Anerkennung der tribalen Dayak,
der «Partei der Ethnologen», als «Tater»
bereitet.

Krieg ist in diesem Fall ein etwas
grosses Wort. Die Auseinandersetzungen
zwischen Dayak und Maduresen in
Kalimantan erscheinen eher als mehr oder
weniger spontane Ausbriiche feindseli-
ger Mob-Gewalt — «Hooliganismus» wire
in der Sowjetunion die offizielle Bezeich-
nung gewesen —, trotz des traditionalisti-
schen Mobilisierungselements der
zirkulierenden «Blutschale» und des
wiedererweckten martialischen Idioms
der «Kopfjagd».

Feindselige Ausbriiche gegen Minder-
heiten sind aber auch in den anderen hier
zur Sprache kommenden Konstellationen,
die als «Biirgerkriege» erscheinen,
Bestandteil der Konfliktgestalt (Nordir-
land, Afghanistan, Paldstina, Algerien).
Alle diese Gesellschaften sind durch
komplexe Prozesse von Eroberung, Migra-
tion, Verschleppung und Vertreibung zu
sozialen und kulturellen Palimpsesten
geworden. Diese instabilen Zonen mit
ihren komplexen Hierarchien, in denen
sich gesellschaftliche Spannungen zu
Gruppen-Antagonismen verfestigen und
Ordnung oft nur prekar aufrecht erhal-
ten werden kann, sind meist schwer zu
«entziffern». Der Beitrag von A. Monsut-
ti iiber die afghanischen Hazara zeigt auf,
wie derartige Antagonismen in Kriegssi-
tuationen eskalieren konnen. Die Tragodie
Afghanistans hat gezeigt, wie ein Staat
an solchen Spannungen zerbrechen kann,
und wie die Auflosung der staatlichen
Strukturen ihrerseits zu einer weiteren
Verscharfung der Antagonismen beitragt.
Im Beitrag von N. Stephenson wird am

TSANTSA 4.1999

Beispiel der nordirischen troubles deutlich,
wie anspruchsvoll die Herstellung von
Frieden in einer Gesellschaft ist, in der
sich Gruppen-Antagonismen in einer
Spirale der Eskalation entladen haben.

Diese Situationen unterscheiden sich
grundlegend von den Bedingungen an
den klassischen Orten der «Ethnologie
des Krieges», d.h. der tribalen Universen
etwa Amazoniens, Melanesiens oder des
nilotischen Sudan, wo keine staatlich
organisierte Zentralgewalt Anspriiche
stellt und wo Krieg in der Regel nicht zur
Unterwerfung der Verlierer fiihrt (vgl. die
ausfiihrliche Bibliographie im Beitrag von
J. Helbling). Es ist die Koexistenz moder-
ner und traditionaler Elemente, die diese
Konflikte auszeichnet. Moderne Zer-
storungstechnologie hat in manchen
Gegenden «traditionale» Fehden und
Beuteziige zu unheilvollen «halb-moder-
nen» Kriegen werden lassen, ohne dass
eine Autoritdt erkennbar wire, die eine
nachhaltige Pazifizierung gewéhrleisten
konnte.

Wieweit tragt ein Verstandnis fiir die
Dynamik kriegerischer Auseinanderset-
zungen in Gesellschaften ohne Staat, wie
es die von . Helbling resiimierte «Ethno-
graphie des tribalen Krieges» anstrebt,
zur Kldrung aktueller kriegerischer
Konfrontation in aussereuropdischen
Gesellschaften oder sogar genereller zum
Verstandnis der Dynamik von Krieg in
komplexen Gesellschaften bei? Kénnen
die ethnographisch untersuchten «fried-
lichen Gesellschaften» Hinweise darauf
geben, wie aktuelle kriegerische Konflik-
te beigelegt und zukiinftige vermieden
werden kénnen? Die Bedingungen von
Krieg und Frieden in kleinen tribalen
Gesellschaften und in den mehr oder
weniger komplexen Gesellschaften der
Gegenwart sind hochst unterschiedliche,
nicht nur wegen des unvergleichbar
gesteigerten Zerstdorungs- und Vernich-
tungspotentials moderner Kriegsmaschi-
nerien sondern vor allem weil sich Friede
in der eng verzahnten Welt am Ende des
20. Jhdt. nicht mehr durch Meidung,
Riickzug und Isolation herstellen und
garantieren ldsst.

Rekurs auf kulturelle Traditionen,



ethnische Eigenheiten, tradierte und
mythologisch untermauerte Feindschaf-
ten bei der Deutung aktueller Auseinan-
dersetzungen fiihrt in gefdhrliches
Geldnde. Eine derartige Ethnisierung
aktueller Konflikte kann einseitig den
Absichten einer Konfliktpartei dienen
oder der Verschleierung gegenwartiger
Interessen. Mit Bestiirzung musste die
Ethnologie zur Kenntnis nehmen, dass
ihre Begriffe, insbesondere der Begriff der
Ethnie, zu Waffen geworden sind, mit
denen etwa auf dem Balkan Kriege ausge-
tragen werden.

Der Essai von Y. Droz versucht die
Differenzen der Bewertung von Gewalt
in «primitiven» und «modernen» Gesell-
schaften zu ergriinden indem er die
«Euphemisierung» von Gewalt in ersteren
als Preis der Gleichheit und Unabhangig-
keit deutet und zum Sakralen in Bezie-
hung setzt, wahrend die radikale
Stigmatisierung von physischer Gewalt
in letzteren als Konsequenz von deren
fundamentaler Ungleichheit interpretiert
wird und die elaborierte «symbolische
Gewalt» der modernen Global-Ordnung
in Rechnung stellt.

Zu Optimismus besteht wenig Anlass.

«Nie wieder Krieg» scheint riickblickend
eine Hoffnung auszudriicken, die in
charakteristisch «moderner» Weise die
Macht von ordnungsstiftenden Institu-
tionen tiberschdtzt. Der Schock der
«europdischen» Weltkriege des zu Ende
gehenden Jahrhunderts hat die Moderne
weitgehend pazifiziert, aber eine weltwei-
te Friedensordnung erfordert mehr als
das. Um streitende Parteien mit Macht
zum Frieden zu zwingen, wie dies im
Falle von Serben und Kosovaren versucht
worden ist, scheinen Institutionen notig,
die heute noch nicht bestehen. Wenn eine
solche Friedensordnung nicht mehr als
ein Diktat médchtiger Dritter ist, sind die
Aussichten nicht besonders vielverspre-
chend.

Der wichtigste Beitag der Ethnologie
liegt hier wie in anderen Fragen m.E.
darin, den «gewohnlichen Ethnozentris-
mus» in Frage zu stellen und auf Unter-
schiede zu insistieren. Die Logik des
Krieges wie die Bedingungen des Friedens
sind Konsequenzen spezifischer Situatio-
nen. Wir hoffen, mit diesem Dossier zur
Scharfung der Wahrnehmung solcher
Differenzen beizutragen.

© Karim Ben Khelifa/family
photos: Albanie (nord) - A la
frontiére kosovare-albanaise,
arrivée des réfugiés kosovars.
fin mars-début avril 1999




Guerre

Avant-propos

Deés les années cinquante, le slogan
«Plus jamais la guerre!» a été scandé par les
mouvements pacifistes. Cette affirmation
n’a toutefois jamais fait 1'unanimité et les
puissants du monde, en particulier, ne se
comptaient pas parmi ses adhérants.
Pourtant, il ne fait aucun doute qu'un
monde sans guerre constitue une perspec-
tive désirable pour la plus grande partie
de I'humanité en cette fin de XXe siécle.
Un pacifisme catégorique est largement
partagé. Les discussions sur le probleme
philosophique classique de la «guerre juste»
sont ressenties comme cyniques. Un phéno-
mene comme l'enthousiasme qui a marqué
le début de la Premiere guerre mondiale
est difficile a comprendre en Europe de
I'Ouest aujourd hui.

Méme si les conflits armés sont redeve-
nus violents ces dix dernieres années en
Europe, surtout suite a I'effondrement du
bloc de I'Est, et que le public a di s’habituer
a des correspondances de guerre d’un
«étranger proche», la guerre reste associée a
I'horreur, a la souffrance et a I'inhumanité.
Des représentations de la guerre comme
événements glorieux, honorifiques et
héroiques, il ne reste qu'un écho vide et
c’est méme avec irritation qu’on constate la
vitalité de telles notions ailleurs (voir la
contribution de Ch. von Kaenel-Mounoud
sur les martyrs palestiniens). Méme pour
des projets révolutionnaires ou pour une
cause, estimée juste et bonne, 'option
martiale semble aujourd’hui compromise et
le recours a la violence doit étre évité.
Aucun but ne justifie plus ce moyen, sinon
'espoir qu’il pourra ainsi empécher des
guerres plus graves encore.

En anthropologie, ce changement de

TSANTSA 4.1999

valeur a laissé des traces bien visibles. Que
des guerres aient été menées par beaucoup
de sociétés tribales, souvent avec enthou-
siasme, est maintenant oublié ou pudique-
ment passé sous silence. La description
d’époques antérieures ou d’autres cultures
en termes de violence et de cruauté, des-
cription liée a la représentation ancienne
du sauvage, est apparemment devenue
tabou. C’est le caractere pacifique des socié-
tés pré-modernes ou extra-européennes qui
est volontiers souligné. Dans les cas ot il est
difficile de ne pas mentionner les guerres en
milieu tribal, on insiste généralement sur
leur innocuité relative et sur la destruction
limitée qu’elles engendraient. Quant aux
récits de tortures, de sacrifices humains ou
de cannibalisme perpétrés dans des sociétés
non-européennes, on soupgonne souvent
qu'il s’agit d’exagérations dénigrantes de la
part de chroniqueurs occidentaux, tandis
que les guerres et les violences contempo-
raines dans ces mémes sociétés sont expli-
quées par l'intervention d’acteurs externes
ou par des héritages coloniaux.

Violence et inclination martiale sont
nettement des «tueurs de sympathie». C'est
pourquoi l'ethnologie peine a parler et a
écrire sur cette thématique. Cette difficulté
est perceptible dans la contribution de
D. Geiger sur les pogroms contre les immi-
grants madurais en Kalimantan. L'auteur ne
nie pas le dilemme qu’il rencontre en recon-
naissant les Dayak responsables d'un
pogrom tout en éprouvant, comme ethno-
logue, une sympathie pour cette popula-
tion. Dans ce cas, le terme de «guerre» ne
parait pas approprié. Les conflits entre
Dayak et Madurais au Kalimantan parais-
sent étre des éruptions plus ou moins spon-



tanées d'une violence populaire haineuse
qualifiée de «hooliganisme» dans 1’ex-
URSS, et ceci malgré I'existence d"une pra-
tique mobilisatrice traditionnelle comme
la circulation du bol de sang et d"un idiome
martial revitalisé comme la chasse aux tétes.

Des éruptions de violence contre des
minorités, qui apparaissent comme des
«guerres civiles» (Afghanistan, Irlande du
Nord, Yougoslavie, Palestine), font partie
de la constellation des conflits traités dans
ce dossier. Ces sociétés sont devenues des
palimpsestes culturels et sociaux ot se
lisent, au travers de processus complexes
de conquéte, de migration, d’expulsion,
etc., les tensions, les hiérarchies et antago-
nismes sociaux qui manifestent la précarité
de l'ordre établi. La contribution de A.
Monsutti sur les Hazaras d’Afghanistan
démontre que de tels antagonismes peu-
vent mener a des situations de guerre. La
tragédie de I’ Afghanistan montre comment
un Etat peut étre détruit par de telles ten-
sions et comment la dissolution des struc-
tures étatiques peut a son tour contribuer a
I'intensification de ces antagonismes. Quant
a la contribution de N. Stephenson sur les
troubles de I'Trlande du Nord, elle témoigne
de la difficulté de rétablir la paix dans une
société secouée par l'escalade des antago-
nismes de groupe.

Ces situations sont fondamentalement
différentes des conditions rencontrées dans
les lieux classiques de «l’ethnologie de la
guerre», ceux des univers tribaux de I'’Ama-
zonie, de la Mélanésie ou du Soudan
nilotique, ot1 aucune force centrale organi-
sée en Etat n’exige de soumission et ot1 la
guerre n’a, généralement, pas pour consé-
quence la subordination des vaincus (voir la
bibliographie extensive de l'article de J.
Helbling).

Dans quelle mesure une compréhen-
sion de la dynamique de la guerre dans
les sociétés sans Etat, comme 'envisage
«’ethnologie de la guerre tribale» (cf. article
de J. Helbling), peut-elle contribuer a une
compréhension des confrontations violentes
actuelles dans les sociétés complexes? Les
études ethnologiques des «sociétés
pacifiques» peuvent-elles nous donner des
indications pour résoudre les conflits armés
actuels et en éviter de futurs sachant que le

TSANTSA 4.1999

potentiel de destruction s’est incompara-
blement développé?

La justification de conflits actuels par
le recours a de prétendues traditions cultu-
relles, aux particularismes ethniques, aux
hostilités «héréditaires», etc., est aujour-
d’hui une arme de guerre fréquemment
utilisée. Et c’est avec consternation que les
ethnologues voient leurs concepts (celui
d’ethnie en particulier) devenir le cceur
méme du conflit (en Bosnie et au Kosovo
par exemple).

L'article de Y. Droz cherche a sonder les
différences d’évaluation de la violence dans
les sociétés «primitives» et «modernes»: il
explique I'euphémisation de la violence
par les premiéres comme le prix de I'égali-
té et de I'indépendance et la met en relation
avec le sacré, tandis que la stigmatisation
radicale de la violence physique par les
secondes est interprétée comme la consé-
quence de leur inégalité fondamentale et se
trouve mise sur le compte de la «violence
symbolique» élaborée par 1'ordre global
moderne.

Il y a peu de raisons d’étre optimiste.
«Plus jamais la guerre!» semble exprimer
rétrospectivement un espoir qui surestime,
d’une maniére propre a la modernité, le
pouvoir des institutions fondant 1’ordre.
Le choc des guerres mondiales durant ce
siecle a pacifié la modernité, mais un ordre
de paix global requiert plus que cela. Forcer
des parties combattantes a rechercher la
paix, comme c’était le cas entre les Serbes et
les Kosovars, semble requérir des institu-
tions qui n’existent pas encore. Si un tel
ordre de paix veut étre autre chose qu'un
diktat d"un tiers plus puissant, les perspec-
tives ne sont guere encourageantes.

Ici comme ailleurs, la contribution
principale de I’anthropologie est de remet-
tre en question I’ethnocentrisme et d’insis-
ter sur les différences. La logique de la
guerre ainsi que les conditions de la paix
sont des conséquences de situations spéci-
fiques. Nous espérons que ce dossier aidera
a porter un regard plus sensible a ces
dynamiques différentes.

Heinz Kdufeler, Universitat Ziirich



Avenue-Frontiére, Mostar, ao0t 1998



	Krieg : Vorbemerkung = Guerre : avant-propos

