
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 4 (1999)

Vorwort: Krieg : Vorbemerkung = Guerre : avant-propos

Autor: Käufeler, Heinz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krieg

Vorbemerkung

«Nie wieder Krieg» ist im vergangenen
halben Jahrhundert eine kraftvolle Devise

gewesen, die grosse pazifistische
Bewegungen zu mobilisieren vermochte.
Die Forderung ist zwar, zum Leidwesen
ihrer Verfechter, nicht von allen geteilt
und von den politisch Mächtigen selten
beherzigt worden, aber für einen grossen
Teil der Menschheit im ausgehenden 20.

Jhdt. bildet die Vorstellung von einer Welt
ohne Krieg einen Kern der Vision
erstrebenswerter Lebensumstände. Ein grosser
Teil des Publikums moderner
Gesellschaften vertritt einen kategorischen
Pazifismus und empfindet etwa
Erörterungen des ehrwürdigen philosophischen
Problems des «gerechten Krieges» als
zynisch.

Kriegsbegeisterung ist in den Kernzonen

der Moderne zu einer marginalen
und anrüchigen Erscheinung geworden.
Ein Phänomen wie das «Augusterlebnis»
um den Kriegsausbruch von 1914, als der
Krieg von grossen Teilen der Bevölkerung
Europas freudig begrüsst wurde, ist am
Ende des Jahrhunderts in Westeuropa nur
noch schwer nachvollziehbar. Auch wenn
kriegerische Auseinandersetzungen im
vergangenen Jahrzehnt vor allem im
kollabierten Ostblock virulent geworden
sind, und sich die Öffentlichkeit an
Kriegsberichte aus dem «nahen Ausland»
gewöhnen musste, bleibt Krieg wesentlich

mit Schrecken, Leid und Unmenschlichkeit

assoziiert. Von der früheren
Epochen geläufigeren Assoziation von
Krieg mit Ehre, Ruhm und Heldentum
ist nicht viel mehr als ein schaler Widerhall

spürbar. Deren Überdauern anderswo,

wie sie im vorliegenden Heft der

Beitrag von Ch. von Kaenel-Mounoud
über die Märtyrer Palästinas dokumentiert,

wird mit erheblichem Befremden
zur Kenntnis genommen.

Selbst für revolutionäre Projekte
scheint die martialische Option heute
kompromittiert. Auch eine gute und
gerechte Sache sollte nach Möglichkeit
nicht mit Gewalt gefördert werden. Kein
Zweck heiligt mehr dieses Mittel ausser
der Aussicht, dass so noch grössere und
schlimmere Kriege verhindert werden
können.

In der Ethnologie hat dieser grundlegende

Wertewandel deutliche Spuren
hinterlassen. Dass in vielen tribalen
Gesellschaften häufig, und oft durchaus
mit Begeisterung, Krieg geführt worden
ist, wird heute in der Regel verdrängt
oder verschämt übergangen. Die
Charakterisierung anderer Epochen und
Kulturen durch Gewalttätigkeit und
Grausamkeit - gemäss dem alten Topos
des Wilden - untersteht heute offenbar
einem Meidungsgebot. Dagegen wird die
Friedfertigkeit der anderen, der ausser-
europäischen und vormodernen
Gesellschaften gern hervorgehoben. Im Falle
nachweislich kriegerischer Konstellationen

wird die relative Harmlosigkeit und
die geringe Zerstörungskraft von Kriegen
im tribalen Milieu betont. Bei Berichten
von Marter, Menschenopfer, Kannibalismus

und ähnlichem aus aussereuro-
päischen Gesellschaften wird gern der
Verdacht geäussert, dass es sich dabei um
anschwärzende Phantasmagorien westlicher

Chronisten handle, während hinter
aktuellen Kriegen und Gewalttaten in
diesen Gesellschaften Machenschaften



externer Akteure oder koloniale Altlasten
ausgemacht werden.

Gewalttätigkeit und kriegerische
Neigungen sind ganz eindeutig
«Sympathiekiller». Die Schwierigkeit, über Krieg
zu sprechen und zu schreiben, ist deshalb
in der Ethnologie besonders ausgeprägt.
Sie wird in den Beiträgen in diesem
«Dossier» besonders deutlich spürbar im
Beitrag D. Geigers über die Pogrome an
den Maduresen Kalimantans. Der Autor
macht kein Hehl aus dem Dilemma, das
ihm die Anerkennung der tribalen Dayak,
der «Partei der Ethnologen», als «Täter»
bereitet.

Krieg ist in diesem Fall ein etwas
grosses Wort. Die Auseinandersetzungen
zwischen Dayak und Maduresen in
Kalimantan erscheinen eher als mehr oder

weniger spontane Ausbrüche feindseliger

Mob-Gewalt - «Hooliganismus» wäre
in der Sowjetunion die offizielle Bezeichnung

gewesen -, trotz des traditionalistischen

Mobilisierungselements der
zirkulierenden «Blutschale» und des
wiedererweckten martialischen Idioms
der «Kopfjagd».

Feindselige Ausbrüche gegen Minderheiten

sind aber auch in den anderen hier
zur Sprache kommenden Konstellationen,
die als «Bürgerkriege» erscheinen,
Bestandteil der Konfliktgestalt (Nordirland,

Afghanistan, Palästina, Algerien).
Alle diese Gesellschaften sind durch
komplexe Prozesse von Eroberung, Migration,

Verschleppung und Vertreibung zu
sozialen und kulturellen Palimpsesten
geworden. Diese instabilen Zonen mit
ihren komplexen Hierarchien, in denen
sich gesellschaftliche Spannungen zu
Gruppen-Antagonismen verfestigen und
Ordnung oft nur prekär aufrecht erhalten

werden kann, sind meist schwer zu
«entziffern». Der Beitrag von A. Monsut-
ti über die afghanischen Hazara zeigt auf,
wie derartige Antagonismen in
Kriegssituationen eskalieren können. Die Tragödie
Afghanistans hat gezeigt, wie ein Staat
an solchen Spannungen zerbrechen kann,
und wie die Auflösung der staatlichen
Strukturen ihrerseits zu einer weiteren
Verschärfung der Antagonismen beiträgt.
Im Beitrag von N. Stephenson wird am

Beispiel der nordirischen troubles deutlich,
wie anspruchsvoll die Herstellung von
Frieden in einer Gesellschaft ist, in der
sich Gruppen-Antagonismen in einer
Spirale der Eskalation entladen haben.

Diese Situationen unterscheiden sich
grundlegend von den Bedingungen an
den klassischen Orten der «Ethnologie
des Krieges», d.h. der tribalen Universen
etwa Amazoniens, Melanesiens oder des
nilotischen Sudan, wo keine staatlich
organisierte Zentralgewalt Ansprüche
stellt und wo Krieg in der Regel nicht zur
Unterwerfung der Verlierer führt (vgl. die
ausführliche Bibliographie im Beitrag von
J. Helbling). Es ist die Koexistenz moderner

und traditionaler Elemente, die diese
Konflikte auszeichnet. Moderne
Zerstörungstechnologie hat in manchen
Gegenden «traditionale» Fehden und
Beutezüge zu unheilvollen «halb-modernen»

Kriegen werden lassen, ohne dass
eine Autorität erkennbar wäre, die eine
nachhaltige Pazifizierung gewährleisten
könnte.

Wieweit trägt ein Verständnis für die
Dynamik kriegerischer Auseinandersetzungen

in Gesellschaften ohne Staat, wie
es die von J. Helbling resümierte
«Ethnographie des tribalen Krieges» anstrebt,
zur Klärung aktueller kriegerischer
Konfrontation in aussereuropäischen
Gesellschaften oder sogar genereller zum
Verständnis der Dynamik von Krieg in
komplexen Gesellschaften bei? Können
die ethnographisch untersuchten «friedlichen

Gesellschaften» Hinweise darauf
geben, wie aktuelle kriegerische Konflikte

beigelegt und zukünftige vermieden
werden können? Die Bedingungen von
Krieg und Frieden in kleinen tribalen
Gesellschaften und in den mehr oder
weniger komplexen Gesellschaften der
Gegenwart sind höchst unterschiedliche,
nicht nur wegen des unvergleichbar
gesteigerten Zerstörungs- und
Vernichtungspotentials moderner Kriegsmaschinerien

sondern vor allem weil sich Friede
in der eng verzahnten Welt am Ende des
20. Jhdt. nicht mehr durch Meidung,
Rückzug und Isolation herstellen und
garantieren lässt.

Rekurs auf kulturelle Traditionen,



ethnische Eigenheiten, tradierte und
mythologisch untermauerte Feindschaften

bei der Deutung aktueller
Auseinandersetzungen führt in gefährliches
Gelände. Eine derartige Ethnisierung
aktueller Konflikte kann einseitig den
Absichten einer Konfliktpartei dienen
oder der Verschleierung gegenwärtiger
Interessen. Mit Bestürzung musste die
Ethnologie zur Kenntnis nehmen, dass
ihre Begriffe, insbesondere der Begriff der
Ethnie, zu Waffen geworden sind, mit
denen etwa auf dem Balkan Kriege
ausgetragen werden.

Der Essai von Y. Droz versucht die
Differenzen der Bewertung von Gewalt
in «primitiven» und «modernen»
Gesellschaften zu ergründen indem er die
«Euphemisierung» von Gewalt in ersteren
als Preis der Gleichheit und Unabhängigkeit

deutet und zum Sakralen in Beziehung

setzt, während die radikale
Stigmatisierung von physischer Gewalt
in letzteren als Konsequenz von deren
fundamentaler Ungleichheit interpretiert
wird und die elaborierte «symbolische
Gewalt» der modernen Global-Ordnung
in Rechnung stellt.

Zu Optimismus besteht wenig Anlass.

«Nie wieder Krieg» scheint rückblickend
eine Hoffnung auszudrücken, die in
charakteristisch «moderner» Weise die
Macht von ordnungsstiftenden Institutionen

überschätzt. Der Schock der
«europäischen» Weltkriege des zu Ende
gehenden Jahrhunderts hat die Moderne
weitgehend pazifiziert, aber eine weltweite

Friedensordnung erfordert mehr als
das. Um streitende Parteien mit Macht
zum Frieden zu zwingen, wie dies im
Falle von Serben und Kosovaren versucht
worden ist, scheinen Institutionen nötig,
die heute noch nicht bestehen. Wenn eine
solche Friedensordnung nicht mehr als
ein Diktat mächtiger Dritter ist, sind die
Aussichten nicht besonders vielversprechend.

Der wichtigste Beitag der Ethnologie
liegt hier wie in anderen Fragen m.E.
darin, den «gewöhnlichen Ethnozentris-
mus» in Frage zu stellen und auf
Unterschiede zu insistieren. Die Logik des
Krieges wie die Bedingungen des Friedens
sind Konsequenzen spezifischer Situationen.

Wir hoffen, mit diesem Dossier zur
Schärfung der Wahrnehmung solcher
Differenzen beizutragen.

© Karim Ben Khelifa/family

photos: Albanie (nord) - A la

frontière kosovare-albanaise,

arrivée des réfugiés kosovars.

fin mars-début avril 1999

7



Guerre

Avant-propos

Dès les années cinquante, le slogan
«Plus jamais la guerre!» a été scandé par les

mouvements pacifistes. Cette affirmation
n'a toutefois jamais fait l'unanimité et les

puissants du monde, en particulier, ne se

comptaient pas parmi ses adhérants.
Pourtant, il ne fait aucun doute qu'un
monde sans guerre constitue une perspective

désirable pour la plus grande partie
de l'humanité en cette fin de XXe siècle.

Un pacifisme catégorique est largement
partagé. Les discussions sur le problème
philosophique classique de la «guerre juste»
sont ressenties comme cyniques. Un phénomène

comme l'enthousiasme qui a marqué
le début de la Première guerre mondiale
est difficile à comprendre en Europe de
l'Ouest aujourd'hui.

Même si les conflits armés sont redevenus

violents ces dix dernières années en
Europe, surtout suite à l'effondrement du
bloc de l'Est, et que le public a dû s'habituer
à des correspondances de guerre d'un
«étranger proche», la guerre reste associée à

l'horreur, à la souffrance et à l'inhumanité.
Des représentations de la guerre comme
événements glorieux, honorifiques et
héroïques, il ne reste qu'un écho vide et
c'est même avec irritation qu'on constate la
vitalité de telles notions ailleurs (voir la
contribution de Ch. von Kaenel-Mounoud
sur les martyrs palestiniens). Même pour
des projets révolutionnaires ou pour une
cause, estimée juste et bonne, l'option
martiale semble aujourd'hui compromise et
le recours à la violence doit être évité.
Aucun but ne justifie plus ce moyen, sinon
l'espoir qu'il pourra ainsi empêcher des

guerres plus graves encore.
En anthropologie, ce changement de

valeur a laissé des traces bien visibles. Que
des guerres aient été menées par beaucoup
de sociétés tribales, souvent avec enthousiasme,

est maintenant oublié ou pudiquement

passé sous silence. La description
d'époques antérieures ou d'autres cultures
en termes de violence et de cruauté,
description liée à la représentation ancienne
du sauvage, est apparemment devenue
tabou. C'est le caractère pacifique des sociétés

pré-modemes ou extra-européennes qui
est volontiers souligné. Dans les cas où il est
difficile de ne pas mentionner les guerres en
milieu tribal, on insiste généralement sur
leur innocuité relative et sur la destruction
limitée qu'elles engendraient. Quant aux
récits de tortures, de sacrifices humains ou
de cannibalisme perpétrés dans des sociétés

non-européennes, on soupçonne souvent
qu'il s'agit d'exagérations dénigrantes de la

part de chroniqueurs occidentaux, tandis

que les guerres et les violences contemporaines

dans ces mêmes sociétés sont expliquées

par l'intervention d'acteurs externes
ou par des héritages coloniaux.

Violence et inclination martiale sont
nettement des «tueurs de sympathie». C'est

pourquoi l'ethnologie peine à parler et à

écrire sur cette thématique. Cette difficulté
est perceptible dans la contribution de
D. Geiger sur les pogroms contre les immigrants

madurais en Kalimantan. L'auteur ne
nie pas le dilemme qu'il rencontre en
reconnaissant les Dayak responsables d'un
pogrom tout en éprouvant, comme ethnologue,

une sympathie pour cette population.

Dans ce cas, le terme de «guerre» ne
paraît pas approprié. Les conflits entre
Dayak et Madurais au Kalimantan paraissent

être des éruptions plus ou moins spon-



tanées d'une violence populaire haineuse

qualifiée de «hooliganisme» dans l'ex-
URSS, et ceci malgré l'existence d'une
pratique mobilisatrice traditionnelle comme
la circulation du bol de sang et d'un idiome
martial revitalisé comme la chasse aux têtes.

Des éruptions de violence contre des

minorités, qui apparaissent comme des

«guerres civiles» (Afghanistan, Irlande du
Nord, Yougoslavie, Palestine), font partie
de la constellation des conflits traités dans
ce dossier. Ces sociétés sont devenues des

palimpsestes culturels et sociaux où se

lisent, au travers de processus complexes
de conquête, de migration, d'expulsion,
etc., les tensions, les hiérarchies et antagonismes

sociaux qui manifestent la précarité
de l'ordre établi. La contribution de A.
Monsutti sur les Hazaras d'Afghanistan
démontre que de tels antagonismes peuvent

mener à des situations de guerre. La

tragédie de l'Afghanistan montre comment
un Etat peut être détruit par de telles
tensions et comment la dissolution des structures

étatiques peut à son tour contribuer à

l'intensification de ces antagonismes. Quant
à la contribution de N. Stephenson sur les
troubles de l'Irlande du Nord, elle témoigne
de la difficulté de rétablir la paix dans une
société secouée par l'escalade des antagonismes

de groupe.
Ces situations sont fondamentalement

différentes des conditions rencontrées dans
les lieux classiques de «l'ethnologie de la

guerre», ceux des univers tribaux de l'Amazonie,

de la Mélanésie ou du Soudan
nilotique, où aucune force centrale organisée

en Etat n'exige de soumission et où la

guerre n'a, généralement, pas pour
conséquence la subordination des vaincus (voir la

bibliographie extensive de l'article de J.

Helbling).
Dans quelle mesure une compréhension

de la dynamique de la guerre dans
les sociétés sans Etat, comme l'envisage
«l'ethnologie de la guerre tribale» (cf. article
de J. Helbling), peut-elle contribuer à une
compréhension des confrontations violentes
actuelles dans les sociétés complexes? Les

études ethnologiques des «sociétés
pacifiques» peuvent-elles nous donner des
indications pour résoudre les conflits armés
actuels et en éviter de futurs sachant que le

potentiel de destruction s'est incomparablement

développé?
La justification de conflits actuels par

le recours à de prétendues traditions
culturelles, aux particularismes ethniques, aux
hostilités «héréditaires», etc., est aujourd'hui

une arme de guerre fréquemment
utilisée. Et c'est avec consternation que les

ethnologues voient leurs concepts (celui
d'ethnie en particulier) devenir le cœur
même du conflit (en Bosnie et au Kosovo

par exemple).
L'article de Y. Droz cherche à sonder les

différences d'évaluation de la violence dans
les sociétés «primitives» et «modernes»: il
explique l'euphémisation de la violence

par les premières comme le prix de l'égalité
et de l'indépendance et la met en relation

avec le sacré, tandis que la stigmatisation
radicale de la violence physique par les
secondes est interprétée comme la
conséquence de leur inégalité fondamentale et se

trouve mise sur le compte de la «violence
symbolique» élaborée par l'ordre global
moderne.

Il y a peu de raisons d'être optimiste.
«Plus jamais la guerre!» semble exprimer
rétrospectivement un espoir qui surestime,
d'une manière propre à la modernité, le

pouvoir des institutions fondant l'ordre.
Le choc des guerres mondiales durant ce
siècle a pacifié la modernité, mais un ordre
de paix global requiert plus que cela. Forcer
des parties combattantes à rechercher la
paix, comme c'était le cas entre les Serbes et
les Kosovars, semble requérir des institutions

qui n'existent pas encore. Si un tel
ordre de paix veut être autre chose qu'un
diktat d'un tiers plus puissant, les perspectives

ne sont guère encourageantes.
Ici comme ailleurs, la contribution

principale de l'anthropologie est de remettre

en question l'ethnocentrisme et d'insister

sur les différences. La logique de la

guerre ainsi que les conditions de la paix
sont des conséquences de situations
spécifiques. Nous espérons que ce dossier aidera
à porter un regard plus sensible à ces

dynamiques différentes.

Heinz Käufeier, Universität Zürich



Avenue-Frontière, Mostar, août 1998


	Krieg : Vorbemerkung = Guerre : avant-propos

