
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 3 (1998)

Artikel: L'expérience Vanuatu

Autor: Boulay, Roger / Regenvanu, Ralph / Gonseth, Marc-Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSI0R 45

L'expérience Vanuatu
L'expérience de muséographie réflexive menée par Christian

Kaufmann à l'occasion de l'exposition «Vanuatu, Kunst aus der
Südsee», présentée au Museum der Kulturen. Basel, et au Musée

national des arts d'Afrique et d'Océanie à Paris, nous a permis de
placer la réflexion portant sur la circulation de l'objet ethnogra¬

phique dans un cadre plus large et plus dynamique.

Die reflektive Art der Museumspräsentation, die Christian
Kaufmann aus Anlass der Vanuatu-Ausstellung — sie wurde in
Basel gezeigt und dann in Paris — entwickelt hat, führt uns zu

Überlegungen der Zirkulation ethnographischer Objekte.

Roger Boulay
interviewé par

Marc-Olivier Gonseth
(Bâle, 14 mars 1997)

Monsieur Boulay, comment vous présenter

aux lecteurs de Tsantsa

Je fais toujours partie du Musée national

des arts d'Afrique et d'Océanie de Paris
mais comme je suis parti depuis trois ans
maintenant, je ne suis plus responsable du
Département Océanie mais chargé de la
muséographie du Centre culturel Jean-
Marie Tjibaou. Je suis en fait mis à disposition

par le Ministère de la culture auprès
de l'Agence de développement de la culture

kanak (ADCK), issue directement des
Accords de Matignon (1986), comme l'est
également le futur Centre culturel Jean-
Marie Tjibaou1. Construit par l'architecte
Renzo Piano, ce Centre est un très beau
projet, de l'ordre de celui de l'Opéra de

Sydney, pour prendre des comparaisons
dans la région: un ensemble de bâtiments
étalés sur 200 mètres de long et 30 mètres
de hauteur. Il renferme une médiathèque,
une cafétéria, des lieux pour des manifestations,

des salles de spectacle et de cinéma,
mais également une partie consacrée à des

expositions dans laquelle on développe
quelques idées. L'une d'entre elles devrait
vous intéresser, je suppose: elle consiste à

consacrer un espace à l'idée de restitution
afin de faire percevoir aux visiteurs, qu'ils
soient Kanaks ou qu'ils soient Japonais,
qu'il y a bien un patrimoine local mais
qu'il est dispersé dans le monde entier. Par

exemple, dans cet endroit qui s'appelle
Bwénaado2, ce qui veut dire en langue
kanak «le rassemblement», «la réunion», on
va présenter des objets prêtés par des
musées extérieurs comme Bâle, Le Havre,
le Musée de l'Homme, le Musée national
des arts d'Afrique et d'Océanie, en tout
vingt-sept très belles pièces.

2 Voir encadré à la fin de
l'entretien, p. 54-55.

1 Voir encadré à la fin de
l'entretien, p. 54-55.

TSAFLTSA 3.1998



46 DOSSI0R

Des projets dans ce cadre

Dans ce même espace, nous allons faire
en sorte que les visiteurs puissent interroger

des bornes interactives et obtenir un
certain nombre d'informations sur la
fonction, le sens des objets, mais aussi
savoir où ils sont conservés. C'est vraiment
cet espace qu'on est en train de préparer,
dans le prolongement de l'exposition et
sur le même principe: l'idée de restitution
est une abstraction. On en a beaucoup discuté

autrefois avec Jean-Marie Tjibaou: pour
lui c'était une abstraction et une pétition de

principe qui se heurtait, il le savait très
bien, à autant de blocages que d'enthousiasmes

aussi peu sensés les uns que les

autres. En d'autres termes, alors que les
enthousiasmes devraient être encouragés,
ils posent autant de problèmes que les
résistances. Donc son idée, à laquelle je
tiens et pour laquelle je sais que Neuchâtel
a également beaucoup investi, c'est d'abord
de savoir ce qu'il y a: des inventaires, des

inventaires, des inventaires. On n'aurait
jamais pu faire l'exposition kanak en 1990,

ni organiser celle que je suis en train de

préparer pour le futur Centre culturel Jean-
Marie Tjibaou si je n'avais pas eu 1500
fiches sous la main, qui permettaient de
dire que dans ce musée-là, on pouvait
trouver telle ou telle pièce. Je connais à

peu près quarante musées en France: on
s'aperçoit qu'il y a du matériel partout
Donc pour lui, c'était impératif de savoir
où étaient les objets, ne serait-ce que pour
savoir dans quelles conditions ils étaient
conservés. S'ils étaient présentés au public
dans de bonnes conditions, il n'y avait
aucun problème, c'était ça l'essentiel dans
son esprit; par contre, s'ils n'étaient pas
utilisés, il proposait non pas d'en demander

la restitution mais le dépôt ou le prêt
dans le cadre d'une convention.

Qu'entendez-vous exactement par «pas
utilisés»

Pas vraiment présentés ou conservés
dans des réserves. Ce ne sera un mystère
pour personne que des collections entières

sont soit dans un état de conservation
limite, soit non mises en valeur depuis des
années. Donc l'idée que nous avons, assez

pragmatique parce que la Nouvelle
Calédonie est un petit pays et que le Musée
territorial et le Centre sont de petits
musées, certes techniquement bien pensés
et offrant toutes les garanties, ce n'est pas
de faire revenir quatre cents sagaies, trois
cents casse-têtes ou vingt masques mais
d'opérer un choix: plutôt que de faire dans
la quantité, essayer d'avoir des pièces qui
ne sont pas sur place, et surtout les faire
tourner en les changeant le plus souvent
possible.

Quelles sont les circonstances qui ont
permis la circulation de l'exposition Vanuatu en

Nouvelle Calédonie

L'exposition à Nouméa avait été
demandée depuis très longtemps par Jean-
Marie Tjibaou. A la suite des Accords de

Matignon et grâce à l'engagement du haut-
commissaire (gouverneur local) et des

organisateurs du musée de Nouméa, qui
prirent position personnellement sur le
thème de la restitution, ce qui n'était pas
évident, l'opération a pu avoir lieu. On a eu
un certain nombre de refus, bien sûr, mais
on a eu aussi des collaborations assez
spontanées et sympathiques. Et tout s'est
bien passé. Alors du coup, on a pensé que
ça pouvait reprendre pour le Vanuatu. La
grande différence sur le plan matériel, c'est

qu'à Nouméa il existait un musée bien
équipé du point de vue sécurité, conservation,

et cetera, alors qu'à Port Vila, il n'y
avait rien du tout. Il a donc fallu attendre

que le nouveau musée soit construit, après
bien des difficultés, pour pouvoir y faire
l'exposition.

En l'occurrence, au cours de cette expérience,

est-ce qu'il y a eu des demandes de restitution,

est-ce qu'on l'a envisagé, est-ce qu'on en a

discuté

Non, pas vraiment car ça ne s'est jamais
posé comme ça. La voie qui a été suivie
jusqu'à présent est celle de l'inventaire et

TSAllTSA 3.1998



DOSSieR 47

de la mise en dépôt dans une exposition
semi-permanente. Donc il y a eu, dès la
fin de l'exposition en 1991, un certain
nombre de musées qui ont tout de suite
accepté de déposer des objets au Musée
territorial de Nouméa. Le Musée de
Chartres, le Musée d'Aquitaine à Bordeaux,
le Musée d'Angoulême et le Musée national

des arts d'Afrique et d'Océanie de Paris

se sont montrés très coopératifs et ont des

objets déposés à Nouméa depuis l'exposition

de 1990.

Et quelles sont exactement les conditions de

dépôt Comment le contrat est-il stipulé Ces

pièces sont-elles prêtées

Elles sont déposées pour une durée de
trois ans, éventuellement renouvelable. En

ce moment c'est un peu compliqué parce
qu'on fait la même démarche pour le
Centre culturel Jean-Marie Tjibaou. Il y a

donc des conventions à revoir mais ça sera
exactement sur le même principe. Dans
notre demande, on tient compte des frais
engagés pour emprunter et transporter les

œuvres. On a parfois des coûts trop élevés

car, en général, les musées obligent à des

convoiements. Alors si cela coûte trois
billets d'avion de convoyer une pièce du
British Museum, par exemple, le projet
n'aboutit pas. Les exigences des musées
sont donc un des principaux obstacles à

ce genre de démarche. Entre musées
européens, ça fonctionne parce que tout le
monde a les moyens de le faire; à Nouméa
également c'est parfois possible. Mais si

un musée comme celui de Port Vila au
Vanuatu voulait mettre en place ce système,

ça ne marcherait pas: ils n'ont pas les

moyens de faire venir quoi que ce soit.
Peut-être pourraient-ils payer la venue
d'un objet mais en aucun cas prendre en
charge des accompagnants. Ces objets
transportent avec eux, encore une fois
sûrement à juste titre, une lourdeur à la
fois institutionnelle et technique qui est

peut-être beaucoup plus handicapante que
le principe même de la circulation ou du
dépôt.

Et quelle est votre position, personnelle, en

tant que muséologue et ethnologue occidental,

sur la question de la restitution en général
Peut-être avez-vous d'autres expériences
concrètes à mentionner

La seule expérience que j'ai, c'est celle-
là. Elle montre en tout cas que le point de

vue isolé du conservateur anthropologue
et/ou conservateur européen n'est pas
tenable. Il est tout de suite confronté aux
gens sur place. Je prends un exemple.
Quand en 1990 l'exposition est arrivée en
Nouvelle Calédonie, tout s'est bien passé,
vraisemblablement pour une raison
extrêmement importante, à savoir que le staff
du Musée territorial, qui est constitué d'un
jeune conservateur kanak et d'un adjoint à

la fois jeune et très intégré à la coutume
locale, a fait deux mois d'information de

village en village pour expliquer aux gens
pourquoi les objets venaient, d'où ils
venaient, pourquoi ils étaient partis et
pourquoi ils allaient repartir. Il y a eu des
débats très intéressants sur qui est venu
les voler ou les collecter, dans quelles
conditions, qui sur place les a donnés et

pourquoi. Ça a beaucoup facilité le travail
et ça a aussi abouti à ce que ces objets
soient réinvestis culturellement par les gens
concernés au moment de leur arrivée, d'où
l'idée des inaugurations coutumières au
Vanuatu et à Nouméa. Jusqu'à présent, les

expositions que j'avais vues dans le cas où

un pays européen emmène des pièces
ailleurs - du reste il n'y en a pas beaucoup

- ressemblait toujours à une démarche

par laquelle une sorte de cadeau était
fait au pays en question. Mais là, pour le
Vanuatu et la Nouvelle Calédonie, on a eu

un investissement des coutumiers locaux
qui ont demandé dans les deux cas de faire,
avant l'inauguration à l'européenne, une
réception coutumière des caisses, sans les

ouvrir. A Port Vila, il y a eu toute une
danse, il y a eu des rites sur le terrain
d'aviation même, puisqu'on était à l'aéroport;

à Nouméa, même chose, il y a eu une
sorte d'inauguration coutumière à l'ouverture

des caisses. J'ai trouvé très beau le
titre de l'exposition à Port Vila, qui était

TSAUTSA 3.1998



48 DOSSieR

Spirit blong bubu i kam bak, «l'esprit des
vieux revient». C'est Ralph Regenvanu,
que vous allez rencontrer, qui a choisi ce
titre. Ce sont les gens là-bas qui l'ont choisi.
A Nouméa, l'exposition s'appelait Art
kanak: de jade et de nacre, mais la démarche
était la même; d'ailleurs, les discours coutu-
miers qui ont été faits sur les caisses quand
elles sont arrivées évoquaient l'esprit des

vieux qui revenait visiter leurs descendants.

C'est là que l'anthropologie, si elle n'est

pas trop distante, peut permettre d'aider
un certain nombre de choses. Par exemple,
avant cette exposition, le Musée de
Nouméa était très peu visité par les Kanaks

parce qu'il n'y avait jamais eu d'appropriation

coutumière du lieu. Ce musée est
construit sur des terrains qui appartiennent

à la ville de Nouméa, domaine de

l'Etat, mais n'empêche que ce lieu fait
référence à des propriétaires coutumiers
anciens et connus. Donc aucun Kanak
respectant la coutume n'entrera dans ce
musée tant que le propriétaire coutumier
du lieu ne lui en aura pas donné l'autorisation.

Cette inauguration coutumière a

donc à la fois permis d'accueillir l'esprit
des vieux qui revenait mais aussi de faire
un signe de type traditionnel vis-à-vis de la

population kanak en leur disant: «vous
venez du Nord, vous venez du Sud, vous
venez de l'Ouest ou vous venez de l'Est
mais le lieu où est construit ce musée vous
est ouvert par nous maintenant, coutumiers

du Sud». Cette inauguration coutumière

a mobilisé beaucoup de gens. Elle a

donné lieu à des échanges de monnaie,
des échanges de nattes et les portes du
musée se sont ouvertes de manière coutu-
mièrement correcte. Depuis, pratiquement
la moitié des visiteurs du musée sont
kanaks. Et ça s'est passé de la même
manière à Port Vila.

Cette expérience a-t-elle modifié votre vision
des choses

Un tel processus remet en cause non
seulement les critères esthétiques des
conservateurs et des esthètes occidentaux,
mais aussi des anthropologues. Au cours

de ces deux expositions, en voyant faire
les gens, en les voyant vivre, en assistant à

leur réappropriation des objets, ma vision
a totalement changé. Pour moi, anthropologue

idéaliste, tous les objets qu'on avait
amenés, l'arc, la monnaie ou une statue,
avaient la même importance patrimoniale.
Mais j'ai constaté que la population kanak
les vivait de façon très différente: les uns
étaient extrêmement sacralisés, d'autres
moins, d'autres pas du tout; ce que je
pensais être sacralisé ne l'était pas (il y a de
bons exemples ici) et réciproquement. Il y a

beaucoup d'anthropologues en Nouvelle
Calédonie qui ont assisté à la circulation
des coquillages, la monnaie traditionnelle
(il y en a du reste de très beaux à Neuchâ-
tel). Mais c'est fascinant de voir de quelle
manière les gens se comportent vis-à-vis de

ces monnaies dans une salle d'exposition.
A Paris, par exemple, quelques vieux chefs
coutumiers kanaks, qui avaient été invités

par le gouvernement, ont manifesté une
sorte de comportement physique très différent

devant la vitrine de monnaies. Je

n'avais personnellement pas réalisé à quel
point ces monnaies pouvaient avoir une
charge émotive et je me suis dit que je
n'aurais pas dû les présenter de cette
manière. Même chose à Nouméa: jusqu'à
cette période-là, le Musée a présenté les
monnaies kanaks suspendues, parce que
c'est un enfilement de coquillages, très
beau et très fin. Mais c'est tout à fait incorrect,

jamais on ne présente une monnaie
comme ça Et du coup, ils ont refait cette

présentation en créant quelque chose de

plus sombre, de plus sacralisé, où les
monnaies sont comme elles doivent être,
c'est-à-dire étalées sur le sol.

Autre problème, celui des pierres
magiques. A Port Vila, il y avait dans
l'exposition un endroit interdit aux femmes
et aux enfants, avec une surveillance coutumière

constante. A Nouméa on a respecté
cette demande des gens, mais puisque le

public était beaucoup plus varié, on a fait
un petit peu comme à Bâle, en créant un
endroit clos - il fallait soulever un voile
pour pouvoir entrer dedans - et en signalant

aux visiteurs que ces objets avaient
un statut extrêmement sacré, qu'ils conte-

TSAÜTSA 3.1998





50 DOSSieR

naient beaucoup de puissance et que seuls
les hommes avaient la possibilité de les

voir dans leur société d'origine. Au moins
ils étaient avertis et pouvaient se rendre
compte que ces objets n'avaient pas un
statut d'œuvre d'art ou de spécimen
anthropologique.

Quelle réaction avez-vous eue du fait qu'ils
étaient «muséographiés» sur place: y a-t-il eu

apparition d'une nouvelle sacralité du fait de la

muséographie

Curieusement, c'est une question que je
ne me posais pas avant: ça ne me semblait

pas important, parce qu'on connaît mal les
conditions exactes dans lesquelles tous ces

objets sont montrés dans leur société. Je

prends l'exemple des mannequins
funéraires qui sont ici: sans approfondir
mon enquête, et j'aurais peut-être pu le
faire en lisant des ouvrages de manière
plus attentive, mais ce n'est pas sûr que
ce soit signalé, je pensais que ce type
d'objet devait être présenté de manière
respectueuse, parce qu'il s'agissait d'un
crâne de défunt, et qu'il y avait peut-être
des restrictions, des règles d'accès à respecter.

J'ai donc été assez étonné de constater à

Port Vila que le mannequin funéraire ne

posait aucun problème. Tout le monde
passait devant, derrière sans problème.
Mais d'autres objets pour lesquels je
n'aurais pas soupçonné de problèmes en
ont posé. Par exemple, et ça tout le monde
l'a découvert sur place, un plat en bois qui
vient du Musée national des arts d'Afrique
et d'Océanie. A la demande des gens de
Tana, à qui il appartenait coutumièrement,
il a été décrété plat qui ne pouvait pas être vu
par tout le monde. Donc ce plat, qui avait été

mis dans la série des plats par les muséo-
graphes, a été réintégré à la série des objets
sacrés.

Donc là il y a contestation de la muséographie,

dans une certaine mesure

Oui, bien sûr, complètement. On
pourrait d'ailleurs faire une troisième
expérience de ce genre, et ça vaudrait le

coup de faire une enquête beaucoup plus
poussée avec les gens sur place pour savoir
de quelle manière ils voudraient eux
présenter les objets dans l'exposition.
Maintenant, rapidement dit, la manière
dont on les présente à Paris ou à Bâle, je ne

pense pas que ça les préoccupe beaucoup.
Qu'ils apprennent que le tabou sur les
pierres a été respecté, je pense que ça leur
fera évidemment plaisir. On a rencontré
des problèmes du même type avec les
churinga des Aborigènes d'Australie, qu'on
a retirés des présentations au Musée national

des arts d'Afrique et d'Océanie à la
demande des gens.

Est-ce qu'il n'y a pas eu un effet de frustration

du fait qu'on ait amené ces objets, qu'on les

ait montrés et qu'ensuite on les ait retirés?
Est-ce que ça n'a pas déclenché des polémiques

Ça n'a pas déclenché de polémiques
mais une prise de conscience sur la
question du patrimoine. Il faut le reconnaître

aussi, ça ravive une sorte de
culpabilisation déjà bien établie chez les
anthropologues que de voir arriver sur
place des objets conservés dans les réserves
des musées de Bâle ou de Neuchâtel,
d'observer avec quel étonnement la
population locale découvre ou redécouvre
son patrimoine. Il y a une natte ici qui
constitue un bel exemple: ils ne se souvenaient

plus qu'un tel objet faisait partie de
leur patrimoine, que c'était à eux, que
c'étaient des choses qu'ils savaient faire;
c'est quand même difficile de se rendre
compte de cette rupture. A Nouméa, il y a

eu une sorte d'adieu coutumier aux
œuvres, un adieu avec un très beau
discours disant en substance: «vous êtes
les ambassadeurs de nos vieux ailleurs,
retournez d'où vous venez», ainsi que des

remerciements sur le fait qu'ils étaient
conservés. Je n'ai pas senti du tout de
tension à cette occasion. Bien sur, il y a des

cas particuliers, il y a toujours un ou deux
objets qui pour des raisons extrêmement
variées sont revendiqués par des gens, par
des groupes, par des familles, plus
spécialement. Mais c'est alors plutôt de l'ordre de

TSA1TTSA 3.1998



DOSSI0R 51

la demarche personnelle, de la relation
personnelle d'un lignage à un objet.

Sur ces questions, la position que vous
préconiseriez serait celle de Jean-Marie Tjibaou
ou quelque chose de plus radical

Ma position est fondée sur ces deux
expériences, et je sais que ce terrain doit
être travaillé de manière extrêmement
pragmatique, j'allais dire au coup par coup,
et avec une très longue préparation,
suffisante de part et d'autre. De toute façon,
faire une exposition, c'est une manière
d'enrichir les informations sur les collections

ou plus exactement sur les rapports
entre les gens et les objets. C'est tout à fait
incomparable parce qu'il y a effectivement
des informations de type émotif ou
d'ambiance générale qui apparaissent alors

qu'elles ne surgiraient pas dans la relation
d'interrogé à interrogeant.

J'ai une petite anecdote à ce sujet. A
Nouméa, depuis quelques années, je
travaille avec un vieux Kanak qui est très

connu là-bas, une sorte d'informateur
attitré d'anthropologues beaucoup plus
compétents que moi. En lui faisant visiter
l'exposition avec un de ses amis, je me suis

aperçu qu'il n'avait pas de réactions, qu'il
semblait indifférent. Puis son vieux
collègue s'est mis à lui parler des objets
(la hache, la monnaie, etc.). Et au bout
d'une dizaine de vitrines, le vieux a dit:
«tu ne veux pas me ramener chez moi,
parce que j'ai oublié mes lunettes». Donc il
se promenait dans cette exposition de
manière très abstraite, parce que pour lui
une exposition, c'est quelque chose d'étranger.

Mais grâce à son ami, il a changé
complètement d'attitude et il a ensuite
passé des heures dedans, à donner des
informations et à échanger avec d'autres
visiteurs.

Un autre choix n'a pas été sans
conséquence pour la Nouvelle Calédonie. J'avais
sélectionné intuitivement, parce qu'il n'y en
avait pas à Nouméa, une série importante
de petites statuettes venant de Genève, de
Bâle, de plusieurs musées parisiens, de
Grenoble. Et je me suis aperçu qu'effecti¬

vement, les gens ne les avaient jamais vues
et qu'ils découvraient en elles une profondeur

historique insoupçonnée. Alors qu'un
certain nombre d'objets sont identifiés par
eux comme étant sans passé, comme s'ils
avaient été fabriqués l'année dernière ou
comme s'ils avaient le statut de curios, le
fait de dire que telle statuette avait été
collectée en 1794 par D'Entrecastaux
donnait une profondeur historique à ces

collections qui la réintégrait dans leur
propre histoire. Evidemment, tous les

jeunes artistes kanaks ont passé des heures
à regarder ces objets, qu'ils n'avaient jamais
vus sinon dans des livres quand ils y
avaient eu accès.

Quelle est la proportion des pièces qui crée

cet effet de réappropriation

Je ne saurais pas vous dire. Il y a

simplement des pièces qui sont dans toutes
les mémoires, la grande hache cérémoniel-
le par exemple, ou les chambranles des

portes de case, qui ont une pérennité soit

par leur reproduction, soit par leur utilisation

en tant qu'emblème identitaire, et qui
ne posent pas problème. Mais certaines
autres pièces comme les monnaies, que les

gens utilisent toujours, déclenchaient
quelque chose d'autre. Je n'ai pas mesuré
tout de suite, et d'autres avec moi, à quel
point on peut passer à côté de réalités
passées ou simplement invisibles. Dans
cette ligne, je me souviens d'un groupe
d'Aborigènes qui était venu en 1983 visiter
le Musée national des arts d'Afrique et
d'Océanie. A cette époque-là, les churinga
en pierre étaient exposés. Et le groupe a

réagi comme s'ils étaient chez eux: les deux
responsables ont demandé aux femmes de

rester à l'extérieur de la salle et seuls les
hommes sont allés voir les pierres. Du
coup, on a tout retiré parce qu'on savait

par ailleurs que les communautés aborigènes

le souhaitaient. Mais quelle frustration

pour le conservateur parce qu'on se

coupait ainsi d'une magnifique collection
de trente et une pierres superbes rapportées

par un missionnaire bien avant la

guerre.

TSAITTSA 3.1998



52 DOSSieR

Dans ce cas précis, seriez-vous favorable à

une restitution

Oui, mais peut-être pas pure et simple,
parce que se pose après le problème que
tout le monde rencontre: comment évaluer
la légitimité de la demande et à qui restituer

Est-ce à nous de juger de la légitimité
d'une demande ou disons-nous

«débrouillez-vous avec votre patrimoine»
C'est assez ambigu de se placer en juge.
Alors évidemment, si on prend le point de

vue du conservateur anthropologue mu-
séographe, ça donne: «bon d'accord, on va
vous les rendre mais il faut être sûr qu'on
ne va pas les retrouver sur le marché, qu'ils
vont être conservés dans un lieu adéquat,
etc.». Tous ces problèmes se posent à ce

moment-là. Mais au moins, dans un
premier temps, le minimum consiste à tenir
compte de l'avis des gens, de la manière
dont ils entendent que leur patrimoine soit
présenté dans les musées. Dans cette
optique, il y a bien des présentations
d'objets qui devraient être radicalement
modifiées.

Vous êtes personnellement favorable à ce

qu'on tienne compte de l'avis de la population
concernée dans notre façon d'exposer

Oui, je le pense. On le vit bien nous-
mêmes dans nos propres sociétés. J'ai visité
il n'y a pas très longtemps un musée dit
d'art sacré avec un vieil oncle curé. Je vous
prie de croire qu'il a été complètement
scandalisé de la manière dont on peut
montrer des objets, non pas sur le plan de
la muséographie mais sur le plan des

incompatibilités (cet objet-là ne peut pas
être montré à côté de celui-là) ou de

l'incongruité (vous pouvez montrer un
crucifix mais pas quarante, ça n'a plus de

sens). Je ne vois pas pourquoi on n'en
tiendrait pas compte. Il ne s'agit pas d'être
complètement prisonnier d'une manière
de montrer les choses mais simplement
d'essayer de tenir compte de ce type de

perception.

En synthèse, ce qui compte pour vous dans

le domaine de la restitution, c'est premièrement

que les musées acceptent de donner un
inventaire exhaustifdes objets qui sont en leur

possession; deuxièmement qu'ils acceptent,
quand on leur demande, le prêt de certains

objets...

Oui, ils ont tout à fait le droit, pour
compléter ce que vous dites, d'obtenir des

garanties. C'est très normal. On ne va pas
faire des efforts d'un certain côté et annuler
tout ce travail parce qu'on n'a pas pris
suffisamment de garanties. C'est un peu
en contradiction avec ce que je disais sur
«après tout c'est leur patrimoine, ils en
font ce qu'ils veulent» mais il y a là une
balance à trouver.

En troisième lieu, vous souhaitez qu'on
tienne compte de la façon dont ces objets sont

perçus dans leur société lorsqu'on les expose
chez nous.

Oui, et je complète en disant que ce qui
est à travailler, c'est bien ce qui relève d'une
perception qui est de l'ordre de l'émotion,
de l'attitude profonde, et non pas de celui
de la simple information ethnographique,
encore que ces comportements la concernent.

Et en dernier lieu vous êtes fasciné par la

dynamique sociale que ces objets provoquent
lorsqu'ils reviennent sur leur lieu d'origine

C'est à la fois une émotion personnelle
car il se passe quelque chose qui est rare. Je

ne sais pas si chez nous, le retour d'un
objet de notre patrimoine soulèverait
autant d'intérêt en dehors des historiens et
du cercle restreint des amateurs.

Donc vous n'allez pas dans la direction de la

restitution stricto sensu d'un ensemble

d'objets

C'est leur patrimoine et ce serait à eux
de le récupérer. Abstraitement,
intellectuellement c'est à première vue plus
satisfaisant qu'ils récupèrent leur patrimoine

TSAIITSA 3.1998



DOSSieR 53

et que ce soit de leur propre volonté qu'ils
le redonnent pour que, comme disaient les

vieux, ces objets soient les ambassadeurs de

leur pensée, de leur philosophie, de leur art
de vivre. Là le choix c'est eux qui le font,
mais c'est ça la situation idéale. Mais je ne
suis pas idéaliste au point de penser ça

uniquement. Bien entendu, qu'est-ce que
vous voulez que fassent les gens au
moment du départ des objets pour leur
musée d'origine, à part se jeter sur les
caisses et les retenir de force Ils font je

pense quand même en partie contre
mauvaise fortune bon cœur, parce que la
chose a été préparée. Je pense que si les
choses ne sont pas préparées, ça peut se

passer très mal.

J'étais en train de me demander si les

aspects positifs de la circulation de l'objet
n'étaient pas aussi perçus par les anciens, si le

fait cjue ces objets aient circulé et continuent de

circuler n'était pas tout aussi normal pour eux

que le fait de les arrêter à un endroit, dans ces

sociétés-là en tout cas 1

Oui tout à fait, dans ces sociétés-là, en
tout cas pour le Pacifique, c'est évident.
Oui c'est une bonne formulation.

Abstract
In this interview, Roger Boulay, director

of museography at the Centre culturel Jean-

Marie Tjibaou (New Caledonia) and officer
of the Musée national des arts d'Afrique et

d'Océanie (Paris), outlines a pragmatic
approach to the problem of restitution. He
describes his experience with the important
Kanak Exposition (1990) during which
many Kanaks were exposed for the first
time to the extraordinary collections of
Kanak artistic, ritual and sacred objects
housed in Europe's most prestigious
ethnographic museums. The success of this
exhibit stemmed from the elaborate work
of preparation carried out by the staff of the
Musée territorial, who traveled from village
to village to explain the origins of these

works, the history behind their theft or
appropriation, and the reasons underlying

their return to the Western museums
from which they were on loan. This
allowed local residents to reinvest these

objects, and through them, «the spirit of
the elders», with new customary significance,

expressed through rituals performed
at the moments of their arrival, their
display and their departure. Indigenous
reactions to this patrimony also worked
to challenge the aesthetic and academic
criteria by which Western museographers
and anthropologists have traditionally
evaluated Kanak «art».

More generally, Boulay argues that
museums that display a willingness to
include local populations in the decisionmaking

processes surrounding the preservation

and exposition of native patrimony
will be amply rewarded by the enriching
experience of watching how this patrimony

is redefined and reincorporated within
local and global cultural circuits.

TSAFITSA 3.1998



54 DOSSieR

Le Centre culturel Jean-Marie Tjibaou
D'une surface totale de 6970 m2, le Centre

Culturel Jean-Marie Tjibaou regroupera sur 8

hectares une salle d'accueil de 546 m2, une salle de

quatre cents places destinée aux spectacles en tous

genres, une case qui servira de cafétéria (94 m2), un
restaurant panoramique (297 m2), des ateliers
artistiques (200 m2), des espaces d'expositions
permanentes (660 m2), des espaces réservés aux
expositions temporaires (1034 m2), des locaux
administratifs ainsi que trois villages comprenant
dix cases rondes d'une surface moyenne de 90 m2.

Village 1

• La case Bwénaado (55 m2), qui signifie le
«rassemblement coutumier», est tout entière
dévolue au patrimoine artistique kanak. On y
présentera des pièces anciennes prestigieuses
constituant une sorte de «collection kanak idéale».

• La case Jinu (140 m2), qui signifie «l'esprit», se

propose d'évoquer les fondements philosophiques
de la création artistique océanienne en mettant en
spectacle des mythes de création des hommes et
des choses en Océanie. Elle s'organise autour de

sculptures contemporaines monumentales qui font
l'objet d'une commande publique à des artistes
contemporains kanak et océaniens.

• La case Kanaké (94 m2), point de passage
obligé des visiteurs du Centre Culturel, on y
présentera un spectacle multimédia évoquant la
culture kanak d'hier et d'aujourd'hui.

Village 2

La médiathèque, constitué de trois cases d'une
superficie totale de 283 m2 sera un centre de
ressources documentaires multimédia sur la culture
kanak, mais aussi plus largement sur les cultures
océaniennes.

Village 3

Il regroupera trois cases d'une superficie totale
de 256 m2 et sera destiné aux différentes animations
culturelles du Centre. La case culture accueillera les

groupes scolaires soucieux de découvrir la culture
traditionnelle et contemporaine kanak.

L'espace
L'espace Bwénaado - qui signifie le «rassemblement

des gens et des choses» - est tout entier
dévolu au patrimoine artistique kanak. On y
présentera quelques pièces anciennes prêtées par
les musées du monde entier, constituant ainsi une
sorte de «collection kanak idéale». Dans un espace
entièrement consacré aux arts contemporains et
aux spectacles vivants, l'espace Bwénaado se veut
aussi le lieu de référence aux traditions artistiques
anciennes, aux mondes des formes et des images
qui constituent pour une part l'identité kanak
contemporaine. Cet espace est consacré à la présentation

d'objets majeurs du patrimoine kanak dispersé.

On entend par là l'ensemble des objets relevant
du patrimoine kanak conservé dans les musées et

Bwénaado

collections privées du monde (en métropole, plus
de trente musées conservent des objets kanak,
autant dans la communauté européenne). Il
s'entend comme une attitude nouvelle envers l'idée
traditionnelle de collection, comme la part manifestée

d'une vaste collection absente.
On fera jouer ici la coopération internationale

autour de ce patrimoine. Cette proposition se veut
une réponse originale aux légitimes demandes de
restitution de biens culturels. Le Centre Culturel
entend promouvoir une conception dynamique
de l'idée de restitution en la plaçant sur le terrain
de l'échange, de l'aller et retour des objets entre
leurs musées d'origine et qui ont une part légitime
dans le fait qu'ils y aient été conservés et la tout

TSA11TSA 3.1998



DOSSieR 55

aussi légitime attente des populations qui souhaitent

revoir leur patrimoine. Le Centre Culturel ne
procédera que par prêts et dépôts temporaires et
révisables.

Les objets sont choisis pour leurs qualités
esthétiques, pour leur importance archéologique ou
historique ou pour leur importance culturelle.

L'occupation régulière et renouvelée de cet

espace est fondée sur l'inventaire de ce patrimoine
qui doit se poursuivre en relation avec les grandes
institutions muséales (Musée national des arts
d'Afrique et d'Océanie, Musée de l'Homme) et
culturelles internationales (UNESCO / ICOM /
ICCROM).

L'information du public concernant les objets
exposés (trente) se fera par textes et cartels clas¬

siques disposés auprès des objets dans un support
permettant une utilisation souple.

L'information générale se fera à partir de deux
bornes interactives consultables à l'intérieur de la
salle. On y interroge un programme concernant
les deux aspects du contenu de cet espace:

1) Le patrimoine kanak dispersé: l'interrogation
se fait à partir des aires d'origines de Nouvelle

Calédonie ou des objets de ce patrimoine. Le
public y trouvera les informations concernant l'origine

des objets, leur histoire, l'histoire de leur
collecte et une présentation des musées qui les
conservent.

2) Objets et société kanak: le public accède aux
informations concernant le sens et les fonctions de
ces objets dans la société.

Discours fait par Ralph Regenvanu, directeur
du Vanuatu Cultural Centre de Port Vila, lors de
rinauguration de l'exposition «Vanuatu, Kunst
aus der Südsee» au JSAuseum der Kulturen. Basel

Nous avons rencontré Ralph Regenvanu
après la partie officielle de l'inauguration dans

les locaux où se trouvait l'exposition Vanuatu.

Il était encore sous le choc de la découverte à

Bâle d'un grand nombre d'objets qui n'avaient

pas été intégrés à l'exposition montrée à Port
Vila ni même à Nouméa et nous fit remarquer
que cet effet d'accumulation irait encore croissant

lors du passage de l'exposition à Paris. Il
apparaît donc que, plus qu'une exposition
itinérante, il s'agissait d'un projet en plusieurs
étapes et en plusieurs expositions s'enrichissant

d'objets au fur et à mesure de son
rapprochement de Paris.

Ralph Regenvanu venait de prononcer un
discours qui nous avait paru intéressant quant
au point de vue qu'il défendait en matière de

circulation des objets. Il a gentiment accepté de

nous confier le texte que nous publions ci-après.

Wir trafen Ralph Regenvanu nach dem

offiziellen Teil der Vernissage in den Museumsräumen.

Immer noch war er bestürzt, nachdem

er feststellen musste, dass ein grosser Teil der in
Basel gezeigten Gegenstände anlässlich der

Ausstellung in Port Vila und Nouméa gefehlt
hatten. Er vermutete auch, dass die Sammlung
in der kommenden Pariser Schau noch wachsen

werde. Es scheint also, dass es sich weniger
um eine Wander-Ausstellung handelte, als um
ein Ausstellungsprojekt in mehreren Etappen

- immer reicher bestückt, je mehr es sich Paris
näherte.

Ralph Regenvanu hielt in Basel eine

Eröffnungsrede, die uns gerade im Hinblick aufdas

Thema Zirkulation von Objekten wichtig
scheint. Wir danken für die Erlaubnis, die Rede

nachdrucken zu dürfen.

TSAFITSA 3.1998



56 DOSSieR

When I first walked into this exhibition,

entering through the back, I was
emotionally overwhelmed, breathless at
the sight of the material on exhibit here. I
cannot describe simply the profound
emotional power this presentation of ancestral

material has for me as a ni-Vanuatu
- there are too many implications and
issues the exhibition raises for me. For
example, here in a city with some of
Europe's most ancient buildings and its
oldest museums, are also located the oldest

existing pieces of cultural material from
the societies of Vanuatu, which is both
literally and figuratively on the other side
of the world. This material now exists
totally removed from the physical and
social environment of its origin and
purpose, and in some ways - in light of
the cultural re-ordering that has occurred in
our societies over the last century - from
the very societies that produced it.

That this material is here is the result of
a particular historical phenomenon that
was part of the convergence of European
civilisation and the societies of what is
today Vanuatu. This phenomenon was the
documentation of aspects of indigenous
cultural and artistic traditions by European
ethnologists and the acquisition and
expatriation to the metropolitan countries
of material items representing these traditions

by these ethnologists and other art
collectors. As this exhibition demonstrates
with considerable potency, through their
expatriation and subsequent storage in a

museological context, these items have
been preserved far beyond the lifespans
intended or expected for them by their
creators. Many of the societies of Vanuatu
have traditions of preserving items used in
ceremonial rituals, often in the smoky
interior of the nakamal or men's house.
However, the hot, hurricane-prone and
extremely humid climate of Vanuatu
provides perhaps the worst possible conditions

for the long-term preservation of
these mostly organic art pieces, and most
do not last over a decade. In comparison,
the pieces exhibited here are remarkably
well-preserved, a product of being placed
in institutions specifically and historical¬

ly mandated to attend to their conservation.

When the historical phenomenon I have

just discussed is combined with the (also
historical) fact of the subsequent breakdown

of the traditionally constituted social
order which produced these items and a

significant loss of their associated cultural
knowledge, we are faced with a contemporary

situation in which a substantial part
of our country's oldest and most unique
cultural heritage is held outside the
country, and specifically in the institutions
contributing to this exhibition.

That some of this material - such an
important part of the heritage of the people
of Vanuatu - was exhibited in the National
Museum of Vanuatu and to ni-Vanuatu
audiences as part of the wider project of
which the current exhibition is also part, is
a visionary and historic move. When this
collection was exhibited in Vanuatu last

year, it was the first time that any of the
fabled ancient pieces existing in the collections

of museums in Europe had been seen

by ni-Vanuatu for up to 100 years. It was
also, dare I say, the occasion when these

pieces have had the greatest and most
immediate impact upon their audience.

The project to bring this exhibition to

Ralph Regenvanu

TSAFtTSA 3.1998



DOSSieR 57

Vanuatu is one which recognises that our
joint histories, which converged to bring
this material to Europe beginning in the
late 19th century, have now converged
again at the end of the 20th century. This

project has recognised not only the opportunity

of presenting a unique and
unparalleled demonstration of the artistic
capacities of the traditional cultures of
Vanuatu, but also the potential that now
exists for the contributing institutions to
play new roles and to adopt new mandates
and responsibilities with regard to the
exhibited material in a context much
changed from when much of it was collected.

The exhibition in Port Vila demonstrated

clearly the intimate contemporary
relevance of this material for ni-Vanuatu

- how it is instrumental for the formulation
and affirmation of contemporary positive
identities and in inspiring contemporary
artistic creativity. This will be demonstrated

when two artists from Vanuatu
come to work in Basel in the coming
months as part of this project.

That Vanuatu now has its first proper
museum building in which such valuable
pieces could be adequately and properly
received and displayed is only one half of
the equation. The other was a commitment

from the European institutions to
perceive the opportunity and the benefit of
travelling the exhibition to Vanuatu. For
there is much benefit to be had. The real
significance of the pieces exhibited here

can only be realised through a dialogue
between those who curate these collections

in Europe and those who live in the
societies from which the pieces originated

and in which the cultural elements
which created them still resound.

I therefore wish to give honour and
extend my heart-felt congratulations to
Christian Kaufmann and Roger Boulay,
who were the principals in imagining and

instigating this project of an exhibition of
Vanuatu arts which was inaugurated at its
source in Vanuatu. Their recognition of
this historic opportunity for cross-cultural
and inter-institutional dialogue with regard
to these important collections is indeed
visionary, and points towards a dynamic

and exciting role for metropolitan
ethnographic museums as we enter the 21st

century. Indeed I hope that other institutions

in this region will follow the example
which has been set by this project, one
which can only enhance the intellectual
and artistic resources of the institutions
and peoples of Europe and its former
colonies.

Zuerst: «Cultural
Dialogue». Später:

Rückkehr der Objekte
Gespräch mit Ralph Regenvanu

von Susanne Knecht

«Basel - ein Name mit Klang für
Kenner der Südseekunst» formulierte das
Museum der Kulturen seine Werbung für
die letztjährige Ausstellung Vanuatu -
Kunst aus der Südsee. Den Ausgangspunkt
für das Ausstellungsprojekt bildete die
1910-1912 vom Basler Völkerkundler Felix
Speiser auf einer Forschungsreise
zusammengestellte Dokumentation. Sie enthält
Skulpturen, Masken, Rangmonumente,
Ritualgegenstände, Malereien, Flechtarbeiten,

Musikinstrumente von heute kaum
schätzbarem Wert. Speiser ergänzte die
Sammlung mit Photographien, die er im
Gebiet der Neuen Hebriden und der
Banks-Inseln (heute Vanuatu) aufgenommen

hatte.
Unter dem Titel Spirit blong bubu i kam

hak (die Seelenwesen der Vorfahren kehren
zurück) wurde die Ausstellung bereits 1996

als «das bisher umfassendste Dialog-
Projekt in Melanesien» - so der Initiator
Christian Kaufmann, Leiter der Ozeanienabteilung

im Museum der Kulturen - mit
grossem Erfolg zuerst in Port Vila, Vanuatu,

und Nouméa, Neukaledonien, gezeigt.
Von einer Heimkehr der bubu (Vorfahren)

im wahren Sinne kann jedoch keine
Rede sein. Die Ahnen- oder
Totenerinnerungsfiguren aus Vanuatu treten nach den
verschiedenen Stationen ihrer
Ausstellungsreise durch die Südsee und Europa

TSAllTSA 3.1998



58 DOSSieR

wieder die Rückkehr an in ihre Museumsvitrinen.

Sei dies in Frankreich, England,
Australien oder der Schweiz.

Die Frage stellt sich: Gibt es derzeit in
Ozeanien selbst keine Möglichkeit, die
alten, vergessene Rituale verkörpernden
Objekte in präzisierendem Kontext
auszustellen? In Port Vila, der Hauptstadt Vanuatus

(20'000 Einwohner) existiert schliesslich
ein Cultural Centre, das solche Aufgaben
übernehmen könnte.

Oder etwa doch lieber nicht? Ralph
Regenvanu, der Direktor dieses
Kulturzentrums, weilte aus Anlass der Basler
Ausstellungseröffnung in der Schweiz und
versuchte, die heutige Konstellation auf
den Inseln, die Umbruchsituation, den
Umgang mit dem kulturellen Erbe zu
erläutern. In Canberra zum Ethnologen
ausgebildet - «I am the only trained
anthropologist in Vanuatu» - kennt er
sowohl die Denkweisen seiner eigenen
Landsleute wie auch die Auffassungen der
westlichen Museumsverantwortlichen.

Zuerst ein Blick auf das genannte
Cultural Centre: Welche Aufgaben sind dieser
Einrichtung zugedacht? Eine ganze Reihe

von Institutionen sind dort zusammenge-
fasst: Das staatliche Museum, die staatliche
Bibliothek, das Film- und Tonarchiv, das
staatliche Register historisch wichtiger
Stätten. Ausserdem kümmert sich das
Personal um «traditional forms of
environmental management», eine Form
traditionellen Wissens, die heute rasch in
Vergessenheit gerät. In verschiedener
Hinsicht ist das kulturelle Erbe der
Inselgruppe gefährdet. Der Zwang, in der
wachsenden cash economy zu überleben,
die Magie der westlichen Konsumgesellschaft,

die Zerstörung traditioneller
Bindungen - das alles führte zum Verlust,
zum Vergessen der einst reichen Kultur.
Regenvanu betont eindringlich, dass das
centre die Pflicht habe, die einzelnen Aspekte

von Vanuatus Tradition aus heutiger
Sicht neu zu bewerten, zu beschützen und
auch wieder zu verankern.

Ralph Regenvanu wurde in den Basler

Ausstellungsräumen erstmals in
kulturfremder Umgebung mit den Objekten

seiner Heimat konfrontiert. Wie war sein
Eindruck? «Überwältigend! So viele
Themen sind angeschnitten: Unsere
Geschichte, unsere Familientraditionen,
die Rangordnung, das Verhältnis zu den
Ahnen, die Rituale. So vieles stürzt auf
mich ein, dass ich meinen Augen kaum
traue. Wenn ich die Exponate hier rund
um mich versammelt sehe, ist der emotionale

Druck schwer zu ertragen.»
Was fühlt er beim Gedanken, dass alle

diese Zeugnisse der Vergangenheit seines
Herkunftlandes vielerorts in der westlichen

Welt verstreut sind? «Ein wenig», so

sagt er, «habe ich den Eindruck, wie wenn
ich durch die Hintertür eingelassen worden
wäre.» Aber er fährt fort: «Dank Christian
Kaufmann hat hier ein europäisches
Museum erstmals mit uns zusammengearbeitet,

hat uns partizipieren lassen. Zum
ersten Mal wurden wir überhaupt
miteinbezogen. Das ist ein erster Schritt auf dem
richtigen Weg.»

Dennoch: Ist Ralph Regenvanu nicht
der Meinung, dass die Objekte eigentlich
nach Vanuatu gehörten? Genauer: Wäre
Vanuatu bereit, seine Kulturgüter
zurückzunehmen? Die Antwort kommt schnell:
«Nein. Wir sind noch nicht so weit. Sehen

wir einmal ab von den zerstörerischen
Klimaverhältnissen wie Feuchtigkeit, Taifune

etc., so ist es doch so, dass die Menschen
in Vanuatu nicht darauf vorbereitet sind,
die Zeugnisse ihrer Ahnen im Museum zu
betrachten. Sie würden fordern, dass sie

an jene Orte zurückkehren, wo sie geschaffen

worden sind, wo sie ihre Kraft auch
heute noch ausstrahlen können. Jedoch:
Einer Aufstellung von Totenfiguren in
raucherfüllten Männerhäusern müssten
wir aus konservatorischen Gründen mit
Skepsis begegnen. Allerdings befindet sich
hier in der Ausstellung tatsächlich ein
Objekt - ich sage nicht, welches -, das eine
Familie in Vanuatu zurückhaben will. Ich
werde jetzt in Frankreich verhandeln
müssen. Es geht um einen Gegenstand,
der sehr viel Energie in sich birgt, immer
noch. Deshalb bestehen die Nachfahren
der ursprünglichen Besitzer auf der
Rückgabe.»

TSArtTSA 3.1998





60 DOSSI0R

So scheint der Direktor des Cultural
Centre in Port Vila also damit einverstanden,

dass die Exponate vorerst im Westen
bleiben? «Ja natürlich. Und zwar, weil
Repatriierungswünsche nicht von unserem
Zentrum oder von der Regierung ausgehen
dürfen, sondern von jenen Familien geäussert

werden müssen, die Anspruch auf die
Gegenstände haben und den auch
nachweisen müssen.»

Wie hat die Bevölkerung in Port Vila
auf die Ausstellung reagiert? Regenvanu
überlegt kurz: «Starke Gefühlsäusserungen

waren spürbar. Die Leute konnten es

kaum glauben, dass diese kunstvollen
Figuren einstmals in ihrem eigenen Gebiet,
in ihren Dörfern hergestellt worden waren.
Sie hatten nie Vergleichbares gesehen und
wurden sich erst jetzt bewusst, welche
Gegenstände früher mit den Ritualen
verbunden gewesen sind. Ich hörte aber
auch den Standpunkt, dass diese Dinge
nichts mehr mit dem zeitgemässen Leben
der Menschen auf den Inseln zu tun haben.

Ein wenig geht es mir selbst sogar so.»
Demnach empfanden die Leute keinen

Groll darüber, dass ihnen vor Jahrzehnten
von Fremden ihre Kultur gestohlen wurde?

«Keineswegs», sagt Regenvanu, «die
meisten der hier im Museum gezeigten
Gegenstände wurden auch nicht entwendet,

sondern auf ganz legale Weise gekauft.
Kauf und Verkauf ist Teil unserer Tradition.
Wir handeln, wir verkaufen. Nehmen wir
als Beispiel die farbigen, bei Tänzen
getragenen Kopfaufsätze. Sie werden immer
noch angefertigt, beispielsweise von meiner
eigenen Familie, und dann verkauft.»

Die Rückkehr von Kulturgütern nach
dem Inselstaat Vanuatu - so die Argumentation

- könnte den Objekten gefährlich
werden, weil ohne Schutz des Museums
die Zerstörung droht. Ralph Regenvanu
besteht darauf, das Entscheidende sei der
durch diese Ausstellung zustandegekommene

kulturelle Dialog. Dieses jetzt
geknüpfte Gespräch erachtet er für wichtiger

als allfällige, derzeit verfrühte
Überlegungen über die Rückführung von
Kulturgut: «Im Moment ist es unser Job,
mit den Museen, die das Material ihr eigen

nennen, zusammenzuarbeiten. Später
einmal wird es für uns und auch für die
Europäer seine Richtigkeit haben, über die
Heimkehr unseres kulturellen Erbes
nachzudenken.»

Abstract
Ralph Regenvanu, director of the

Vanuatu Cultural Centre, was present at
the opening of the Vanuatu exhibition in
Basel. It was the first time that the descendant

of an old Vanuatu family, a trained
anthropologist himself, was confronted
with objects of his own culture in a totally
extraneous context. He admitted that after

having seen the objects in the Basel
museum he felt overwhelmed and deeply
moved. Asked whether he didn't think
that those works of art basically belonged
to the people of Vanuatu, Regenvanu
objected and argued that it was too early to
consider this question. People in the
islands would not accept to leave these

objects on exhibit in a museum but would
want them back in the families or the
villages where they originally come from.
These demands would endanger
irreplaceable cultural heritage. The Vanuatu
anthropologist fully appreciates the now
intensive cultural dialogue between his
European colleagues and his crew in Port
Vila and he hopes to discuss a return of
the island's cultural heritage at a later time.
Meanwhile Regenvanu will concentrate
his efforts on building up the Vanuatu
Cultural Centre.

TSAI1TSA 3.1998


	L'expérience Vanuatu

