Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 3 (1998)

Artikel: L'expérience Vanuatu

Autor: Boulay, Roger / Regenvanu, Ralph / Gonseth, Marc-Olivier
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’experience Vanuatu

L’expérience de muséographie réflexive menée par Christian
Kaufmann a I’occasion de I’exposition «Vanuatu, Kunst aus der
Stidsee», présentée au Museum der Kulturen. Basel, et au Musée
national des arts d’Afrique et d’Océanie a Paris, nous a permis de
placer la réflexion portant sur la circulation de ’objet ethnogra-
phique dans un cadre plus large et plus dynamique.

Die reflektive Art der Museumspréasentation, die Christian
Kaufmann aus Anlass der Vanuatu-Ausstellung — sie wurde in
Basel gezeigt und dann in Paris — entwickelt hat, fithrt uns zu
Uberlegungen der Zirkulation ethnographischer Objekte.

Roger Boulay
interviewé par
Marc-Olivier Gonseth
(Bale, 14 mars 1997)

Monsieur Boulay, comment vous présen-
ter aux lecteurs de Tsantsa ?

Je fais toujours partie du Musée natio-
nal des arts d"Afrique et d’Océanie de Paris
mais comme je suis parti depuis trois ans
maintenant, je ne suis plus responsable du
Département Océanie mais chargé de la
muséographie du Centre culturel Jean-
Marie Tjibaou. Je suis en fait mis a dispo-
sition par le Ministere de la culture aupres
de I’Agence de développement de la cultu-
re kanak (ADCK), issue directement des
Accords de Matignon (1986), comme 1’est
également le futur Centre culturel Jean-
Marie Tjibaou!. Construit par l'architecte
Renzo Piano, ce Centre est un trés beau
projet, de 'ordre de celui de 'Opéra de

Sydney, pour prendre des comparaisons
dans la région: un ensemble de batiments
étalés sur 200 metres de long et 30 metres
de hauteur. Il renferme une médiatheque,
une cafétéria, des lieux pour des manifes-
tations, des salles de spectacle et de cinéma,
mais également une partie consacrée a des
expositions dans laquelle on développe
quelques idées. L'une d’entre elles devrait
vous intéresser, je suppose: elle consiste a
consacrer un espace a l'idée de restitution
afin de faire percevoir aux visiteurs, qu’ils
soient Kanaks ou qu’ils soient Japonais,
qu’il y a bien un patrimoine local mais
qu’il est dispersé dans le monde entier. Par
exemple, dans cet endroit qui s’appelle
Bwénaado?, ce qui veut dire en langue
kanak «le rassemblement», «la réunion», on
va présenter des objets prétés par des
musées extérieurs comme Bale, Le Havre,
le Musée de 'Homme, le Musée national
des arts d’Afrique et d’Océanie, en tout
vingt-sept tres belles piéces.

DOSSIER 45

2 Voir encadré a la fin de
I’entretien, p. 54-55.

1 Voir encadré a la fin de
I’entretien, p. 54-55.

TSATITSA 3.1998



46 DOSSICR

Des projets dans ce cadre ?

Dans ce méme espace, nous allons faire
en sorte que les visiteurs puissent interro-
ger des bornes interactives et obtenir un
certain nombre d’informations sur la
fonction, le sens des objets, mais aussi
savoir ot ils sont conservés. C'est vraiment
cet espace qu’on est en train de préparer,
dans le prolongement de l’exposition et
sur le méme principe: ['idée de restitution
est une abstraction. On en a beaucoup discu-
té autrefois avec Jean-Marie Tjibaou: pour
lui ¢’était une abstraction et une pétition de
principe qui se heurtait, il le savait tres
bien, a autant de blocages que d’enthou-
siasmes aussi peu sensés les uns que les
autres. En d’autres termes, alors que les
enthousiasmes devraient étre encouragés,
ils posent autant de problemes que les
résistances. Donc son idée, a laquelle je
tiens et pour laquelle je sais que Neuchatel
a également beaucoup investi, c’est d’abord
de savoir ce qu’il y a: des inventaires, des
inventaires, des inventaires. On n’aurait
jamais pu faire I'exposition kanak en 1990,
ni organiser celle que je suis en train de
préparer pour le futur Centre culturel Jean-
Marie Tjibaou si je n’avais pas eu 1500
fiches sous la main, qui permettaient de
dire que dans ce musée-la, on pouvait
trouver telle ou telle piece. Je connais a
peu pres quarante musées en France: on
s’apercoit qu’il y a du matériel partout !
Donc pour lui, ¢’était impératif de savoir
ou étaient les objets, ne serait-ce que pour
savoir dans quelles conditions ils étaient
conservés. S'ils étaient présentés au public
dans de bonnes conditions, il n'y avait
aucun probléme, c’était ¢ca I'essentiel dans
son esprit; par contre, s’ils n’étaient pas
utilisés, il proposait non pas d’en deman-
der la restitution mais le dép6t ou le prét
dans le cadre d’une convention.

Qu'entendez-vous exactement par «pas
utilisés» ?

Pas vraiment présentés ou conservés

dans des réserves. Ce ne sera un mystere
pour personne que des collections entiéres

TSATITSA 3.1998

sont soit dans un état de conservation
limite, soit non mises en valeur depuis des
années. Donc I'idée que nous avons, assez
pragmatique parce que la Nouvelle
Calédonie est un petit pays et que le Musée
territorial et le Centre sont de petits
musées, certes techniquement bien pensés
et offrant toutes les garanties, ce n’est pas
de faire revenir quatre cents sagaies, trois
cents casse-tétes ou vingt masques mais
d’opérer un choix: plutét que de faire dans
la quantité, essayer d’avoir des pieces qui
ne sont pas sur place, et surtout les faire
tourner en les changeant le plus souvent
possible.

Quelles sont les circonstances qui ont
permis la circulation de I'exposition Vanuatu en
Nouvelle Calédonie ?

L’exposition a Nouméa avait été
demandée depuis tres longtemps par Jean-
Marie Tjibaou. A la suite des Accords de
Matignon et grace a 'engagement du haut-
commissaire (gouverneur local) et des
organisateurs du musée de Nouméa, qui
prirent position personnellement sur le
theme de la restitution, ce qui n’était pas
évident, |'opération a pu avoir lieu. On a eu
un certain nombre de refus, bien s{ir, mais
on a eu aussi des collaborations assez
spontanées et sympathiques. Et tout s’est
bien passé. Alors du coup, on a pensé que
¢a pouvait reprendre pour le Vanuatu. La
grande différence sur le plan matériel, c’est
qu’a Nouméa il existait un musée bien
équipé du point de vue sécurité, conser-
vation, et cetera, alors qu’a Port Vila, il n'y
avait rien du tout. Il a donc fallu attendre
que le nouveau musée soit construit, apres
bien des difficultés, pour pouvoir y faire
"exposition.

En I'occurrence, au cours de cette expérien-
ce, est-ce qu'il y a eu des demandes de restitu-
tion, est-ce qu’on I'a envisagé, est-ce qu’on en a
discuté ?

Non, pas vraiment car ¢a ne s’est jamais
posé comme c¢a. La voie qui a été suivie
jusqu’a présent est celle de I'inventaire et



de la mise en dépdt dans une exposition
semi-permanente. Donc il y a eu, des la
fin de 'exposition en 1991, un certain
nombre de musées qui ont tout de suite
accepté de déposer des objets au Musée
territorial de Nouméa. Le Musée de
Chartres, le Musée d’Aquitaine a Bordeaux,
le Musée d’Angouléme et le Musée natio-
nal des arts d’Afrique et d’Océanie de Paris
se sont montrés trés coopératifs et ont des
objets déposés a Nouméa depuis I'expo-
sition de 1990.

Et quelles sont exactement les conditions de
deépdt ? Comment le contrat est-il stipulé ? Ces
pieces sont-elles prétées ?

Elles sont déposées pour une durée de
trois ans, éventuellement renouvelable. En
ce moment c’est un peu compliqué parce
qu’on fait la méme démarche pour le
Centre culturel Jean-Marie Tjibaou. Il y a
donc des conventions a revoir mais ¢a sera
exactement sur le méme principe. Dans
notre demande, on tient compte des frais
engagés pour emprunter et transporter les
ceuvres. On a parfois des cofits trop élevés
car, en général, les musées obligent a des
convoiements. Alors si cela cofite trois
billets d’avion de convoyer une piece du
British Museum, par exemple, le projet
n’aboutit pas. Les exigences des musées
sont donc un des principaux obstacles a
ce genre de démarche. Entre musées
européens, ¢a fonctionne parce que tout le
monde a les moyens de le faire; a Nouméa
également c’est parfois possible. Mais si
un musée comme celui de Port Vila au
Vanuatu voulait mettre en place ce syste-
me, ¢a ne marcherait pas: ils n’ont pas les
moyens de faire venir quoi que ce soit.
Peut-étre pourraient-ils payer la venue
d’un objet mais en aucun cas prendre en
charge des accompagnants. Ces objets
transportent avec eux, encore une fois
stirement a juste titre, une lourdeur a la
fois institutionnelle et technique qui est
peut-étre beaucoup plus handicapante que
le principe méme de la circulation ou du
dépot.

Et quelle est votre position, personnelle, en
tant que muséologue et ethnologue occidental,
sur la question de la restitution en général ?
Peut-étre avez-vous d’autres expériences
concretes a mentionner ?

La seule expérience que jai, c’est celle-
la. Elle montre en tout cas que le point de
vue isolé du conservateur anthropologue
et/ou conservateur européen n’est pas
tenable. II est tout de suite confronté aux
gens sur place. Je prends un exemple.
Quand en 1990 I'exposition est arrivée en
Nouvelle Calédonie, tout s’est bien passé,
vraisemblablement pour une raison extré-
mement importante, a savoir que le staff
du Musée territorial, qui est constitué d’un
jeune conservateur kanak et d'un adjoint a
la fois jeune et tres intégré a la coutume
locale, a fait deux mois d’information de
village en village pour expliquer aux gens
pourquoi les objets venaient, d’otu ils
venaient, pourquoi ils étaient partis et
pourquoi ils allaient repartir. Il y a eu des
débats trés intéressants sur qui est venu
les voler ou les collecter, dans quelles
conditions, qui sur place les a donnés et
pourquoi. Ca a beaucoup facilité le travail
et ¢a a aussi abouti a ce que ces objets
soient réinvestis culturellement par les gens
concernés au moment de leur arrivée, d’ou
I'idée des inaugurations coutumiéres au
Vanuatu et a Nouméa. Jusqu’'a présent, les
expositions que j'avais vues dans le cas ou
un pays européen emmene des piéces
ailleurs — du reste il n'y en a pas beau-
coup — ressemblait toujours a une déma-
rche par laquelle une sorte de cadeau était
fait au pays en question. Mais la, pour le
Vanuatu et la Nouvelle Calédonie, on a eu
un investissement des coutumiers locaux
qui ont demandé dans les deux cas de faire,
avant I'inauguration a l’européenne, une
réception coutumiere des caisses, sans les
ouvrir. A Port Vila, il y a eu toute une
danse, il y a eu des rites sur le terrain
d’aviation méme, puisqu’on était a I’aéro-
port; a Nouméa, méme chose, il y a eu une
sorte d'inauguration coutumiere a I'ouver-
ture des caisses. ]J’ai trouvé tres beau le
titre de I'exposition a Port Vila, qui était

DOSSIER 47

TSATITSA 3.1998



48 DOSSICR

Spirit blong bubu i kam bak, «l'esprit des
vieux revient». C’est Ralph Regenvanu,
que vous allez rencontrer, qui a choisi ce
titre. Ce sont les gens la-bas qui I'ont choisi.
A Nouméa, I'exposition s’appelait Art
kanak: de jade et de nacre, mais la démarche
était la méme; d’ailleurs, les discours coutu-
miers qui ont été faits sur les caisses quand
elles sont arrivées évoquaient I'esprit des
vieux qui revenait visiter leurs descen-
dants.

C’est 1a que 'anthropologie, si elle n’est
pas trop distante, peut permettre d’aider
un certain nombre de choses. Par exemple,
avant cette exposition, le Musée de
Nouméa était trés peu visité par les Kanaks
parce qu’il n'y avait jamais eu d’appro-
priation coutumiere du lieu. Ce musée est
construit sur des terrains qui appartien-
nent a la ville de Nouméa, domaine de
I’Etat, mais n’empéche que ce lieu fait
référence a des propriétaires coutumiers
anciens et connus. Donc aucun Kanak
respectant la coutume n’entrera dans ce
musée tant que le propriétaire coutumier
du lieu ne lui en aura pas donné I’autori-
sation. Cette inauguration coutumiere a
donc a la fois permis d’accueillir 1'esprit
des vieux qui revenait mais aussi de faire
un signe de type traditionnel vis-a-vis de la
population kanak en leur disant: «vous
venez du Nord, vous venez du Sud, vous
venez de 1'Ouest ou vous venez de I'Est
mais le lieu ot1 est construit ce musée vous
est ouvert par nous maintenant, coutu-
miers du Sud». Cette inauguration coutu-
miere a mobilisé beaucoup de gens. Elle a
donné lieu a des échanges de monnaie,
des échanges de nattes et les portes du
musée se sont ouvertes de maniere coutu-
mierement correcte. Depuis, pratiquement
la moitié des visiteurs du musée sont
kanaks. Et ¢a s’est passé de la méme
maniere a Port Vila.

Cette expérience a-t-elle modifié votre vision
des choses ?

Un tel processus remet en cause non
seulement les criteres esthétiques des
conservateurs et des esthétes occidentaux,
mais aussi des anthropologues. Au cours

TSANMTSA 3.1998

de ces deux expositions, en voyant faire
les gens, en les voyant vivre, en assistant a
leur réappropriation des objets, ma vision
a totalement changé. Pour moi, anthropo-
logue idéaliste, tous les objets qu’on avait
amenés, 1’arc, la monnaie ou une statue,
avaient la méme importance patrimoniale.
Mais j'ai constaté que la population kanak
les vivait de facon tres différente: les uns
étaient extrémement sacralisés, d’autres
moins, d’autres pas du tout; ce que je
pensais étre sacralisé ne I'était pas (il y a de
bons exemples ici) et réciproquement. Il y a
beaucoup d’anthropologues en Nouvelle
Calédonie qui ont assisté a la circulation
des coquillages, la monnaie traditionnelle
(il y en a du reste de trés beaux a Neucha-
tel). Mais c’est fascinant de voir de quelle
maniere les gens se comportent vis-a-vis de
ces monnaies dans une salle d’exposition.
A Paris, par exemple, quelques vieux chefs
coutumiers kanaks, qui avaient été invités
par le gouvernement, ont manifesté une
sorte de comportement physique tres diffé-
rent devant la vitrine de monnaies. Je
n’avais personnellement pas réalisé a quel
point ces monnaies pouvaient avoir une
charge émotive et je me suis dit que je
n’aurais pas di les présenter de cette
maniere. Méme chose a Nouméa: jusqu’a
cette période-la, le Musée a présenté les
monnaies kanaks suspendues, parce que
c’est un enfilement de coquillages, tres
beau et tres fin. Mais c’est tout a fait incor-
rect, jamais on ne présente une monnaie
comme ¢a ! Et du coup, ils ont refait cette
présentation en créant quelque chose de
plus sombre, de plus sacralisé, ou les
monnaies sont comme elles doivent étre,
c’est-a-dire étalées sur le sol.

Autre probleme, celui des pierres
magiques. A Port Vila, il y avait dans
I’exposition un endroit interdit aux femmes
et aux enfants, avec une surveillance coutu-
miere constante. A Nouméa on a respecté
cette demande des gens, mais puisque le
public était beaucoup plus varié, on a fait
un petit peu comme a Bale, en créant un
endroit clos — il fallait soulever un voile
pour pouvoir entrer dedans — et en signa-
lant aux visiteurs que ces objets avaient
un statut extrémement sacré, qu’ils conte-






50 DOSSIER

naient beaucoup de puissance et que seuls
les hommes avaient la possibilité de les
voir dans leur société d’origine. Au moins
ils étaient avertis et pouvaient se rendre
compte que ces objets n’avaient pas un
statut d’ceuvre d’art ou de spécimen
anthropologique.

Quelle réaction avez-vous eue du fait qu’ils
étaient «muséographiés» sur place: y a-t-il eu
apparition d'une novvelle sacralité¢ du fait de la
muséographie ?

Curieusement, c’est une question que je
ne me posais pas avant: ca ne me semblait
pas important, parce qu’on connait mal les
conditions exactes dans lesquelles tous ces
objets sont montrés dans leur société. Je
prends I’exemple des mannequins
funéraires qui sont ici: sans approfondir
mon enquéte, et j'aurais peut-étre pu le
faire en lisant des ouvrages de maniére
plus attentive, mais ce n’est pas str que
ce soit signalé, je pensais que ce type
d’objet devait étre présenté de maniere
respectueuse, parce qu’il s’agissait d’un
crane de défunt, et qu'il y avait peut-étre
des restrictions, des régles d’acces a respec-
ter. J’ai donc été assez étonné de constater a
Port Vila que le mannequin funéraire ne
posait aucun probléme. Tout le monde
passait devant, derriére sans probleme.
Mais d’autres objets pour lesquels je
n’aurais pas soupgonné de problémes en
ont posé. Par exemple, et ¢a tout le monde
I’a découvert sur place, un plat en bois qui
vient du Musée national des arts d’Afrique
et d’Océanie. A la demande des gens de
Tana, a qui il appartenait coutumiérement,
il a été décrété plat qui ne pouvait pas étre vu
par tout le monde. Donc ce plat, qui avait été
mis dans la série des plats par les muséo-
graphes, a été réintégré a la série des objets
sacrés.

Donc la il y a contestation de la muséogra-
phie, dans une certaine mesure ?

Oui, bien stir, complétement. On

pourrait d’ailleurs faire une troisiéme
expérience de ce genre, et ca vaudrait le

TSATITSA 3.1998

coup de faire une enquéte beaucoup plus
poussée avec les gens sur place pour savoir
de quelle manieére ils voudraient eux
présenter les objets dans I’exposition.
Maintenant, rapidement dit, la maniere
dont on les présente a Paris ou a Bale, je ne
pense pas que ¢a les préoccupe beaucoup.
Qu’ils apprennent que le tabou sur les
pierres a été respecté, je pense que ¢a leur
fera évidemment plaisir. On a rencontré
des problemes du méme type avec les
churinga des Aborigénes d’Australie, qu’on
a retirés des présentations au Musée natio-
nal des arts d’Afrique et d’Océanie a la
demande des gens.

Est-ce qu’il n’y a pas eu un effet de frustra-
tion du fait qu’on ait amené ces objets, qu’on les
ait montrés et qu’ensuite on les ait retirés?
Est-ce que ¢a n’a pas déclenché des polémiques ?

Ca n’a pas déclenché de polémiques
mais une prise de conscience sur la
question du patrimoine. Il faut le recon-
naitre aussi, ¢a ravive une sorte de culpa-
bilisation déja bien établie chez les
anthropologues que de voir arriver sur
place des objets conservés dans les réserves
des musées de Bile ou de Neuchatel,
d’observer avec quel étonnement la
population locale découvre ou redécouvre
son patrimoine. Il y a une natte ici qui
constitue un bel exemple: ils ne se souve-
naient plus qu'un tel objet faisait partie de
leur patrimoine, que c’était a eux, que
c’étaient des choses qu’ils savaient faire;
c’est quand méme difficile de se rendre
compte de cette rupture. A Nouméa, il y a
eu une sorte d’adieu coutumier aux
ceuvres, un adieu avec un trés beau
discours disant en substance: «vous étes
les ambassadeurs de nos vieux ailleurs,
retournez d’ou1 vous venez», ainsi que des
remerciements sur le fait qu’ils étaient
conservés. Je n’ai pas senti du tout de
tension a cette occasion. Bien sur, il y a des
cas particuliers, il y a toujours un ou deux
objets qui pour des raisons extrémement
variées sont revendiqués par des gens, par
des groupes, par des familles, plus spécia-
lement. Mais c’est alors plutdt de I'ordre de



la démarche personnelle, de la relation
personnelle d'un lignage a un objet.

Sur ces questions, la position que vous
préconiseriez serait celle de Jean-Marie Tjibaou
ou quelque chose de plus radical ?

Ma position est fondée sur ces deux
expériences, et je sais que ce terrain doit
étre travaillé de maniére extrémement
pragmatique, j’allais dire au coup par coup,
et avec une tres longue préparation, suffi-
sante de part et d’autre. De toute fagon,
faire une exposition, c’est une maniere
d’enrichir les informations sur les collec-
tions ou plus exactement sur les rapports
entre les gens et les objets. Cest tout a fait
incomparable parce qu’il y a effectivement
des informations de type émotif ou
d’ambiance générale qui apparaissent alors
qu’elles ne surgiraient pas dans la relation
d’interrogé a interrogeant.

J'ai une petite anecdote a ce sujet. A
Nouméa, depuis quelques années, je
travaille avec un vieux Kanak qui est tres
connu la-bas, une sorte d’informateur
attitré d’anthropologues beaucoup plus
compétents que moi. En lui faisant visiter
I'exposition avec un de ses amis, je me suis
apercu qu’il n’avait pas de réactions, qu’il
semblait indifférent. Puis son vieux
collegue s’est mis a lui parler des objets
(la hache, la monnaie, etc.). Et au bout
d’une dizaine de vitrines, le vieux a dit:
«tu ne veux pas me ramener chez moi,
parce que j'ai oublié mes lunettes». Donc il
se promenait dans cette exposition de
maniere tres abstraite, parce que pour lui
une exposition, c’est quelque chose d’étran-
ger. Mais grace a son ami, il a changé
completement d’attitude et il a ensuite
passé des heures dedans, a donner des
informations et a échanger avec d’autres
visiteurs.

Un autre choix n’a pas été sans consé-
quence pour la Nouvelle Calédonie. J’avais
sélectionné intuitivement, parce qu'il n’y en
avait pas a Nouméa, une série importante
de petites statuettes venant de Geneve, de
Bale, de plusieurs musées parisiens, de
Grenoble. Et je me suis apercu qu’effecti-

vement, les gens ne les avaient jamais vues
et qu'ils découvraient en elles une profon-
deur historique insoupgonnée. Alors qu'un
certain nombre d’objets sont identifiés par
eux comme étant sans passé, comme s’ils
avaient été fabriqués I'année derniere ou
comme s’ils avaient le statut de curios, le
fait de dire que telle statuette avait été
collectée en 1794 par D’Entrecastaux
donnait une profondeur historique a ces
collections qui la réintégrait dans leur
propre histoire. Evidemment, tous les
jeunes artistes kanaks ont passé des heures
a regarder ces objets, qu'ils n’avaient jamais
vus sinon dans des livres quand ils y
avaient eu acces.

Quelle est la proportion des pieces qui crée
cet effet de réappropriation ?

Je ne saurais pas vous dire. Il y a
simplement des pieces qui sont dans toutes
les mémoires, la grande hache cérémoniel-
le par exemple, ou les chambranles des
portes de case, qui ont une pérennité soit
par leur reproduction, soit par leur utilisa-
tion en tant qu’embléme identitaire, et qui
ne posent pas probléme. Mais certaines
autres piéces comme les monnaies, que les
gens utilisent toujours, déclenchaient
quelque chose d’autre. Je n’ai pas mesuré
tout de suite, et d’autres avec moi, a quel
point on peut passer a coté de réalités
passées ou simplement invisibles. Dans
cette ligne, je me souviens d'un groupe
d’Aborigenes qui était venu en 1983 visiter
le Musée national des arts d’Afrique et
d’Océanie. A cette époque-13, les churinga
en pierre étaient exposés. Et le groupe a
réagi comme s'ils étaient chez eux: les deux
responsables ont demandé aux femmes de
rester a l'extérieur de la salle et seuls les
hommes sont allés voir les pierres. Du
coup, on a tout retiré parce qu’on savait
par ailleurs que les communautés abori-
genes le souhaitaient. Mais quelle frustra-
tion pour le conservateur parce qu’on se
coupait ainsi d'une magnifique collection
de trente et une pierres superbes rappor-
tées par un missionnaire bien avant la
guerre.

DOSSIER 51

TSATITSA 3.1998



52 DOSSIER

Dans ce cas précis, seriez-vous favorable a
une restitution ?

Oui, mais peut-étre pas pure et simple,
parce que se pose apreés le probleme que
tout le monde rencontre: comment évaluer
la 1égitimité de la demande et a qui resti-
tuer ? Est-ce a nous de juger de la légitimi-
té d’une demande ou disons-nous
«débrouillez-vous avec votre patrimoine» ?
C’est assez ambigu de se placer en juge.
Alors évidemment, si on prend le point de
vue du conservateur anthropologue mu-
séographe, ca donne: «bon d’accord, on va
vous les rendre mais il faut étre stir qu'on
ne va pas les retrouver sur le marché, qu’ils
vont étre conservés dans un lieu adéquat,
etc.». Tous ces problemes se posent a ce
moment-la. Mais au moins, dans un
premier temps, le minimum consiste a tenir
compte de l'avis des gens, de la maniere
dont ils entendent que leur patrimoine soit
présenté dans les musées. Dans cette
optique, il y a bien des présentations
d’objets qui devraient étre radicalement
modifiées.

Vous étes personnellement favorable a ce
qu’on tienne compte de l'avis de la population
concernée dans notre fagon d’exposer ?

Oui, je le pense. On le vit bien nous-
meémes dans nos propres sociétés. J'ai visité
il n’y a pas trés longtemps un musée dit
d’art sacré avec un vieil oncle curé. Je vous
prie de croire qu’il a été completement
scandalisé de la maniére dont on peut
montrer des objets, non pas sur le plan de
la muséographie mais sur le plan des
incompatibilités (cet objet-la ne peut pas
étre montré a coté de celui-la) ou de
I'incongruité (vous pouvez montrer un
crucifix mais pas quarante, ¢ca n’a plus de
sens). Je ne vois pas pourquoi on n’en
tiendrait pas compte. Il ne s’agit pas d’étre
completement prisonnier d'une maniere
de montrer les choses mais simplement
d’essayer de tenir compte de ce type de
perception.

TSAINTSA 3.1998

En synthese, ce qui compte pour vous dans
le domaine de la restitution, c’est premieére-
ment que les musées acceptent de donner un
inventaire exhaustif des objets qui sont en leur
possession; deuxiemement qu’ils acceptent,
quand on leur demande, le prét de certains
objets...

Oui, ils ont tout a fait le droit, pour
compléter ce que vous dites, d’obtenir des
garanties. C'est tres normal. On ne va pas
faire des efforts d'un certain c6té et annuler
tout ce travail parce qu'on n’a pas pris
suffisamment de garanties. C'est un peu
en contradiction avec ce que je disais sur
«apres tout c’est leur patrimoine, ils en
font ce qu’ils veulent» mais il y a la une
balance a trouver.

En troisiéme lieu, vous souhaitez qu’on
tienne compte de la facon dont ces objets sont
pergus dans leur société lorsqu’on les expose
chez nous.

Oui, et je complete en disant que ce qui
est a travailler, c’est bien ce qui reléve d'une
perception qui est de 'ordre de I'émotion,
de I'attitude profonde, et non pas de celui
de la simple information ethnographique,
encore que ces comportements la concer-
nent.

Et en dernier lieu vous étes fasciné par la
dynamique sociale que ces objets provoquent
lorsqu/’ils reviennent sur leur lieu d’origine ?

C’est a la fois une émotion personnelle
car il se passe quelque chose qui est rare. Je
ne sais pas si chez nous, le retour d'un
objet de notre patrimoine souléverait
autant d’intérét en dehors des historiens et
du cercle restreint des amateurs.

Donc vous n’allez pas dans la direction de la
restitution stricto sensu d’un ensemble
d’objets ?

C’est leur patrimoine et ce serait a eux
de le récupérer. Abstraitement, intellec-
tuellement c’est a premiére vue plus satis-
faisant qu’ils récuperent leur patrimoine



et que ce soit de leur propre volonté qu’ils
le redonnent pour que, comme disaient les
vieux, ces objets soient les ambassadeurs de
leur pensée, de leur philosophie, de leur art
de vivre. La le choix c’est eux qui le font,
mais c’est ¢a la situation idéale. Mais je ne
suis pas idéaliste au point de penser ¢a
uniquement. Bien entendu, qu’est-ce que
vous voulez que fassent les gens au
moment du départ des objets pour leur
musée d’origine, a part se jeter sur les
caisses et les retenir de force ? Ils font je
pense quand méme en partie contre
mauvaise fortune bon cceur, parce que la
chose a été préparée. Je pense que si les
choses ne sont pas préparées, ¢a peut se
passer tres mal.

J'étais en train de me demander si les
aspects positifs de la circulation de I’objet
n’étaient pas aussi percus par les anciens, si le
fait que ces objets aient circulé et continuent de
circuler n’était pas tout aussi normal pour eux
que le fait de les arréter a un endroit, dans ces
sociétés-la en tout cas ?

QOui tout a fait, dans ces sociétés-1a, en
tout cas pour le Pacifique, c’est évident.
Qui c’est une bonne formulation.

Abstract

In this interview, Roger Boulay, director
of museography at the Centre culturel Jean-
Marie Tjibaou (New Caledonia) and officer
of the Musée national des arts d’Afrique et
d’Océanie (Paris), outlines a pragmatic
approach to the problem of restitution. He
describes his experience with the important
Kanak Exposition (1990) during which
many Kanaks were exposed for the first
time to the extraordinary collections of
Kanak artistic, ritual and sacred objects
housed in Europe’s most prestigious ethno-
graphic museums. The success of this
exhibit stemmed from the elaborate work
of preparation carried out by the staff of the
Musée territorial, who traveled from village
to village to explain the origins of these
works, the history behind their theft or
appropriation, and the reasons underly-
ing their return to the Western museums
from which they were on loan. This
allowed local residents to reinvest these
objects, and through them, «the spirit of
the elders», with new customary signifi-
cance, expressed through rituals performed
at the moments of their arrival, their
display and their departure. Indigenous
reactions to this patrimony also worked
to challenge the aesthetic and academic
criteria by which Western museographers
and anthropologists have traditionally
evaluated Kanak «art».

More generally, Boulay argues that
museums that display a willingness to
include local populations in the decision-
making processes surrounding the preser-
vation and exposition of native patrimony
will be amply rewarded by the enriching
experience of watching how this patrimo-
ny is redefined and reincorporated within
local and global cultural circuits.

DOSSIER 53

TSATITSA 3.1998



54 DOSSICR

Le Centre culturel Jean-Marie Tjibaou

D’une surface totale de 6970 m2, le Centre
Culturel Jean-Marie Tjibaou regroupera sur 8
hectares une salle d’accueil de 546 m2, une salle de
quatre cents places destinée aux spectacles en tous
genres, une case qui servira de cafétéria (94 m2), un
restaurant panoramique (297 m2), des ateliers ar-
tistiques (200 m2), des espaces d’expositions per-
manentes (660 m2), des espaces réservés aux
expositions temporaires (1034 m2), des locaux
administratifs ainsi que trois villages comprenant
dix cases rondes d’une surface moyenne de 90 m2.

Village 1

e La case Bwénaado (55 m2), qui signifie le
«rassemblement coutumier», est tout entiére
dévolue au patrimoine artistique kanak. On y
présentera des pieces anciennes prestigieuses
constituant une sorte de «collection kanak idéale».

e La case Jinu (140 m2), qui signifie «l’esprit», se
propose d’évoquer les fondements philosophiques
de la création artistique océanienne en mettant en
spectacle des mythes de création des hommes et
des choses en Océanie. Elle s’organise autour de

sculptures contemporaines monumentales qui font
I'objet d"'une commande publique a des artistes
contemporains kanak et océaniens.

® La case Kanaké (94 m?2), point de passage
obligé des visiteurs du Centre Culturel, on y
présentera un spectacle multimédia évoquant la
culture kanak d’hier et d’aujourd hui.

Village 2

La médiatheque, constitué de trois cases d'une
superficie totale de 283 m2 sera un centre de res-
sources documentaires multimédia sur la culture
kanak, mais aussi plus largement sur les cultures
océaniennes.

Village 3

Il regroupera trois cases d’une superficie totale
de 256 m? et sera destiné aux différentes animations
culturelles du Centre. La case culture accueillera les
groupes scolaires soucieux de découvrir la culture
traditionnelle et contemporaine kanak.

L’espace Bwénaado

L’espace Bweénaado — qui signifie le «rassemble-
ment des gens et des choses» — est tout entier
dévolu au patrimoine artistique kanak. On y
présentera quelques pieces anciennes prétées par
les musées du monde entier, constituant ainsi une
sorte de «collection kanak idéale». Dans un espace
entierement consacré aux arts contemporains et
aux spectacles vivants, 'espace Bwénaado se veut
aussi le lieu de référence aux traditions artistiques
anciennes, aux mondes des formes et des images
qui constituent pour une part I'identité kanak
contemporaine. Cet espace est consacré a la présen-
tation d’objets majeurs du patrimoine kanak disper-
sé. On entend par la I'ensemble des objets relevant
du patrimoine kanak conservé dans les musées et

TSATITSA 3.1998

collections privées du monde (en métropole, plus
de trente musées conservent des objets kanak,
autant dans la communauté européenne). Il
s’entend comme une attitude nouvelle envers l'idée
traditionnelle de collection, comme la part manifes-
tée d'une vaste collection absente.

On fera jouer ici la coopération internationale
autour de ce patrimoine. Cette proposition se veut
une réponse originale aux légitimes demandes de
restitution de biens culturels. Le Centre Culturel
entend promouvoir une conception dynamique
de I'idée de restitution en la plagant sur le terrain
de I'échange, de l'aller et retour des objets entre
leurs musées d’origine et qui ont une part légitime
dans le fait qu’ils y aient été conservés et la tout



aussi légitime attente des populations qui souhai-
tent revoir leur patrimoine. Le Centre Culturel ne
procédera que par préts et dépdts temporaires et
révisables.

Les objets sont choisis pour leurs qualités esthé-
tiques, pour leur importance archéologique ou
historique ou pour leur importance culturelle.

L’occupation réguliere et renouvelée de cet
espace est fondée sur I'inventaire de ce patrimoine
qui doit se poursuivre en relation avec les grandes
institutions muséales (Musée national des arts
d’Afrique et d’Océanie, Musée de I'Homme) et
culturelles internationales (UNESCO / ICOM /
ICCROM).

L'information du public concernant les objets
exposés (trente) se fera par textes et cartels clas-

DOSSIEeR 55

siques disposés aupres des objets dans un support
permettant une utilisation souple. ,

L'information générale se fera a partir de deux
bornes interactives consultables a I'intérieur de la
salle. On y interroge un programme concernant
les deux aspects du contenu de cet espace:

1) Le patrimoine kanak dispersé: l'interroga-
tion se fait a partir des aires d’origines de Nouvel-
le Calédonie ou des objets de ce patrimoine. Le
public y trouvera les informations concernant I"ori-
gine des objets, leur histoire, 1'histoire de leur
collecte et une présentation des musées qui les
conservent. .

2) Objets et société kanak: le public accede aux
informations concernant le sens et les fonctions de
ces objets dans la société.

Discours fait par Ralph Regenvanu, directeur
du Vanuatu Cultural Centre de Port Vila, lors de
I'inauguration de l'exposition «Vanuatu, Kunst
aus der Stidsee» au Museum der Kulturen. Basel

Nous avons rencontré Ralph Regenvanu
apres la partie officielle de l'inauguration dans
les locaux ot se trouvait 'exposition Vanuatu.
11 était encore sous le choc de la découverte i
Bale d’un grand nombre d’objets qui n’avaient
pas été intégrés a l'exposition montrée a Port
Vila ni méme a Noumeéan et nous fit remarquer
que cet effet d’accumulation irait encore crois-
sant lors du passage de I'exposition a Paris. Il
apparait donc que, plus qu’une exposition itiné-
rante, il s’agissait d'un projet en plusieurs
étapes et en plusieurs expositions s’enrichis-
sant d’objets au fur et a mesure de son rappro-
chement de Paris.

Ralph Regenvanu venait de prononcer un
discours qui nous avait paru intéressant quant
au point de vue qu'il défendait en matiére de
circulation des objets. Il a gentiment accepté de
nous confier le texte que nous publions ci-apres.

Wir trafen Ralph Regenvanu nach dem
offiziellen Teil der Vernissage in den Museums-
raumen. Immer noch war er bestiirzt, nachdem
er feststellen musste, dass ein grosser Teil der in
Basel gezeigten Gegenstinde anlisslich der
Ausstellung in Port Vila und Nouméa gefehlt
hatten. Er vermutete auch, dass die Sammlung
in der kommenden Pariser Schau noch wachsen
werde. Es scheint also, dass es sich weniger
um eine Wander-Ausstellung handelte, als um
ein Ausstellungsprojekt in mehreren Etappen
— immer reicher bestiickt, je mehr es sich Paris
niherte.

Ralph Regenvanu hielt in Basel eine Eroff-
nungsrede, die uns gerade im Hinblick auf das
Thema Zirkulation von Objekten wichtig
scheint. Wir danken fiir die Erlaubnis, die Rede
nachdrucken zu diirfen.

TSATITSA 3.1998



56 DOSSIER

When 1 first walked into this exhibi-
tion, entering through the back, I was
emotionally overwhelmed, breathless at
the sight of the material on exhibit here. I
cannot describe simply the profound
emotional power this presentation of ances-
tral material has for me as a ni-Vanuatu
— there are too many implications and
issues the exhibition raises for me. For
example, here in a city with some of
Europe’s most ancient buildings and its
oldest museums, are also located the oldest
existing pieces of cultural material from
the societies of Vanuatu, which is both
literally and figuratively on the other side
of the world. This material now exists
totally removed from the physical and
social environment of its origin and
purpose, and in some ways — in light of
the cultural re-ordering that has occurred in
our societies over the last century — from
the very societies that produced it.

That this material is here is the result of
a particular historical phenomenon that
was part of the convergence of European
civilisation and the societies of what is
today Vanuatu. This phenomenon was the
documentation of aspects of indigenous
cultural and artistic traditions by European
ethnologists and the acquisition and
expatriation to the metropolitan countries
of material items representing these tradi-
tions by these ethnologists and other art
collectors. As this exhibition demonstrates
with considerable potency, through their
expatriation and subsequent storage in a
museological context, these items have
been preserved far beyond the lifespans
intended or expected for them by their
creators. Many of the societies of Vanuatu
have traditions of preserving items used in
ceremonial rituals, often in the smoky
interior of the nakamal or men’s house.
However, the hot, hurricane-prone and
extremely humid climate of Vanuatu
provides perhaps the worst possible condi-
tions for the long-term preservation of
these mostly organic art pieces, and most
do not last over a decade. In comparison,
the pieces exhibited here are remarkably
well-preserved, a product of being placed
in institutions specifically and historical-

TSANITSA 3.1998

ly mandated to attend to their conser-
vation.

When the historical phenomenon I have
just discussed is combined with the (also
historical) fact of the subsequent break-
down of the traditionally constituted social
order which produced these items and a
significant loss of their associated cultural
knowledge, we are faced with a contem-
porary situation in which a substantial part
of our country’s oldest and most unique
cultural heritage is held outside the
country, and specifically in the institutions
contributing to this exhibition.

That some of this material — such an
important part of the heritage of the people
of Vanuatu — was exhibited in the National
Museum of Vanuatu and to ni-Vanuatu
audiences as part of the wider project of
which the current exhibition is also part, is
a visionary and historic move. When this
collection was exhibited in Vanuatu last
year, it was the first time that any of the
fabled ancient pieces existing in the collec-
tions of museums in Europe had been seen
by ni-Vanuatu for up to 100 years. It was
also, dare I say, the occasion when these
pieces have had the greatest and most
immediate impact upon their audience.

The project to bring this exhibition to

Ralp‘h‘\Regenvanu



Vanuatu is one which recognises that our
joint histories, which converged to bring
this material to Europe beginning in the
late 19th century, have now converged
again at the end of the 20th century. This
project has recognised not only the oppor-
tunity of presenting a unique and unpar-
alleled demonstration of the artistic
capacities of the traditional cultures of
Vanuatu, but also the potential that now
exists for the contributing institutions to
play new roles and to adopt new mandates
and responsibilities with regard to the
exhibited material in a context much
changed from when much of it was collect-
ed. The exhibition in Port Vila demon-
strated clearly the intimate contemporary
relevance of this material for ni-Vanuatu
—how it is instrumental for the formulation
and affirmation of contemporary positive
identities and in inspiring contemporary
artistic creativity. This will be demon-
strated when two artists from Vanuatu
come to work in Basel in the coming
months as part of this project.

That Vanuatu now has its first proper
museum building in which such valuable
pieces could be adequately and properly
received and displayed is only one half of
the equation. The other was a commit-
ment from the European institutions to
perceive the opportunity and the benefit of
travelling the exhibition to Vanuatu. For
there is much benefit to be had. The real
significance of the pieces exhibited here
can only be realised through a dialogue
between those who curate these collections
in Europe and those who live in the
societies from which the pieces originat-
ed and in which the cultural elements
which created them still resound.

I therefore wish to give honour and
extend my heart-felt congratulations to
Christian Kaufmann and Roger Boulay,
who were the principals in imagining and
instigating this project of an exhibition of
Vanuatu arts which was inaugurated at its
source in Vanuatu. Their recognition of
this historic opportunity for cross-cultural
and inter-institutional dialogue with regard
to these important collections is indeed
visionary, and points towards a dynamic

and exciting role for metropolitan ethno-
graphic museums as we enter the 21st
century. Indeed I hope that other institu-
tions in this region will follow the example
which has been set by this project, one
which can only enhance the intellectual
and artistic resources of the institutions
and peoples of Europe and its former
colonies.

Zuerst: «Cultural
Dialogue». Spater:
Ruckkehr der Objekte

Gesprach mit Ralph Regenvanu
von Susanne Knecht

«Basel — ein Name mit Klang fiir
Kenner der Siidseekunst» formulierte das
Museum der Kulturen seine Werbung fiir
die letztjahrige Ausstellung Vanuatu —
Kunst aus der Siidsee. Den Ausgangspunkt
fur das Ausstellungsprojekt bildete die
1910-1912 vom Basler Volkerkundler Felix
Speiser auf einer Forschungsreise zusam-
mengestellte Dokumentation. Sie enthélt
Skulpturen, Masken, Rangmonumente,
Ritualgegenstdnde, Malereien, Flechtar-
beiten, Musikinstrumente von heute kaum
schitzbarem Wert. Speiser erganzte die
Sammlung mit Photographien, die er im
Gebiet der Neuen Hebriden und der
Banks-Inseln (heute Vanuatu) aufgenom-
men hatte.

Unter dem Titel Spirit blong bubu i kam
bak (die Seelenwesen der Vorfahren kehren
zuriick) wurde die Ausstellung bereits 1996
als «das bisher umfassendste Dialog-
Projekt in Melanesien» — so der Initiator
Christian Kaufmann, Leiter der Ozeanien-
abteilung im Museum der Kulturen — mit
grossem Erfolg zuerst in Port Vila, Vanua-
tu, und Nouméa, Neukaledonien, gezeigt.

Von einer Heimkehr der bubu (Vorfah-
ren) im wahren Sinne kann jedoch keine
Rede sein. Die Ahnen- oder Totenerinne-
rungsfiguren aus Vanuatu treten nach den
verschiedenen Stationen ihrer Ausstel-
lungsreise durch die Stidsee und Europa

DOSSIER 57

TSATITSA 3.1998



58 DOSSIER

wieder die Riickkehr an in ihre Museums-
vitrinen. Sei dies in Frankreich, England,
Australien oder der Schweiz.

Die Frage stellt sich: Gibt es derzeit in
Ozeanien selbst keine Moglichkeit, die
alten, vergessene Rituale verkorpernden
Objekte in prazisierendem Kontext auszu-
stellen? In Port Vila, der Hauptstadt Vanua-
tus (20’000 Einwohner) existiert schliesslich
ein Cultural Centre, das solche Aufgaben
tibernehmen koénnte.

Oder etwa doch lieber nicht? Ralph
Regenvanu, der Direktor dieses Kultur-
zentrums, weilte aus Anlass der Basler
Ausstellungser6ffnung in der Schweiz und
versuchte, die heutige Konstellation auf
den Inseln, die Umbruchsituation, den
Umgang mit dem kulturellen Erbe zu
erldutern. In Canberra zum Ethnologen
ausgebildet — «I am the only trained
anthropologist in Vanuatu» — kennt er
sowohl die Denkweisen seiner eigenen
Landsleute wie auch die Auffassungen der
westlichen Museumsverantwortlichen.

Zuerst ein Blick auf das genannte Cul-
tural Centre: Welche Aufgaben sind dieser
Einrichtung zugedacht? Eine ganze Reihe
von Institutionen sind dort zusammenge-
fasst: Das staatliche Museum, die staatliche
Bibliothek, das Film- und Tonarchiv, das
staatliche Register historisch wichtiger
Statten. Ausserdem kiimmert sich das
Personal um «traditional forms of
environmental management», eine Form
traditionellen Wissens, die heute rasch in
Vergessenheit gerdt. In verschiedener
Hinsicht ist das kulturelle Erbe der Insel-
gruppe gefdhrdet. Der Zwang, in der
wachsenden cash economy zu iiberleben,
die Magie der westlichen Konsumgesell-
schaft, die Zerstérung traditioneller
Bindungen - das alles fithrte zum Verlust,
zum Vergessen der einst reichen Kultur.
Regenvanu betont eindringlich, dass das
centre die Pflicht habe, die einzelnen Aspek-
te von Vanuatus Tradition aus heutiger
Sicht neu zu bewerten, zu beschiitzen und
auch wieder zu verankern.

Ralph Regenvanu wurde in den Basler
Ausstellungsraumen erstmals in kultur-
fremder Umgebung mit den Objekten

TSATITSA 3.1998

seiner Heimat konfrontiert. Wie war sein
Eindruck? «Uberwiltigend! So viele
Themen sind angeschnitten: Unsere
Geschichte, unsere Familientraditionen,
die Rangordnung, das Verhéltnis zu den
Ahnen, die Rituale. So vieles stiirzt auf
mich ein, dass ich meinen Augen kaum
traue. Wenn ich die Exponate hier rund
um mich versammelt sehe, ist der emotio-
nale Druck schwer zu ertragen.»

Was fiihlt er beim Gedanken, dass alle
diese Zeugnisse der Vergangenheit seines
Herkunftlandes vielerorts in der westli-
chen Welt verstreut sind? «Ein wenig», so
sagt er, «habe ich den Eindruck, wie wenn
ich durch die Hintertiir eingelassen worden
wire.» Aber er fahrt fort: «Dank Christian
Kaufmann hat hier ein europaisches
Museum erstmals mit uns zusammenge-
arbeitet, hat uns partizipieren lassen. Zum
ersten Mal wurden wir tiberhaupt mitein-
bezogen. Das ist ein erster Schritt auf dem
richtigen Weg.»

Dennoch: Ist Ralph Regenvanu nicht
der Meinung, dass die Objekte eigentlich
nach Vanuatu gehorten? Genauer: Ware
Vanuatu bereit, seine Kulturgiiter zurtick-
zunehmen? Die Antwort kommt schnell:
«Nein. Wir sind noch nicht so weit. Sehen
wir einmal ab von den zerstorerischen
Klimaverhaltnissen wie Feuchtigkeit, Taifu-
ne etc., so ist es doch so, dass die Menschen
in Vanuatu nicht darauf vorbereitet sind,
die Zeugnisse ihrer Ahnen im Museum zu
betrachten. Sie wiirden fordern, dass sie
an jene Orte zurtickkehren, wo sie geschaf-
fen worden sind, wo sie ihre Kraft auch
heute noch ausstrahlen koénnen. Jedoch:
Einer Aufstellung von Totenfiguren in
raucherfiillten Mannerhdusern miissten
wir aus konservatorischen Griinden mit
Skepsis begegnen. Allerdings befindet sich
hier in der Ausstellung tatsachlich ein
Objekt — ich sage nicht, welches —, das eine
Familie in Vanuatu zurtickhaben will. Ich
werde jetzt in Frankreich verhandeln
miissen. Es geht um einen Gegenstand,
der sehr viel Energie in sich birgt, immer
noch. Deshalb bestehen die Nachfahren
der urspriinglichen Besitzer auf der
Riickgabe.»






60 DOSSIER

So scheint der Direktor des Cultural
Centre in Port Vila also damit einverstan-
den, dass die Exponate vorerst im Westen
bleiben? «Ja natiirlich. Und zwar, weil
Repatriierungswiinsche nicht von unserem
Zentrum oder von der Regierung ausgehen
diirfen, sondern von jenen Familien gedus-
sert werden miissen, die Anspruch auf die
Gegenstande haben und den auch nach-
weisen miissen.»

Wie hat die Bevolkerung in Port Vila
auf die Ausstellung reagiert? Regenvanu
tiberlegt kurz: «Starke Gefiihlsdusserun-
gen waren spiirbar. Die Leute konnten es
kaum glauben, dass diese kunstvollen
Figuren einstmals in ihrem eigenen Gebiet,
in thren Dérfern hergestellt worden waren.
Sie hatten nie Vergleichbares gesehen und
wurden sich erst jetzt bewusst, welche
Gegenstdnde frither mit den Ritualen
verbunden gewesen sind. Ich horte aber
auch den Standpunkt, dass diese Dinge
nichts mehr mit dem zeitgemassen Leben
der Menschen auf den Inseln zu tun haben.
Ein wenig geht es mir selbst sogar so.»

Demnach empfanden die Leute keinen
Groll dartiber, dass ihnen vor Jahrzehnten
von Fremden ihre Kultur gestohlen wurde?
«Keineswegs», sagt Regenvanu, «die
meisten der hier im Museum gezeigten
Gegenstande wurden auch nicht entwen-
det, sondern auf ganz legale Weise gekaulft.
Kauf und Verkauf ist Teil unserer Tradition.
Wir handeln, wir verkaufen. Nehmen wir
als Beispiel die farbigen, bei Ténzen getra-
genen Kopfaufsitze. Sie werden immer
noch angefertigt, beispielsweise von meiner
eigenen Familie, und dann verkauft.»

Die Riickkehr von Kulturgiitern nach
dem Inselstaat Vanuatu — so die Argumen-
tation — konnte den Objekten gefahrlich
werden, weil ohne Schutz des Museums
die Zerstoérung droht. Ralph Regenvanu
besteht darauf, das Entscheidende sei der
durch diese Ausstellung zustandegekom-
mene kulturelle Dialog. Dieses jetzt
gekniipfte Gesprach erachtet er fiir wich-
tiger als allféllige, derzeit verfrithte Uber-
legungen tiber die Riickfithrung von
Kulturgut: «Im Moment ist es unser Job,
mit den Museen, die das Material ihr eigen

TSATITSA 3.1998

nennen, zusammenzuarbeiten. Spater
einmal wird es fiir uns und auch fiir die
Europaer seine Richtigkeit haben, tiber die
Heimkehr unseres kulturellen Erbes
nachzudenken.»

Abstract

Ralph Regenvanu, director of the
Vanuatu Cultural Centre, was present at
the opening of the Vanuatu exhibition in
Basel. It was the first time that the descen-
dant of an old Vanuatu family, a trained
anthropologist himself, was confronted
with objects of his own culture in a totally
extraneous context. He admitted that after
having seen the objects in the Basel
museum he felt overwhelmed and deeply
moved. Asked whether he didn’t think
that those works of art basically belonged
to the people of Vanuatu, Regenvanu
objected and argued that it was too early to
consider this question. People in the
islands would not accept to leave these
objects on exhibit in a museum but would
want them back in the families or the
villages where they originally come from.
These demands would endanger irre-
placeable cultural heritage. The Vanuatu
anthropologist fully appreciates the now
intensive cultural dialogue between his
European colleagues and his crew in Port
Vila and he hopes to discuss a return of
the island’s cultural heritage at a later time.
Meanwhile Regenvanu will concentrate
his efforts on building up the Vanuatu
Cultural Centre.




	L'expérience Vanuatu

