
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Buchbesprechung: Comptes-rendus = Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


162 COMPTES-R6NDUS

Ariel de Vidas Anathol. 1996.
Mémoire textile et industrie du souvenir

dans les Andes: identités à l'épreuve

du tourisme au Pérou, en Bolivie et

en Equateur. Paris: Editions
L'Harmattan. 164 S. ISBN 2-7384-3936-5

Die über fünftausendjährige
Textiltradition, Basis der heutigen
kommerziellen, auf den Tourismus
ausgerichteten Textilproduktion in
den Andenländern, dient als
Ausgangspunkt für diese Studie über
die Auswirkungen des Fremdenverkehrs

auf ein traditionelles
Handwerk.

In den Textilien werden die
soziopolitischen, wirtschaftlichen
und kulturellen Änderungen und
Zwänge, denen die andinen
Gesellschaften ausgesetzt waren und
immer noch sind reflektiert, wie ein
kurzer Gang durch die Geschichte

zeigt. Sogar der Tourismus, der seit
den 60er Jahren eine immer grössere

Bedeutung gewinnt, und dem
generell eine degenerierende
Wirkung auf Kultur und Tradition
zugeschrieben wird, ist nur einer
der Faktoren, der auf die
Textilproduktion im Andenraum
einwirkt. Anhand der Beispiele von
Otavalo und Salasaca (Ecuador),
Taquile, Kamaq Maki und Ayacu-
cho (Peru) werden unterschiedliche
Aspekte der modernen Textilproduktion

aufgezeigt. Otvalo und
Taquile gehören nach Ariel de Vidas

gemäss der Kategorien von Nelson
Graburn (Ethnic and tourist art,
Berkeley 1976) in die Gruppe 2,
kommerzielles Handwerk, resp.
pseudo-traditionell, da sie praktisch

ausschliesslich für den Verkauf
produzieren, aber sich an die
traditionellen ästhetischen Normen und
Formen halten. Die Produktion von
Kamaq Maki (Mantaro-Tal) gehört
eher in Gruppe 6, Volkskunst,
definiert durch die Übernahme von
westlichen Kunstformen, deren
Inhalte aber die Werte der
einheimischen Gesellschaft ausdrücken.
Allen drei Fallbeispielen ist gemeinsam,

dass die Produzenten Initiative,

Entwicklung, Produktion und
Vermarktung kontrollieren, und
dass Zwischenhandel nur in geringem

Ausmass, wenn überhaupt,
vorkommt. Die Aufwertung
traditioneller Werte zeigt sich unter
anderem in der einheimischen
Tracht, die einerseits dazu dient,
dem potentiellen Käufer ein Gefühl
der Authentizität zu vermitteln und
so den Absatz zu fördern, andererseits

aber von einem tief verwurzelten

Gemeinschaftsbewusstsein
getragen wird, das durch die
ökonomischen Erfolge eine neue
Wertschätzung erhielt. Ohne dass eine
direkte Verbindung zwischen
Produktionsart - quasi «industriell»
in Otavalo, eher «traditionell» in
Taquile und «künstlerisch» in
Kamaq Maki - besteht, ist es doch
die Dynamik und die kommerzielle
Aggressivität einer Gruppe, die
gesellschaftlich zur untersten Klasse

gehört, die den wirtschaftlichen
Erfolg bei der Kommerzialisierung
des Handwerks bewerkstelligt hat.

Die Textilproduktion in Aya-
cucho und Salasaca gehört in die
Kategorie Souvenir-Industrie und
Ethno-Kitsch (Gruppe 3). Die
Abhängigkeit einerseits von
Organisationen, die die Handwerksproduktion

initiieren, andererseits

vom Markt und vom Zwischenhandel

bewirken eine Unterordnung

der Produktion wie auch der
Produzenten und erlauben kein
Wiedererstarken und keine Rückbe¬

sinnung auf traditionelle Werte wie
in den oben erwähnten Beispielen.
Im Falle von Salasaca hat sich die
Produktion «traditionellen» Handwerks

nicht positiv auf die
Wiederbelebung der traditionellen Kultur
ausgewirkt, auch nicht als
verkaufsförderndes Argument, sondern die
«kriegerische» Haltung, die ehemals
den Salasaca zugesprochen wurde,
hat sich heute in einen passiven
Widerstand gegen den Tourismus
und den Fortschritt gewandelt.

Auf der einen Seite stehen die
Produzenten und Verkäufer
traditionellen Handwerks, auf der
anderen die westlichen Touristen.
Der Kulturtourismus auf der Suche

nach Authentizität, nach dem
Ursprünglichen wird angelockt
durch traditonelle Kleidung, lokale
Architektur, kulturelle Veranstaltungen

wie Musik, Tanz etc., und
nicht zuletzt durch den Erwerb
traditionellen Handwerks, das dann
auch im trauten Heim einen Hauch
von Exotik und Authentizität
ausstrahlt. Westliche Vorstellungen und
die einheimische, noch ursprünglich

geglaubte Bevölkerung treten in
Interaktion miteinander. Auf der
einen Seite setzen infrastrukturelle
Anpassungen für den Tourismus
Modernisierungs- und Akkultura-
tionsprozesse in Gang, die zu einem
Wert- und Traditionsverlust führen,
auf der anderen Seite muss die
einheimische Bevölkerung
paradoxerweise traditionelle Werte
vorleben, um der Vorstellung und
dem Wunsch der Touristen nach
Authentizität eine gewisse
Glaubwürdigkeit zu geben. Um besser
verkaufen zu können, muss der
Handwerker allen
Modernisierungprozessen zum Trotz immer
mehr «Indianität» in sein Produkt
investieren, was sich aber letztlich
wieder positiv auf sein Selbstbe-
wusstsein, auf seine ethnische
Identität auswirkt.

TSAll TSA 2.1997



REZENSIONeN 163

Die Arbeit schildert sehr
eindrücklich, dass keine generellen
Aussagen über die andine Tex-
tilproduktion, Vermarktung und
Absorbierung der Auswirkungen
des Tourismus oder der staatlichen

Interventionspolitik möglich ist.
Jedes Textilgebiet hat eine
unterschiedliche kulturelle, sozio-
politische und ökonomische
Vergangenheit und wird sich
entsprechend den heutigen wirtschaftlichen

Zwängen mehr oder weniger
anpassen, die traditionellen Werte in
die neue Situation integrieren oder
von der mestizischen Gesellschaft
aufgesogen werden.

Alice Spinnler

Balmes Thomas. 1996. Bosnia Hotel.
Betacam SP. 50 Minuten. Frankreich,

Original mit englischen Untertiteln.

Produktion & Verleih: Quark
Productions, 22 rue de petit Musc,
F-75004 Paris, Tel.: +33-1-44543950,
Fax: +33-1-44543959

«Wir waren die ersten Afrikaner,

die in ihr Land gekommen
sind» - zurück in seinem Heimatdorf

schildert der Samburu-Krieger
die Eindrücke aus der Fremde. Ins
ferne Bosnien hat ihn und zwei
weitere Männer aus seinem Dorf
der Einsatz im kenianischen Kontin-
gent der UN-Friedenstruppen
geführt. Statt des Blauhelms ziert
inzwischen wieder der Kopfputz
aus roter Erde sein Haupt, die
Soldatenuniform hat er gegen die
Tracht der Samburu getauscht, die

angestammte Lebensform wieder
angenommen. Das Geld habe ihn
nicht verändert, resümiert er selbst-
bewusst. Als er nach Hause kam,
fand er all sein Vieh tot. Und so hat
er für ein Drittel des Soldes Ziegen
gekauft, für ein weiteres Drittel
Kühe und mit dem Rest ein Haus
gebaut. Ein Steinhaus im Dorf
erinnert an die Balkanmission der
drei Veteranen. Es beherbergt eine
Bar. Ihr Name gab dem Film von
Thomas Balmès den Titel: Bosnia
Hotel.

«Sie sind Menschen wie wir»,
lautet generös und weltmännisch
das Urteil über die Kroaten, Serben
und bosnischen Muslime, die er bei
seiner Mission kennengelernt hat.
«Ihre Kühe sind im Grunde die
gleichen wie unsere, die Ziegen sind

fetter und die Schafe haben einen
längeren Schwanz als unsere» - wie
jeder Fremde sucht er seinen Weg
durch das Labyrinth des
Unbekannten mit dem Taststock des
Vertrauten. Die Ursachen und
Hintergründe des grausamen Krieges,
den er beenden half, blieben für ihn
jedoch genauso im Dunkel wie für
die meisten Europäer. Er habe die
Kriegsparteien nicht gut
auseinanderhalten können: «Sie sind alle
Weisse, auch die Muslime... es war
ein Krieg Bruder gegen Bruder,
Nachbar gegen Nachbar... Sie
haben lange in Frieden gelebt, bis
sie aus irgend einem Grund anfingen,

Krieg zu führen, um
herauszufinden, wer stärker ist», so seine

Analyse des Konfliktes. Die Form,
in der dieser ausgetragen wurde
erregt, Abscheu beim Samburu.
Nicht nur, dass Waffen von einer
Gefährlichkeit zum Einsatz kamen,
wie man sie Kenia noch nicht
gesehen hatte, nein, dass nicht
einmal Frauen und Kinder verschont
wurden, ist unverständlich für
einen, der Krieg nur als Kampf von
Angesicht zu Angesicht mit einem
gleichwertigen Gegner kennt.

Dem französischen Jungfilmer
Thomas Balmès (Jahrgang 1969) ist
mit Bosnia Hotel etwas gelungen,
was auf den diversen einschlägigen
Festivals für ethnographischen Film
in den letzten Jahren leider viel zu
selten geschieht: Formal Innovatives
und inhaltlich Überraschendes
vorzustellen. Auch wenn sein Film
keine wissenschaftlich abgesicherte
und theoretisch untermauerte
ethnologische Studie ist oder sein
will, zählt sein Beitrag zu den
Glanzlichtern unter den Filmen, die
auf dem diesjährigen ethnologischen

«freiburger film forum» zu
sehen waren. Mit Respekt und ohne
Pathos gibt Balmès den ehemaligen
UNO-Kämpfern Gelegenheit, sich
in Szene zu setzen und uns von

TSAttTSA 2.1997



164 COMPTES-ReNDUS

ihren Erfahrungen als Friedensstifter

in einem europäischen Krieg zu
berichten. Der Filmer ist dabei nicht
in die Insektenforscherperspekive
verfallen, aus der heraus leider
immer noch manches ethnographische

Thema dem Zuschauer
serviert wird.

Balmès hält sich als Autor im
Hintergrund. Er verzichtet auf einen

eigenen gesprochenen Kommentar.
Der Film wird getragen durch die
Schilderungen Bosniens und seiner
Bewohner durch die drei Samburu.
Deren Erzählung ist offenbar aus
Interviews montiert, aus denen die
Fragen Balmès' (bzw. die seines
Übersetzers) herausgeschnitten
sind, so dass sich der Zuschauer
selbst in der Rolle des Angesprochenen

und Fragenden findet. In
diesen Passagen scheint Balmès'
unbewegte, meist aus respektvoller
Distanz aufnehmende Kamera nur
den Rahmen für die Erzählung der
Samburu zu setzen, nicht selbst zu
agieren. Die Art und Weise, wie sich
die Krieger, traditionell gekleidet
und geschmückt, in Pose setzen,
wirkt wie von ihnen selbst gewählt.
Auch äussern sie, während sie beim
Trinken frischen Tierblutes
aufgenommen werden, die Sorge, was
die Menschen, die den Film zu
sehen bekommen, über sie denken
werden.

Nicht unbedingt einleuchtend
ist Balmès' Versuch einer leitmotivischen

Parallelisierung des
traditionellen Krieger-Werdens (in der
Stammesgesellschaft der Samburu)
mit ihrem modernen Krieger-Sein
(im kenianischen Kontingent der
UN-Friedenstruppen in Bosnien).
Die Gesänge der Beschneidungs-
zeremonie werden im Film auf
Schrifttafeln und Untertiteln
übersetzt. Die Interviewteile, die
neben Archivaufnahmen und Fotos

aus Bosnien den erzählerischen
Hauptast des Filmes konstituieren,

sind mit betont ästhetisch
aufgenommenen Szenen aus dem
Umfeld dieses Übergangsrituals
unterschnitten. Die Tänze und
Bewegungen dieser sich ihrer
Ausstrahlung bewussten Männer
vor der atemberaubenden Weite
und Harmonie der Landschaft
Kenias liefern Bilder von
bestechender Schönheit. Sein Gewicht
gewinnt Bosnia Hotel jedoch nicht
als Film zum Mannbarkeitsritual
einer Ethnie in Ostafrika, sondern
als einzigartiges Zeugnis des Fremden

Blickes auf die europäische und
internationale Kultur, wie sie Samburu

bei ihrem Einsatz in Bosnien
erfahren konnten. Hier, wo sie über
andere reden, erzählen die Samburu

implizit am deutlichsten und
dichtesten von sich selbst. Hier ist es
Thomas Balmès gelungen, ein
überzeugendes, nachdenklich
stimmendes und dabei überaus
unterhaltsames Stück Ethnographie
vorzulegen.

Vielleicht kommt dieses
Filmdokument echter inverser Ethnographie

auch deshalb so gut an, weil es

in seiner Moral jener der fiktiven
Protagonisten dieses Genres
überraschend nahe steht. Von Montes-
quieus Persischen Briefen über
Paasches Lukanga Mukara, Scheur-

manns Papalagi, zu Miner's Nacire-
ma bringen uns die erfundenen,
«wilden» Ethnographen im Grunde
die selbe Botschaft - die Umkehrung

des kolonialen Vorurteils,
welche uns auch aus der Bericht der
echten Samburu nahelegt: Sie sind
die Zivilisierten, wildes Barbarentum

herrscht zwischen uns!

Gerd Becker

CSONKA Yvon. 1995. Les Ahiar-
miut. A l'écart des lnuit Caribous.
Neuchâtel: Victor Attinger. 501 p.
ISBN 2-88380-007-3.

Dans cet ouvrage, aboutissement
d'un travail de doctorat présenté à

l'Université de Laval (Québec),
Yvon Csonka nous convie à une
ample exploration ethnohistorique
des Inuit Caribous, groupe de
l'ouest de la baie d'Hudson, dans
le district du Keewatin (Territoires
du Nord-Ouest, Canada). Cette
recherche sera pour l'auteur l'occasion

d'aborder des thèmes d'intérêt
général pour la discipline: théorie
du changement social, régulation
de la population et gestion des
ressources dans les sociétés de
chasseurs-cueilleurs, écologie culturelle,

réflexion méthodologique sur
l'interprétation des sources en
anthropologie, notamment.

Le texte se divise en deux
parties. La première aborde la
question des peuplements de l'ouest
de la baie d'Hudson des origines
jusqu'en 1926 environ. La seconde

partie se concentre sur le destin
d'un groupe particulier d'Inuit
Caribous, les Ahiarmiut, au cours
de la période comprise entre 1920 et
1950. Le découpage chronologique
proposé par Y. Csonka dans son
analyse se justifie par le type de

sources et de documents disponibles

et n'impute pas «à la réalité
une division temporelle» (p. 88). Il
aborde successivement la préhistoire

(en utilisant les méthodes de
l'archéologie), la protohistoire (soit

TSAflTSA 2.1997



REZENSIONeN 165

la période de 1619 à 1926, connue
par des textes européens), et la
période historique (1920-1950,
documentée par les souvenirs des
informateurs inuit de l'auteur).

La catégorie des Inuit Caribous a

été inventée par les membres de la
Cinquième Expédition de Thulé, les

Danois Kaj Birket-Smith et Knud
Rasmussen, qui ont séjourné parmi
les populations de l'ouest de la baie
d'Hudson entre 1922 et 1923. Selon
ces auteurs, «la culture des chasseurs

de rennes européens se serait
diffusée jusqu'à l'ouest de la baie
d'Hudson. Là, les Inuit Caribous
seraient demeurés les derniers
représentants de cette «Ice hunting
culture» inaltérée depuis des
millénaires» (p. 7). Le mode de vie et
d'exploitation maritime qui domine
dans la plupart des autres sociétés

inuit serait le résultat d'une
transformation successive à laquelle les

Inuit Caribous auraient échappé en
raison de leur isolement géographique.

Y. Csonka s'attache à réfuter
cette théorie qui repose sur une
interprétation qu'il juge erronée des

documents archéologiques et
historiques disponibles, et surtout
illustre «cette tendance à vouloir
voir notre propre préhistoire sous
nos yeux, aujourd'hui» (p. 8). Selon

lui, la comparaison des chasseurs-
cueilleurs contemporains et
préhistoriques ne peut se faire que d'une
façon très limitée et prudente. Il faut
être particulièrement attentif à ne

pas effectuer abusivement des transferts

d'attributs entre le passé et le

présent ainsi qu'entre le matériel et
le non-matériel.

Après ces considérations
méthodologiques générales, l'auteur décrit
les conditions écologiques de l'ouest
de la baie d'Hudson et de la toundra

des Barren Grounds, milieu très

précaire où les sources de subsistance

(les troupeaux de caribous et
les bœufs musqués) sont limitées et

varient au cours du temps en
fonction de facteurs biologiques
et climatiques encore largement
méconnus. Y. Csonka se penche
ensuite sur les premiers peuplements

de l'Arctique, dans «la
perspective de la longue durée» (p. 65),
avant de s'attacher à la période de
1619-1860. S'opposant aux thèses
Birket-Smith et Rasmussen, il
démontre que le peuplement inuit
s'est fait à partir de l'Alaska. Une
première population, adaptée à

l'exploitation des ressources
côtières, a migré d'ouest en est (dès
1500 av. J.-C.). Une deuxième vague
migratoire amène une population
de culture thuléenne. Les Inuit
Caribous, qui en sont directement
issus, adoptent progressivement
un mode de subsistance se
caractérisant par la diminution de la
chasse à la baleine et l'intensification

concomitante de l'exploitation
des ressources continentales. De la
fin du XVIIIe au début du XXe
siècle, la population inuit de l'ouest
de la baie d'Hudson connaît une
augmentation démographique
accompagnée d'une expansion
territoriale vers l'arrière-pays et de
scissions au sein de la population.
La première mention d'Inuit passant
toute l'année à l'intérieur des terres
remonte à 1858.

Au cours de la période dite
classique des Inuit Caribous - de
1860 à 1926 - le mode de vie
continental est fermement établi avant
que des famines récurrentes ne
provoquent un effondrement démographique.

Comment expliquer ce
bouleversement? Y. Csonka expose
avec soin les différentes interprétations

pour parvenir au constat que
«les causes des famines, outre la
proposition générale qu'elles sont
dues à un manque de ressources,
diffèrent selon les commentaires
[...] ni anthropologues ni biologistes
n'ont fourni d'explication d'en¬

semble de la crise des ressources»
(p. 161). Certains mettent plutôt
l'accent sur des causes naturelles
(cycle du caribou, accidents
climatiques, etc.), d'autres sur des
facteurs culturels (imprévoyance
écologique, chasse excessive,
contacts avec les Euro-Canadiens).

La deuxième partie de l'ouvrage
s'ouvre par une réflexion sur l'identité

des Ahiarmiut. Ce terme est
relatif puisqu'il «peut servir à

n'importe qui parmi les Inuit Caribous

pour désigner ses congénères
qui se trouvent plus à l'intérieur des

terres» (p. 236), mais l'auteur le
restreint à une population bien
précise, le groupe situé sur le cours
supérieur de la rivière Kazan et vers
le Lac Dubawnt, «entité socio-
démographique» (p. 266) relativement

permanente (territoire propre,
culture et adaptation écologique
distincte, spécificité dialectale,
tendance endogamique, sentiment
identitaire, etc.). Après les difficultés
des années vingt, les Ahiarmiut
subissent de nouvelles famines
dramatiques dans les années cinquante
et sont finalement évacués vers la
côte en 1957-58 par les autorités
canadiennes. Entre 1880 et 1915, à

leur apogée, ils constituaient un
groupe de 350-400 personnes avant
de diminuer à 200 en 1922 et de ne
compter plus que 58 individus au
moment de la déportation de 1957.

La période allant de 1920 à 1950 est

marquée par un isolement croissant
et les Ahiarmiut seront les derniers
à perpétuer le mode de vie des Inuit
Caribous.

L'exemple de la société ahiarmiut

montre que l'on ne peut en
aucun cas parler d'«un "présent
ethnographique" [qui] aurait perduré

depuis la fin de la période
préhistorique» (p. 361). Le projet de
l'auteur prend ici tout son sens: il
s'agit de documenter les changements

en écartant les simples

TSAUTSA 2.1997



166 COMPTES-R6NDUS

conjectures. Il établit fermement
que, bien que la présence sur la
toundra de groupes d'Inuit est attestée

à des époques anciennes, le
mode de vie continental des Inuit
Caribous s'est mis en place
progressivement au XIXe siècle avant de

disparaître relativement rapidement.

L'ouvrage est fort bien édité,
mais aurait gagné à ce que le style
purement académique de la thèse
soit quelque peu allégé. La lecture
est rendue parfois laborieuse par la
consultation des notes, souvent
surabondantes et situées à la fin de

chaque chapitre. Par ailleurs, le
lecteur reste un peu sur sa faim en
ce qui concerne l'organisation sociale

et les modes de production des

Inuit Caribous. Néanmoins, outre
la contribution précieuse à l'ethno-
histoire des Inuit, l'ouvrage de
Y. Csonka vaut par la richesse des
discussions méthodologiques.
L'auteur explicite les théories et
argumentations contradictoires qui
ont été produites dans la littérature
ayant trait aux Inuit et souligne avec
justesse la base ténue de certaines
constructions.

Alessandro Monsutti

DURET Pascal. 1996. Anthropologie
de la fraternité dans les cités. Paris:
Presses universitaires de France
(Le sociologue). 177 p. ISBN 2-13-
047533-7.

Les récentes images de l'actualité,

relayées par celles de la fiction
(comme dans le film La Haine de
Mathieu Kassowitz, 1995), contribuent

à figer une certaine vision,
violente, douloureuse, de la réalité
telle qu'elle est vécue par les jeunes
dans les cités ou les quartiers dits
difficiles. Elles mettent particulièrement

en évidence les figures
désormais familières des «grands
frères», présentés comme étant les

mieux placés pour désactiver les
tensions dans ces quartiers et
relever le défi qu'y constitue
l'éducation des jeunes.

S'interrogeant sur le bien-fondé
de telles représentations, Pascal
Duret a cherché à savoir qui sont
ces «grands frères», dont les actions
font parfois aussi l'objet de sérieuses

controverses, et quel est leur rôle
dans les cités. Son ouvrage, issu
d'une recherche menée dans
plusieurs cités de la région parisienne,

propose une relecture extrêmement

vivante du thème des héros
de banlieues à l'œuvre dans les
«nouvelles mythologies
chevaleresques» (p. 148) et offre en même

temps une réflexion stimulante sur
la nature des liens sociaux dans les
cités.

Les «grands frères», à ne pas
confondre avec leurs homologues
les frères aînés de la fratrie, se dis¬

tinguent par le fait que leur influence

et leur réseau d'action s'étendent,

au-delà de la famille, sur tout
le quartier; leur devoir est donc de

s'occuper non plus seulement de
leurs collatéraux, mais aussi, par
assimilation, des autres jeunes de
leur cité. Partant de cette définition,
l'auteur soulève un certain nombre
de questions: est-il encore légitime
de parler de parenté quand l'action
des «grands frères» dépasse le cadre
de leur propre fratrie? En quoi le
désir de prendre en charge les
jeunes vient-il soutenir ou concurrencer

l'action des personnes
concernées, soit les parents, les

enseignants, les animateurs? Quel type
d'aide les «grands frères» sont-ils
susceptibles de fournir et à qui?
Quel modèle d'identification
offrent-ils aux plus jeunes?

Bien que les «grands frères»
partagent entre eux un certain
nombre de traits communs, tels que
la force physique, la capacité de
faire respecter ses proches et par
extension sa cité, ainsi que
l'appartenance à une famille nombreuse
marquée par l'absence ou une
défaillance du père, Duret fait
remarquer à quel point ils diffèrent
les uns des autres du point de vue
de l'âge, de l'origine et du parcours
scolaire notamment; toute tentative

de faire entrer ces destins dans

un seul et même moule devient
donc difficile.

L'action des «grands frères»
consiste à pouvoir intervenir dans la
vie des jeunes de leur cité, tant au
niveau de la famille qu'à celui de
l'école ou du quartier. Parmi les
diverses formes d'interventions
relevées - conseils personnalisés,
soutien affectif ou financier, assistance

à l'embauche, etc. - l'auteur
développe en particulier l'importance

du rôle de médiateur des
«grands frères», qui s'imposent par
là comme des acteurs-clés du jeu

TSAtlTSA 2.1997



REZENSIONeN 167

social dans la cité. Qu'il s'agisse de
discuter des autorisations de sortie
avec les parents, de résoudre un
conflit entre élèves et enseignants,
d'organiser la gestion d'un local
appartenant à la municipalité, le

recours aux «grands frères» s'explique

par leur appartenance aux
différentes parties en présence et par
leur connaissance des problèmes
rencontrés.

Comme le souligne Duret, nul
ne peut s'instituer «grand frère» du
jour au lendemain. Au contraire, la

légitimité des «grands frères» et
l'efficacité de leur action résultent
de l'engagement personnel dont ils
font preuve auprès des jeunes - ce

qui suppose un effort et une
présence constants - et des sollicitations

dont ils sont l'objet de la part
des jeunes eux-mêmes, des parents,
des enseignants ou des représentants

des pouvoirs publics. Alors,
champions du social et Robins des

Bois, les «grands frères»? Pas tous,
à en croire Duret qui oppose aux
«grands frères insérés», partisans
du dialogue et de la régulation
sociale, le pôle sombre des «bad

grands frères», ces contre-modèles
naviguant entre mafia et copinage,
privilégiant la réalisation d'intérêts
personnels au détriment de l'action
collective et dont le prestige, aux
yeux des jeunes, repose essentiellement

sur l'argent facilement acquis.
Personnages originaux, opposés

parfois dans leur démarche, les

«grands frères» ne cherchent à se

substituer ni aux parents, ni aux
enseignants. Ils tentent simplement,
à leur manière, d'aider les jeunes
pour leur permettre d'acquérir à

terme leur propre autonomie, et

pour certains, de réussir leur insertion

dans une société qui tend à les

stigmatiser et où ils sont, davantage
que d'autres, exposés au risque de
l'exclusion.

S'inscrivant dans le prolonge¬

ment de leur action au sein de la
famille, où elle s'exerce pourtant
très différemment, l'action des
«grands frères» repose sur un fort
sentiment d'appartenance à la
communauté que constitue la cité,
elle-même présentée comme une
grande famille. Caractérisée par une
proximité de fait et un véritable
attachement à leur cité plus que par
une solidarité de principe, cette
action rivalise parfois ouvertement
avec celle des animateurs et
questionne l'efficacité des structures
d'encadrement des jeunes mises en
place par l'Etat. Forts du capital
symbolique acquis dans la cité,
certains «grands frères» tentent
alors de s'imposer comme des
partenaires indispensables, ceci au
profit de leur propre insertion, en
professionnalisant leur aide et en
devenant eux-mêmes animateurs,
entraîneurs sportifs, etc.

L'un des intérêts majeurs de cet

ouvrage réside, à mon sens, dans
l'étude de ce glissement, illustré par
plusieurs exemples concrets, qui
permet de montrer que le lien
communautaire, présenté comme
primordial dans les cités, est finalement

loin de se suffire à lui-même et
cède progressivement la place à un
lien de nature civique. Entre fraternité

familiale, communautaire ou
religieuse, et fraternité républicaine,

dont Duret souligne pourtant
bien à quel point elles ne cohabitent

pas sans tension, les «grands
frères» dessinent ce que l'auteur
appelle une conception originale de
la citoyenneté. Jamais en tout cas, ils
n'auront aussi bien porté leur nom.

Caroline Hensinger

FABRE Daniel (dir.). 1996. L'Europe
entre cultures et nations: actes du

colloque de Tours, décembre 1993.
Paris: Ed. de la Maison des sciences
de l'homme. 342 p. (Ethnologie de
la France. Cahier; 10) (Regards sur
l'Europe). ISBN 2-7351-0719-1.

Au cœur des débats politiques
aussi bien que des revendications
dites ethniques ou nationalistes,
la question des identités émaille
nombre de discours dans les
sciences sociales. Mode identitaire
ou objet privilégié de l'anthropologie?

Les articles de cet ouvrage,
actes du colloque Ethnologie et
patrimoine en Europe: identités et appartenance,

du local au supranational,
tentent de répondre à la question
par l'étude de plusieurs traditions
ethnologiques européennes, en
analysant la spécificité de leurs
méthodes et de leur objet: les identités

régionales ou nationales en
Europe. D. Fabre relève, dans son
introduction, l'importance d'une
réflexion comparative, du fait de la
«crise du sentiment national» (p. 3)

qui sévit en Europe et qui implique
une définition de plus en plus culturelle

du patrimoine: celui-ci n'est
plus seulement composé d'«objets»
(monuments, sites, mais également

de leur production et de leur
usage, ce qui fait dire à l'auteur que
«le patrimoine, c'est nous» (p. 3).
Ce changement va de pair avec une
nouvelle définition de l'autre en
termes de différence culturelle
irréductible, d'où la nécessité d'une
réflexion globale, au niveau
européen, du rapport entre patrimoine,

TSAF1TSA 2.1997



168 COMPTES-ReNDUS

identité et nation.
Dans la première partie, Identités

et patrimoines, les auteurs s'attachent
à rendre compte des différentes
politiques nationales du patrimoine,
tout en tentant d'analyser l'influence

de l'ethnologie dans le processus

de fabrication de ce dernier. Ils
réprouvent également la fréquente
absence de professionnalisme d'une
ethnologie peu critique et dont le

manque de perspectives comparatives

a conduit à des études plus
descriptives qu'analytiques. Toutefois,

eux-mêmes n'échappent pas
toujours à ce biais, certaines
contributions n'allant guère au-delà de la

description linéaire.
Deux articles intéressants sont

consacrés à la France. C. Bromber-

ger expose les raisons de la
marginalisation de l'ethnologie endogène
jusque dans les années soixante-dix,
alors que K. Pomian retrace l'histoire

du patrimoine à partir du XIXe
siècle. Tous deux mettent en lumière

le lien entre le rapport à ce
patrimoine et la conception de la nation.
Pendant italien de ces études, bien

que de moins bonne qualité, la
contribution de P. demente étudie
le manque de légitimité du
patrimoine ethnologique dans son pays.

L'ethnologie espagnole est également

représentée: L. Prats examine
le processus d'élaboration d'une
identité catalane essentiellement
définie par la langue et J.L. Garcia

expose diverses lois nationales
visant à définir le patrimoine
ethnologique. Ces auteurs critiquent la
réification des identités régionales à

laquelle les ethnologues ont largement

contribué par la mythification
d'un patrimoine fondé sur la culture

traditionnelle et populaire.
Nous conduisant au Nord de

l'Europe, M. Maure aborde l'identité
norvégienne à partir des deux héros
fondateurs de la nation: le paysan et
le Viking. Dans la Norvège du XIXe

siècle, ces figures engendrent un
intérêt marqué respectivement pour
le patrimoine rural et archéologique,
qui constituent les matériaux de la
construction et de la mise en scène

d'une identité et d'une culture
nationales. Pour sa part, I. Chiva
montre, à travers différents
exemples européens, les biais d'une
ethnologie trop fascinée par les
traditions essentialisées.

La deuxième partie, Figures de

l'appartenance et lien national, présente
des contributions hétérogènes et

parfois difficiles à mettre en relation.
Si certaines, plus théoriques ou
analytiques, permettent une réflexion
globale sur les identités nationales,
d'autres restent très descriptives,
voire même en marge du sujet, ce

qui prive cette partie d'une réelle
unité. Seule constante, l'apologie
manifeste d'une anthropologie
européenne des faits nationaux.

Dans un article très riche,
D. Fabre se demande si l'ethnologie

est un savoir justificatif servant
à naturaliser la nation ou un lieu
de débat sur les théories de la
nation. Après avoir retracé les
positions de Mauss et Van Gennep,
il propose trois approches
pertinentes de la nation: en étudiant la
construction d'une culture nationale

à travers 1'«invention» de la tradition;

en abordant les classements
sociaux qui produisent l'étranger;
en rendant compte de la transcendance

instaurée par la nation.
A. Zempléni se pose, peu ou prou,
la même question de départ, mais,
après avoir longuement exposé les

spécificités du cas hongrois, il en
arrive plutôt à questionner la
différence entre patriotisme et
nationalisme.

J.-F. Gossiaux propose une
analyse intéressante des stratégies
identitaires valaques en termes
d'ethnicisme (valorisation de l'ethnie

comme source de valeurs et

principe d'action). Ces stratégies
constitueraient moins un exemple
de revendication nationaliste qu'une
réponse à la mondialisation de
l'économie et à l'ouverture des
frontières: les Valaques visent en effet
la reconnaissance d'une identité
transnationale et la création d'un
réseau relationnel «qui doivent leur
permettre d'entrer de plain-pied
dans le capitalisme du vingt et
unième siècle» (p. 198).

Enfin, P. Centlivres discute de la

pertinence de différents clivages
censés structurer la société suisse et
rendre compte de son pluralisme
alors que D. Comas d'Argemir,
s'appuyant sur l'exemple catalan,
mène une réflexion sur les
métaphores généalogiques et naturalistes
utilisées pour représenter
l'appartenance sociale. H. Tambs-Lyche
essaie quant à lui de montrer que les

théories de l'ethnicité de Barth sont

intrinsèquement liées à l'ethos
norvégien.

La dernière partie de cet ouvrage,

La production sociale de l'étranger,
est principalement centrée sur la
construction des frontières permettant

de définir l'altérité et sur la
production des rhétoriques d'exclusion

aussi bien à l'égard des étrangers

de l'intérieur (catégories
sociales dévalorisées) que de l'extérieur

(non nationaux). Nous avons à

nouveau affaire à des articles très
hétérogènes, certains s'attachant à

décrire la situation actuelle alors

que d'autres ont une approche plus
historique (G. et S. Arlettaz à propos
de la politique suisse face aux
immigrés entre 1880 et 1914) ou
partent d'un questionnement différent

de l'altérité, à l'instar de
C. Gallini, qui prend prétexte des
bibelots trônant dans son salon pour
analyser le rapport que la société
occidentale entretient avec les objets
exotiques qu'elle consomme en
masse.

TSAtlTSA 2.1997



REZENSION© N 169

Par ailleurs, certains articles
permettent une réflexion féconde
sur les méthodes indispensables à

l'étude critique des constructions
de l'altérité en Europe. G. Althabe,
notamment, propose une analyse
originale de la xénophobie à partir
des populations qui se considèrent
comme autochtones et non pas, à

l'instar de la majorité des recherches,

centrée sur les étrangers. Il
retrace les processus de production
d'«acteurs symboliques fixés en
pôles négatifs» (p. 216), à savoir les

minorités exclues du champ des
échanges et de la communication.
Ce processus aurait débuté avec la

scission, durant les 30 glorieuses,
entre la majorité de la population
impliquée dans la conquête sociale
et économique et ceux qui étaient
évincés et dont il convenait de se

démarquer. L'auteur montre ensuite

comment, avec l'intégration des

immigrés et la crise économique,
on assiste à un déplacement de cette
frontière symbolique, qui exclut
désormais les étrangers, et à une
lecture ethnique de l'accroissement
de la pauvreté et de la précarité. Il
analyse la production de l'étranger
comme réponse neutralisant la
fracture sociale interne (basée
principalement sur l'emploi), car en
lieu et place de penser l'autre en
terme social, on le pose en terme
ethno-culturel. De fait, il critique la

position parfois délicate des
ethnologues qui se trouvent confinés à

étudier les SDF comme autrefois les

sociétés exotiques, tant ils sont
parfois «piégés dans leur savoir où

comprendre la différence c'est aussi
la produire» (p. 225). Il s'agit là d'un
article riche, dont l'un des mérites
est de placer la question de l'exclusion

dans un contexte social et
politique plus large que celui du
racisme anti-immigrés. Dans la
même veine, V. Stolcke examine les
racines sociales des rhétoriques

politiques contemporaines de la
France et de la Grande-Bretagne,
montrant comment l'altérité, autrefois

construite sur l'inégalité des

races, est aujourd'hui traduite en
termes de différences culturelles.

A travers une fine analyse des

stratégies de démarcation entre les
deux sociétés allemandes réunifiées,
W. Kaschuba rappelle que ni la
langue ni le passé communs ne
garantissent une identité collective
partagée. Il souligne l'asymétrie du
dialogue entre Allemands de l'Est
et de l'Ouest, puisque celui-ci passe
avant tout par le discours officiel et
les médias, ce qui favorise les
stéréotypes et les généralisations. Cette

situation, propice à la violence
symbolique et physique, légitime la
construction de la différence en
termes culturels et l'exclusion sociale

qui en découle. L'auteur conclut
en s'inquiétant de cette propagation
du «nationalisme comme racisme
culturel» (p. 278).

Moins stimulants, l'article de
P. Williams argue que les traits
culturels tsiganes sont issus
d'emprunts à d'autres populations
et celui de V. Karady, après un
rappel (trop?) général des éléments
constitutifs de l'antisémitisme
chrétien, s'attache à décrire les
fonctions sociales de l'antisémitisme

actuel en Europe centrale.
En guise de conclusion, I. Chiva

propose une réflexion sur la constitution

d'un champ conceptuel et
institutionnel propre à l'ethnologie
de l'Europe. Après avoir esquissé
les difficultés d'une telle ethnologie

(langues différentes, abondance

de concepts, absence de vue
d'ensemble, il opère un rapide
survol des organismes supranationaux

actuels. Il insiste sur la nécessité

d'une réflexion commune
- grâce à des rencontres fréquentes,
des publications collectives - afin
de réduire les divergences entre les

écoles nationales en matière
d'objets, de concepts, d'épistémo-
logie, voire d'idéologie.

On l'aura constaté, cet ouvrage
est riche en apports aussi bien
théoriques qu'empiriques. Toutefois,

si certains articles sont novateurs

et proposent de précieuses
pistes de réflexion, d'autres restent
«empêtrés», pour reprendre le terme
de D. Fabre (p. 116), dans une
ethnologie descriptive, à visée
locale. En outre, et peut-être est-ce dû
à la volonté de poser les fondements
d'une anthropologie «européaniste»
qui puisse rivaliser avec ses sœurs
américaniste ou africaniste, le sentiment

de l'urgence est si prégnant
qu'il me semble presque entendre
Malinowski, dans les premières
lignes de ses Argonautes du Pacifique
occidental1, justifier la scientificité
des méthodes qu'il proposait par
l'urgence de l'étude des sociétés
exotiques! Nombre d'articles réitèrent

en effet, en différents termes,
l'idée de la nécessité pressante et
de la légitimité d'analyser les faits
nationaux européens par une
démarche anthropologique critique
et comparative. Cet ouvrage n'en
constitue pourtant pas un premier
aboutissement, en ce sens qu'il
présente plus une juxtaposition
d'articles composites qu'un réel
travail comparatif. Les conseils
prônés par maints auteurs restent
donc encore à mettre en œuvre...

Christine Pirinoli

1 B. Malinowski. 1989 (1922). Les Argonautes
du Pacifique occidental. Paris: Gallimard.

TSAX1TSA 2.1997



170 COMPTES-R0NDUS

Littérature haïtienne: Frankétien-
ne le protéiforme

Au printemps dernier, à La
Chaux-de-Fonds, une quinzaine
culturelle permettait au public de
mieux faire connaissance avec la
culture haïtienne: arts plastiques,
cinéma, théâtre et littérature de l'île
y étaient présentés, à l'occasion de la

remise du Prix littéraire de la Ville
de La Chaux-de-Fonds et de la
revue [vwa]1.

Haïti, rappelons-le, est considéré

comme le pays le plus pauvre
de l'hémisphère nord; la misère y
est une constante, de même que
l'incurie et la rapacité des pouvoirs
successifs, comme des classes

dirigeantes locales. Corollaire de cet
état de dégradation économique et
sociale: l'analphabétisme, estimé à

quelque 85% de la population. Si

l'on ajoute à ce constat le fait que
sur les 15% d'alphabétisés, une
majorité ne domine que le créole
haïtien, on peut se rendre compte
du faible lectorat potentiel pour les

auteurs écrivant en français. De
surcroît, le prix du livre (un roman
coûte fréquemment plus d'un
salaire mensuel moyen) achève de
le rendre inaccessible pour beaucoup

de lettrés. Cette situation, que
les écrivains haïtiens tentent sans
cesse de modifier, pèse d'un poids
énorme sur les conditions de
production de leurs œuvres.

Une autre caractéristique d'Haïti
est la répression politique. En

effet, si une certaine liberté d'expression,

fragile, prévaut depuis quelques

temps, cette détente, on le sait,
succède à des décennies d'une

féroce dictature (celle des Duvalier)
et à une période de coups d'Etat
sanglants.

Dans ce contexte, beaucoup
d'écrivains haïtiens ont été
contraints à l'exil, ou l'ont choisi.
D'où l'existence d'une importante
littérature de la diaspora qui
conjugue la liberté retrouvée, la
dénonciation de la situation insulaire

et les douleurs de l'exil (René
Depestre, Emile Ollivier ou Jean
Métellus, mais encore Jean-Claude
Charles, Louis-Philippe Dalembert,
Roger Dorsinville, Gérard Etienne,
Dany Laferrière, Stanley Péan,
Anthony Phelps...).

Certains pourtant sont restés,
comme René Philoctète (décédé en
1995), Jean-Claude Fignolé, Lyonel
Trouillot ou Rodney Saint-Eloi.
Parmi eux, Frankétienne est une
figure à la fois singulière et
emblématique. De lui, on a pu écrire qu'il
était «arc-bouté à sa terre natale»2.
De fait, s'il voyage beaucoup depuis
une dizaine d'années, il n'est jamais
sorti de son île durant plus de

cinquante ans. Et pendant toutes les
années de la dictature, il fut selon

beaucoup de ses confrères «la seule
voix libre», avec son ami le poète
Philoctète. Lui-même d'ailleurs
s'étonne d'avoir traversé la barbarie
sans subir d'arrestation, bien que
certains de ses textes aient été interdits.

Peintre, chanteur, comédien,
poète, dramaturge, romancier,
Frankétienne, né en 1936, a derrière
lui une œuvre abondante (près
d'une vingtaine de livres) et protéiforme,

qui fut toujours, au-delà de
la liberté formelle qui la caractérise,
en prise avec l'histoire d'Haïti; mais
le fait d'être resté au pays lui
rendant impossible une dénonciation

directe (telle qu'elle a pu se dire
en diaspora), il lui a fallu
perpétuellement s'exprimer de façon
biaisée. Ajoutons à cela une véritable

passion de la langue, et l'on ne

sera guère surpris de la richesse

symbolique et verbale de cette
œuvre baroque... non plus que de sa

difficulté: l'écriture de Frankétienne,
enrichie de vocabulaire et de
proverbes créoles, est truculente,
sombrement jubilatoire, pleine de

néologismes, saturée et polyphonique;

elle bouleverse surtout
totalement, pour la première fois en
Haïti, les conventions du récit
traditionnel, héritées du XIXe siècle
français, et encore respectées par
des auteurs comme J.-S. Alexis ou
J. Roumain. Selon H. Bouraoui, cette
«aventure [...] tente de trouver et
de fonder une nouvelle esthétique
correspondant à l'anarchie culturelle

dans laquelle il vit»3. Quant à

M. Laroche, il y voit «le défi [...] de
relancer par la seule force du
langage le mouvement d'une histoire
qui piétine sur place»4. Sur le plan
thématique, le lecteur sera frappé
par la constance des thèmes de l'exil
intérieur et de l'enfermement, et
l'articulation du dehors et du
dedans.

Mais c'est une autre singularité,
linguistique, que je voudrais signaler

dans le travail de Frankétienne.
En effet, cet écrivain utilise depuis
longtemps les deux langues
haïtiennes: le créole et le français. C'est
ainsi qu'on a pu considérer Dézafi
(traduit ensuite par l'auteur sous le
titre de Les Affres d'un défi), paru en
1975, comme «le premier roman
haïtien, au sens fort du terme»5.
Mais ce rapprochement avec son
peuple restait insuffisant, car seule
la barrière linguistique était franchie:

demeuraient celles de
l'analphabétisme et de l'indigence. C'est
la raison pour laquelle, dès la fin
des années soixante-dix, la partie
créole de son œuvre s'est tournée
vers le théâtre. Selon l'auteur, il
s'agissait ainsi d'emprunter la «voie
royale» pour s'adresser directement
à tous les Haïtiens, même analpha-

TSAtlTSA 2.1997



REZENSIONGN 171

bètes, «pour court-circuiter
l'incompréhension entre les écrivains et le

peuple. Comme en plus c'est un
théâtre très esthétiquement préparé
et moulé à partir des exigences de
la modernité, en plus d'être un
théâtre politique et didactique, je

peux me faire comprendre des plus
humbles». Et de fait, ses pièces
semblent avoir joué un rôle très
important dans le pays, au point
d'inquiéter le pouvoir. Ainsi Kaselezo6,

structuré en trois tableaux, et
selon trois niveaux d'interprétation
de la thématique de la délivrance:
délivrance de la femme, de la nation
haïtienne, et de l'Humain dans son
ensemble. Lorsqu'il en a donné une
traduction en français, l'écrivain a

pourtant conservé le titre créole;
peut-être dans le but de maintenir
une polysémie révélatrice; car
«kaselezo» ne signifie pas «briser
les os», ainsi que l'entend un francophone,

mais «rompre la poche des

eaux»: la symbolique de
l'accouchement, de la libération, se superpose

ainsi à celle de la répression. Il
est d'ailleurs remarquable que
certaines phrases, de même que des

chants, subsistent en créole au sein
de la version traduite, affirmant par
le même geste la richesse du métissage

et la portée sociale du choix
de la langue. Mais ce qui frappe
dans Kaselezo, c'est que Frankétien-
ne parvient à éviter le danger qui
guette tout théâtre de ce type, à

savoir l'annulation de la forme par
l'urgence du dire; car ici, l'interprétation

politique ne peut s'opérer
sans le passage à une interprétation
symbolique plus globale. L'écrivain,
fort conscient de ce danger, déclare
d'ailleurs: «chez nous et dans les

pays sous-développés, on dit trop
souvent qu'il faut être à la hauteur
des masses, c'est-à-dire se ravaler
à produire des œuvres de bas
niveau pour que n'importe quel
débile puisse comprendre. Non, le

peuple arrive à percevoir des choses

complexes que les intellectuels
ignorent»7. Cette exigence, ce refus
de la facilité, n'est-ce pas l'honneur
de l'écrivain, surtout lorsque sa

parole s'élève «Face aux Verrous»8?

Pascal Antonietti

GATES Hill. 1996. China's Motor:
A Thousand Years of Petty Capitalism.

Ithaca, NY: Cornell University
Press. 326 p. ISBN 0-8014-3143-3.

1 [vwa] (La Chaux-de-Fonds) 24, hiver 1996-

1997, 176 p.

- Bernard Magnier, «"Hommes de plein
vent", "mère solitude" et "fils de misère",
"femmes-jardin", "arbres musiciens" et
autres "fleurs d'insomnie" (bibliographie
haïtienne sélective et commentée)», [vwa]
(La Chaux-de-Fonds) 24,1996-1997, p. 27.
3 «Frankétienne écrivain haïtien», Dérives

(Montréal) 53-54,1987, p. 94.

4 ibid., p. 108.

^ ibid., p. 6.

6 ibid., pp. 127-163.

^ Quelques autres ouvrages de Frankétienne:
Mûr à crever, 1968; Ultravocal, 1972; L'oiseau

schizophone, 1993, tous aux éditions Spirale,
Port-au-Prince.

° Recueil d'Henri Michaux.

«La bureaucratie chinoise», nous
dit Clifford Geertz en 1979, «a forcé
les sciences sociales à repenser la
notion de pouvoir»1. Cette déclaration

n'est restée qu'à moitié vraie
jusqu'à la publication, vingt ans
plus tard, de China's Motor de
l'anthropologue américaine Hill
Gates. Avec cet ouvrage, le yin de la
bureaucratie chinoise rencontre
enfin son yang, le petty capitalism
chinois (terme qu'on pourrait
traduire par «petit capitalisme» sur
le modèle de «petite bourgeoisie»).
C'est la combinaison de ces deux
forces, unies dans une dialectique
tenace, qui a permis à la Chine de
résister, non pas inchangée mais
intacte, au double affront de
l'impérialisme et du capitalisme occidentaux.

Avant de nous pencher sur son
argument principal, disons le
d'emblée: ce livre est un véritable
tour de force. Partant d'une perspective

néo-marxiste, Gates réussit à

brosser un tableau de mille ans
d'histoire chinoise, qui synthétise
toutes les thématiques majeures,
pour arriver à une explication aussi
concise que convaincante de la
particularité de la civilisation chinoise

et de sa place dans la gamme des

civilisations humaines. En plus,
pour un public européen, ce livre
ouvre les portes d'une tradition
d'anthropologie matérialiste qui
reste quasiment inconnue en dehors
des Etats-Unis. Mais l'importance

TSATLTSA 2.1997



172 COMPTES-RGNDUS

de China's Motor déborde aisément
les seuls champs de l'anthropologie

ou de la sinologie: c'est un livre
qui peut être lu avec profit par tous
ceux qui s'intéressent à la montée en
puissance de l'idéologie capitaliste,
au rôle de la parenté et de celui des
femmes dans le développement
économique, et, bien entendu, à

l'étude du pouvoir en sociologie
comparative. Signalons encore un
mérite: ce livre est écrit dans un
langage parfaitement clair, avec
parfois un soupçon de lyrisme mais

pas un seul mot de jargon scientifique.

La thèse centrale de Gates est
clairement explicitée dans les
chapitres introductifs. La civilisation

chinoise a été structurée, depuis
au moins mille ans, par deux
«modes de production» radicalement

différents: l'économie «tributaire»

gérée par l'Etat (le tributary
mode of production) et le système de

production des marchandises géré

par les corporations lignagères (le

petty capitalist mode of production).
Un mode de production, dans l'analyse

de Gates, est un système
comportemental et symbolique qui
sert à transférer un surplus de
richesse d'une classe moins puissante

à une classe plus puissante.
«For a thousand years in the

late-imperial tributary mode, a class

of scholar-officials has transferred
surpluses from the various producer
classes (peasants, petty capitalists,
laborers) to themselves by means
of direct extraction as tribute, taxes,
corvée, hereditary labor duties, and
the like. In the private markets that
flourished in China from the Song
forward, free producers transferred

any remaining surpluses among
the commoner classes by means
of wage labor and a hierarchical
kinship /gender system. China
provides the type case of petty
capitalism because of its exquisite

integration of kinship and gender
systems within state control» (p. 7,

souligné par Gates).
Cette thèse apporte aux études

de la société chinoise trois éléments

peu développés auparavant. Elle
nous rend attentifs d'abord aux
structures économiques, et non plus
uniquement politiques et idéologiques,

qui soutenaient le pouvoir
bureaucratique. Elle nous oblige
ensuite à prendre en compte
l'importance du travail proto-industriel
fait par les femmes, surtout dans
les domaines de l'élevage des vers à

soie, de la filature et du tissage.
Enfin, elle clarifie une vieille
question des études chinoises dont
la résolution devient particulièrement

intéressante (et intéressée)
dans la conjoncture actuelle, celle
de l'existence d'un capitalisme
indigène avant le contact avec
l'Occident. En distinguant clairement

le petty capitalism, dépendant
des structures d'exploitation à l'intérieur

de la famille, du capitalisme à

proprement parler, Gates démontre

que ce dernier n'a existé en Chine
qu'à partir de la fin du XIXe siècle,
et ce dans des proportions limitées.

Le «mouvement dans le système»,

titre du troisième chapitre, a

plusieurs sources. D'abord dans le

fait que les acteurs sociaux ont un
certain nombre de choix à leur
disposition, à cause, justement, du
double système économique auquel
ils ont à faire face. Dans une belle
formule, Gates nous rappelle que:
«Like all of us, the Chinese have
shaped their own history, but not
under conditions of their own
choosing» (p. 3). Deuxième élément

dynamique: la vision expansionniste
du mode de production tributaire

qui cherche à extraire toujours
plus (impôt, travail forcé, rente,
service militaire) de la population.
Pour répondre à ces demandes - et
c'est là la troisième source de dyna¬

misme - la population n'avait pas
d'autre choix que d'augmenter le
nombre d'enfants dans chaque
famille, mettant ainsi le pays sous
de constantes pressions démographiques.

Que la Chine ait réussi,
depuis la dynastie des Song, à

maintenir constante la quantité de

nourriture par personne, tout en
quadruplant sa population, montre
bien l'immense potentiel de
«développement» de l'économie
chinoise impériale.

Dans les six chapitres qui
suivent, Gates démontre comment
l'édifice théorique qu'elle a érigé
contribue à clarifier certaines
thématiques classiques de l'anthropologie

de la Chine. Pour n'en citer
que quelques-uns: l'hétérogénéité
géographique des formes
d'organisation sociale; le haut degré de
commercialisation (qui ne donna
pourtant pas naissance à une
industrialisation ni à la montée en
puissance d'une classe marchande); la
cohabitation de structures lignagères

fortes avec un Etat résolument
centralisé; et enfin des pratiques
religieuses populaires qui divinisaient

les serviteurs du système
tributaire, tout en les traitant selon
le modèle petty capitalist égalitaire.
A toutes ces problématiques,
l'auteure apporte une lecture
nouvelle, toujours méticuleuse, parfois
brillante.

Dans les deux derniers chapitres,
Gates applique sa grille d'analyse
à l'histoire récente des deux
républiques chinoises. Contre l'opinion
reçue, elle montre la forte emprise
de l'économie tributaire à Taiwan, et
la faible présence du capitalisme à

proprement parler. Par contre,
Taiwan est un haut lieu du petty
capitalism, raison de son dynamisme
extraordinaire mais aussi de la
persistance de modes d'organisation

qualifiés le plus souvent de
«traditionnels». Sa lecture de l'évo-

TSAllTSA 2.1997



REZENSIONGN 173

lution récente de la Chine populaire
est tout aussi iconoclaste. Elle repose
sur une description détaillée de la
manière dont les mécanismes tributaires

se sont approprié la politique
proprement socialiste du début des
années cinquante, et comment, avec
les réformes économiques des
années quatre-vingts, l'Etat s'est à

nouveau orienté vers des structures
petty capitalist pour résoudre les

problèmes qui en résultaient.
Il existe plusieurs critiques qu'on

peut adresser à China's Motor.
D'abord, certaines lacunes. Pour ma
part, j'aurais aimé que l'auteure
traite directement de la question des

guanxi, véritable système socio-
économique de relations personnalisées,

qui joue un rôle central, me
semble-t-il, dans l'analyse même de

l'auteure, en liant la classe des
«serviteurs de l'Etat» à la vaste
classe des «roturiers». Vient ensuite
le problème de la généralisation.
Face à des généralisations analytiques

de la taille de celles de Gates,
il y a, bien évidemment, maintes
exceptions. Mais, la difficulté la plus
importante est celle d'un certain
immobilisme dans le schème dialectique

tributaire/petty capitalist mis
en évidence par Gates. Si Gates est

toujours plus du côté de la continuité

que du changement dans ses

interprétations du monde chinois,
c'est le résultat d'une approche
matérialiste qui aborde des
domaines tels que le droit, l'art ou la

philosophie comme autant d'épi-
phénomènes discursifs. Mais c'est

précisément dans ces domaines
- que les marxistes traditionnels
qualifieraient de superstructuraux -
que nous pouvons constater une
évolution du discours, tant en Chine

que dans le monde entier, qui risque
à son tour de provoquer des

changements réels au niveau matériel
des modes de production. Pour en
citer quelques-uns, pensons au

discours des droits de l'homme ou
au vaste édifice juridico-rhétorique
du commerce international. En
voulant, par exemple, entrer le plus
vite possible dans l'Organisation
mondiale du commerce, la Chine
poursuit, pour des raisons plus
«superstructurales» (la réputation
international) que matérialistes, une
politique qui promet d'ébranler, tout
au moins temporairement,
l'imperturbable dialectique tributaire / petty
capitalist. Est-ce que «le système»
que Gates nous dévoile si
admirablement sera assez fort pour résister

à ce nouveau défi? C'est une
question difficile mais importante
que Gates ne pose pas. A cet égard,
les mille ans passés de l'histoire
chinoise sont sans doute plus
lisibles que les cinq ans à venir.

Ellen Hertz Werro

GEERTZ Clifford. 1996. Ici et là-bas:

l'anthropologue comme auteur. Paris:
Métailié. 152 p. (Leçons de choses).
ISBN 2-86424-219-2.

1
«Suq: the bazaar economy in Sefrou», in:

C. Geertz, H. Geertz, L. Rosen (eds), Meaning
and Order in Moroccan Society, p. 124.
Cambridge: Cambridge University Press.

1979.

Publié en 1988, primé en 1989

par The national book critics circle
award for criticism, l'ouvrage de
Clifford Geertz s'est trop fait attendre

en français1. De l'édition
américaine à sa traduction, seul le
sous-titre évoque encore clairement
la problématique du livre: «l'anthropologue

comme auteur».
Au cœur du débat postmoderne
et déconstructiormiste des années

quatre-vingts, l'ouvrage de Geertz
venait en quelque sorte suspendre
les positions les plus extrémistes de
certains anthropologues américains.
Pastiche de Writing Culture ou de

Anthropology as Cultural Critique1, le
livre de Geertz nargue, sur leur propre

terrain «textuel», les J. Fabian,
J. Clifford, V. Crapanzano, S. Tyler,
J. Ruby, et autres. Ce que Geertz
pointe derrière ses attaques est ce

qu'il considère comme le manque
majeur de l'anthropologie postmoderne:

manque que l'on qualifierait,
dans la tradition française, de
«défaut de style». En fait, au-delà
des questions de stratégies dicur-
sives, de littérature et d'auteur, ce

qui transparaît en filigrane est une
véritable philosophie du style
anthropologique.

La problématique de l'auteur,
que Geertz résume par le concept
non pas d'«autorité» mais de
«signature», hante l'anthropologie
depuis sa naissance. Sous une forme
déguisée, elle s'inscrit au cœur de la

TSAll TSA 2.1997



174 COMPTES-R6NDUS

perpétuelle discussion épistémo-
logique entre subjectivité et objectivité.

La relation entre le texte et
l'auteur est subordonnée de
manière simpliste à celle de l'observé et
de l'observateur. Au travers de la

description ethnographique par
exemple, la problématique du
discours anthropologique, par un
empirisme extrême, n'a trop
souvent plus lieu d'être lorsque les

problèmes d'ordre méthodologique
de la pratique de terrain en viennent
à être considérés comme les seuls

processus de connaissance en jeu.
Pour Geertz ce n'est évidemment
pas aussi simple. Littéraire ou
scientifique, le discours anthropologique
ne cesse d'osciller entre deux
conceptions du langage: praxis ou
moyen. «L'hésitation qui se manifeste

en termes de signature par la

question jusqu'où, et comment,
s'impliquer dans le texte, se manifeste

en termes de discours par la

question jusqu'où, et comment, le

composer imaginairement» (p. 27).
Geertz illustre son propos par

une lecture singulière de quatre
«personnalités», quatre figures
tutélaires de l'anthropologie
moderne: un «mandarin parisien», un
«professeur oxfordien», un «Polonais

errant» et une «intellectuelle
new-yorkaise». Il faut bien sûr lire
ces quatre portraits. Les angles
d'attaque, les coups de griffes ne
sauraient se résumer; le ton et
surtout le style sont inimitables. Geertz,
en Saint-Simon d'Amérique, décortique

au scalpel les stratégies
discursives, la rhétorique, les effets de

style de Claude Lévi-Strauss,
Edward E. Evans-Pritchard, Bronis-
law Malinowski et Ruth Benedict.
Mais au-delà de son insolence et de

ses irrévérences, ce que traque
Geertz, derrière le portrait, demeure

le discours anthropologique.
Résumer Lévi-Strauss par Tristes

tropiques pourrait passer pour un

exercice scolaire. Mais Geertz relève
la gageure et, en une dizaine de

pages, intègre, de manière effrontée,

le «pourquoi» d'un livre dans

un «comment écrire». Récit de

voyage, ethnographie, manifeste
philosophique, pamphlet
réformiste, texte symboliste, Tristes
tropiques est pour lui le texte multiforme

par excellence qui figure les

genres du discours anthropologique,

mais surtout résume d'une
façon déconcertante le structuralisme.

Il établit son origine sensorielle
et met en lumière la «tentative
symboliste de transformer les
images immédiates en signes
absolus» (p. 50) qui permet à Lévi-
Strauss d'élaborer «une métaphysique

formaliste de l'être, jamais
exprimée mais toujours suggérée,
jamais écrite mais toujours mise en
évidence» (p. 51). Pourtant, la
relation de Geertz au texte de Lévi-
Strauss reste oblique, distante,
parfois réductrice; mais cet éloigne-
ment apparent est en fait un
rapprochement qui interroge une certaine
conception de l'anthropologie: «Le

message ultime de Tristes tropiques,
et de l'œuvre qui se déploie à partir
de lui, est que les textes anthropologiques,

comme les mythes et les

mémoires, existent moins pour le
monde que le monde n'existe pour
eux» (p. 54).

Avec Evans-Pritchard et ce que
d'aucuns ont appelé son «réalisme
ethnographique», Geertz affronte
un style qui déconcerte par sa

limpidité, sa désinvolture et son
assurance où se décèle, «sous une
apparence très élaborée de simplicité»,

un «discours fondé sur un
"bien entendu" implicite» (p. 65)

qui «cherche à annuler l'étrangeté
d'idées, de sentiments, de pratiques,
de valeurs bizarres [...] non pas en

plaçant ces représentations culturelles

fantasques dans un ordre
formel universel, mais en les pré¬

sentant sur ce même ton égal de
"bien entendu" qui sert, lorsqu'on
est qui il est, à parler de ses propres
valeurs, pratiques et sentiments.
Tout à fait apte à exclure, cette
stratégie est dans le ton, les présupposés

et les jugements qu'elle projette,
tout aussi apte à inclure, et fait en
réalité les deux en même temps»
(p. 74). Chez Evans-Pritchard, au
contraire de Lévi-Strauss, aucune
trace de tourment, l'autre est là, ni
inaccessible ni énigmatique. Mais
comme dans Tristes tropiques, «la
façon d'exprimer est ce qui est
exprimé» (p. 73). Par son style
intensément visuel, Evans-Pritchard
s'attache à réduire les altérités,
convaincu que ce qui distingue ne
compte peut-être finalement pas
beaucoup. Comme le résume
Geertz, «le problème est peut-être
moins le vrai que le réalisable»
(p. 75).

L'angoisse malinowskienne
inaugure, dans le monde
anthropologique, l'ère contemporaine de
la conscience malheureuse et de
la désillusion, une sorte de deuil du
monde. «L'effondrement de l'assurance

épistémologique (et morale)
commence, malgré ses fanfaronnades,

avec lui [...] et se prolonge
aujourd'hui par un effondrement
similaire de l'assurance dans l'exposition

des faits, laquelle produit un
déluge de remèdes plus ou moins
désespérés» (p. 29). En quelques
pages heureuses, où il dresse l'état
de santé de l'anthropologie postmoderne

- qui selon lui souffre
d'«hypocondrie épistémologique»,
Geertz, dans une perspective où la
figure de Malinowski sert de point
de fuite, met en lumière la difficulté
de l'expérience de terrain, la tension
entre la prétention à effacer la
distance sur place et l'ambition de
la rétablir radicalement dans la
théorie. «Le problème, reformulé en
termes aussi simples que possible,

TSAÏlTSA 2.1997



REZENSIONeN 175

consiste à présenter le processus de
la recherche dans le produit de la
recherche» (p. 87). Ce faisant, Geertz
remet en cause de manière plus ou
moins définitive un mythe de la
méthode anthropologique. Contradiction

dans les termes, «l'observation

participante» est pour lui un
vœu pieux plutôt qu'une méthode
de recherche. Son usage est
principalement rhétorique mais pose
en fait un dilemme littéraire qui
a torturé toute une génération
d'anthropologues américains: la
«description participante» qui ne
cesse d'inscrire au cœur de l'œuvre
ethnographique les indices -
stigmates pour certains - du journal ou
de la confession. «Ecrire des textes
ethnographiques "du point de vue
des indigènes" symbolisait pour
Malinowski l'espoir de se transcender

soi-même. Pour nombre de ses

héritiers les plus fidèles, cette
position symbolise la crainte de
s'abuser soi-même» (p. 30).

Si «les portraits schématiques et
les jugements à l'emporte-pièce»
(p. 30) de Benedict sont similaires à

une tradition qui remonte à Montesquieu

et qui fait de la juxtaposition
ou de l'inversion du familier et de

l'exotique une manière d'aboutir à

un relativisme certain, Geertz
suggère que ce résultat n'est pas
issu d'un travail de terrain ou d'une
théorisation. Cette espèce d'«auto-
indigénisation» (p. 108) est chez
Benedict le résultat stylistique d'une
volonté de «rendre général dans les

implications ce qui est singulier
dans la description» (p. 114). Si

Geertz a raison, le relativisme, au
pire des cas celui de Benedict
uniquement, ne relèverait pas d'une
position philosophique mais «d'une
façon particulière de décrire les
autres» (p. 30).

Bien que la métaphore de «culture

comme texte» suscite toujours
autant de méfiance dans le monde

anthropologique, Geertz montre
dans son ouvrage, hors de toute
attitude postmoderniste, que cette
résistance est redevable d'une «idée

étrange selon laquelle la réalité a

un idiome dans lequel elle préfère
être décrite, que sa nature même
exige qu'on parle d'elle sans artifice
[...] sous peine d'illusion, de
tromperie, de s'abuser soi-même, [et]
conduit à l'idée, plus étrange
encore, selon laquelle la disparition
de la littéralité entraîne celle des
faits» (p. 139). A l'instar de Lévi-
Strauss, Evans-Pritchard, Malinowski

ou Benedict, Geertz écrit
«comme Swift le disait à propos de
lui-même, "pour vexer le monde,
pas pour le divertir". Il serait
vraiment dommage que le monde
ne s'en aperçoive pas» (p. 127).

Philippe Vaucher

1 A noter que la traduction allemande date
de 1990 déjà! Die künstlichen Wilden: Anthropologen

als Schrifsteiler. München, Wien: C.
Hanser.
^ James Clifford, George E. Marcus (eds).
1986. Writing Culture: The Poetics and Politics

of Ethnography. Berkeley: University of
California Press; George E. Marcus, Michael
M.J. Fisher. 1986. Anthropology as Cultural
Critique: An Experimental Moment in the
Human Sciences. Chicago: the University of
Chicago Press.

HERITIER Françoise (éd.). 1996.
De la violence: séminaire de Françoise
Héritier. Paris: Odile Jacob. 400 p.
(Opus; 37). ISBN 2-7381-0408-8.

Cet ouvrage reprend le contenu
d'exposés présentés lors d'un
séminaire qui s'est tenu au Collège
de France en 1995. Il nous livre dix
contributions qui proposent une
approche pluridisciplinaire du
thème de la violence, cette dernière
étant définie comme un ensemble
de contraintes physiques ou
psychiques imposées à autrui comme le

rappelle dans un premier chapitre
Françoise Héritier.

Les contributions d'Etienne
Balibar et de Daniel Defert,
respectivement «Violence: idéalité et
cruauté» et «La violence entre
pouvoirs et interprétations dans les
œuvres de Michel Foucault», sont
axées sur les rapports entretenus
par la violence et le pouvoir. Pour
le premier auteur, ils s'articulent
autour de la mise en œuvre
d'idéaux et par la recherche de
légitimation recourant à une violence
de fondation codifiée à travers la
loi et la justice, mais aussi à travers
la sécurité et l'éducation. Une telle
conception du pouvoir intrinsèquement

violent a souvent été attribuée
à l'œuvre de M. Foucault, nous
rappelle D. Defert. Or pour
Foucault, le pouvoir n'est ni le mal,
ni domination ou violence, mais il
ne peut se passer des instruments
que représentent le consentement
et la violence. Le pouvoir a

d'ailleurs cherché au cours de l'histoire

à adoucir la violence, qui s'est

TSAriTSA 2.1997



176 COMPTES-R6NDUS

alors manifestée dans les différents
champs de l'interprétation du
pouvoir que sont les règles du droit,
le savoir, les normes et valeurs
sociales, et la pensée; la résistance à

ce pouvoir se faisant par l'émergence

d'individualités, et s'exprime,

par exemple, au travers de la
sexualité ou par la constitution
d'altérités.

L'expression de violence normative

que constitue le droit fait l'objet
de la contribution de Baber Johan-
sen, «Vérité et torture: ius comune
et droit musulman entre le Xe et le
XHIe siècle». A partir d'une comparaison

entre deux systèmes de droit,
l'un en vigueur en Europe et l'autre
au Moyen-Orient, il met en évidence

le recours à violence, et notamment

à torture, lors du passage
d'une justice établie sur l'expression

d'une vérité religieuse, à celle
d'une justice basée sur une vérité
définie par le politique.

La religion met cependant
quelquefois en œuvre la violence,
comme le rappelle Bernhard Lang
dans «La violence au service de la

religion: de quelques formes
élémentaires d'agression dans la
Bible». Il explique la manière dont
de nombreux textes de l'Ancien
Testament, du Deutéronome ou des
Actes des Apôtres sont marqués par
une violence qui se traduit par une
agressivité dans le récit et par une
«violence magique d'imprécation»,
dans laquelle le psaume joue un
rôle central, appelant la vengeance
divine à se manifester contre les

païens.
A cette analyse de la violence

dans le discours religieux, succède

l'approche anthropologique de
Maurice Bloch. Dans «La "consommation"

des jeunes hommes chez
les Zafimaniry de Madagascar», il
évoque une forme de violence
contrôlée en partie par la société et

régulatrice du groupe social. Elle

est le fait des jeunes hommes et
prend la forme de manifestations
publiques d'alcoolisme (bagarres,
batailles rangées, destructions des
maisons saintes) qui, bien que
réprouvées par les adultes et les
anciens, sont curieusement,
lorsqu'elles se produisent, encouragées

par ces derniers, et particulièrement
par les hommes adultes. Cette
violence est en effet vue positivement,

comme une manifestation
brute de la force, de la vitalité du
village tout entier car le rituel
consiste à faire circuler la vitalité
des jeunes vers les anciens et
inversement.

A l'inverse, dans la société
colombienne, comme nous l'explique
Daniel Pécaut dans «Réflexions sur
la violence en Colombie», la
violence naît et se nourrit de l'absence
de tout facteur de cohésion sociale.

Chronique depuis cinquante ans,
alternant avec des périodes de
violence plus intense et plus généralisée,

comme ce fut le cas lors de la
Violencia de 1946 à 1964 ou depuis
les années quatre-vingts, elle est la
conséquence de l'inexistence de
l'Etat, de la défaillance du système
juridique et du silence de l'opinion
publique. Perçue comme un phénomène

inéluctable, banalisée, elle

occupe dans l'imaginaire la place
laissée vacante par le politique.

Par contre, dans les deux
contributions «L'usage politique de la
cruauté: l'épuration ethnique
(exYougoslavie, 1991-1995)» de
Véronique Nahoum-Grappe et «Le
génocide des Rwandais tutsi: cruauté

délibérée et logiques de haine»
de Claudine Vidal, on perçoit clairement

de quelle façon la violence est
instrumentalisée par le politique.
Les deux auteurs abordent une
forme de violence fondée sur des
considérations ethniques, qui met
en œuvre la procédure la plus
aboutie de l'extrême cruauté: le

génocide. Dans les deux cas, la
haine a été délibérément instiguée
par un pouvoir politique totalitaire,

qui a construit et diffusé une
«idéologie ethniste», amplifiant une
version atroce du passé, permettant
la désignation d'une menace et
l'identification d'un ennemi présenté

comme cruel. On a en quelque
sorte affaire à ce que Claudine Vidal
nomme une «ethnie existentielle»,
c'est-à-dire un ensemble de
représentations liées principalement à

l'imaginaire, mais aussi au souvenir
des massacres dont les responsables
étaient restés impunis. En Yougoslavie

par exemple, l'identité historique

et nationale des Serbes a été
instrumentalisée afin de les amener
à faire usage de la cruauté dont ils
se croyaient eux-mêmes victimes.
Au Rwanda, également, l'histoire
montre que ce sont les colonisateurs

puis les missionnaires qui classifiè-
rent la société et créèrent des
rapports de force particuliers entre
Tutsi et Hutu, en choisissant de

s'appuyer sur l'ethnie tutsi
dominante. A partir des la fin des années

cinquante, les tensions entre les
deux groupes furent attisées par
une «idéologie ethniste» (notion
absente de la société traditionnelle
puisque l'identité ethnique est
socialement héritée) et relayée par une
certaine impunité. Les Hutu mirent
en œuvre une véritable ségrégation
contre les Tutsi, basée sur des
mythes historiques simplifiés à

l'extrême et qui rendait les Tutsi
responsables de toutes les oppressions.

Les incitations à la tuerie
diffusées par la propagande du
régime à parti unique dès 1990
exhortant à une vengeance immédiate

et à l'autodéfense, firent le
reste. Dans les génocides perpétrés
en Ex-Yougoslavie et au Rwanda,
l'extermination s'est accompagnée
d'actes d'extrême cruauté, notamment

l'usage systématisé du viol.

TSAI1TSA 2.1997



REZENSIONeN 177

Au Rwanda on a procédé en plus à

des meurtres de nourrissons et à

l'utilisation de la torture lors des
mises à mort, avec la recherche
délibérée de la souffrance de l'autre
et le besoin d'assister au spectacle
des souffrances infligées. Pour les
deux auteurs, outre la douleur
physique et morale, ces actes de
cruauté ont pour but d'abord de

perpétrer un meurtre identitaire, en
niant l'existence (ce qui explique
pourquoi elle se porte en priorité
sur le ventre de la mère et recourt la

plupart du temps au viol). Ils visent
aussi l'avilissement de l'individu:
dégrader la victime avant qu'elle
meure permet au meurtrier de
sentir un peu moins le poids de sa
faute. Ils sont caractérisés par des

procédés tels que l'évitement du
regard de la victime ou l'acte collectif

avec usage de psychotropes,
d'alcool le plus souvent, car la haine

politique, contrairement à la haine

tragique, se désamorce avec la

proximité, lorsque celui qui veut
faire le mal se trouve devant sa

victime.
A l'examen de la violence ouverte
mise en œuvre lors de conflits,

suit l'analyse d'une forme moins
perceptible de violence. Pour Jean-
Pierre Peter, la non-considération
de la douleur peut être assimilée à

une forme de violence. On voit bien
au travers de sa contribution,
«Connaissance et oblitération de la
douleur dans l'histoire de la médecine»,

comment depuis l'Antiquité,
la médecine a d'abord privilégié la
résignation devant ce phénomène
qui paraissait insurmontable, puis a,

ensuite, concentré ses recherches
sur le phénomène de la douleur au
détriment du soulagement du
malade. Aujourd'hui encore, et
malgré les progrès de la médecine,
la réticence à l'utilisation de moyens
pour combattre la douleur subsiste.
La résistance à sa prise en compte

tient à des représentations qui font
d'elle soit une épreuve bénéfique à

valeur expiatoire, soit une nécessité
contribuant à la sacralité du métier
de médecin, ou encore une «valeur
nécessaire, humanisante, voire
initiatique». Pour Jean-Pierre Peter,
elle serait peut-être aussi la
conséquence d'une morale fondée sur le
bien et le mal et sur le passage
obligé du mal pour accéder au bien.

Construit à partir de
contributions denses et concises, cet

ouvrage est passionnant. Il confirme
une fois de plus que la richesse de

l'approche pluridisciplinaire, qui
offre ici, sur le thème de la violence,
de nouvelles et nombreuses pistes
de réflexion.

Marie-Agnès Gainon-Court

«freiburger film forum 1997»
Indonesien und Kenia: Zwei subtile

Annäherungen
IJDIS Bernie. 1996. Jalan Raya Pos

(The Great Post Road). Pieter van
Huystee Film & TV, VPRO
Verleih: Fortuna Films, Prinsen-
gracht 634 A, NL-1017 KT Amsterdam

Im Zentrum des zweieinhalb
Stunden dauernden Films steht der
indonesische Schriftsteller und
Oppositionelle Pramudya Ananta
Toer. Lange Zeitabschnitte während
der vergangenen Jahrzehnte hat er
im Gefängnis verbracht; heute lebt
er in Jakarta unter Hausarrest. Die
Kamera streift langsam entlang
mehrbalmiger, vollgestopfter
Autostrassen über die hässlichen Wolkenkratzer

der Hauptstadt, sucht Toers
kleines Haus - eingekeilt zwischen
Beton -, das Eingangstor dazu, sein
Arbeitszimmer. Der Autor hat sich
trotz Publikationsverbot bereit
erklärt, das Filmscript zu verfassen,

zu erzählen: Die Geschichte der
grossen Poststrasse von West nach
Ost im Norden Javas. Er spricht von
früherer Kolonisation und jetziger
«Fremdherrschaft», von einst und
heute, und wie die Menschen
entlang der Poststrasse, die noch
immer als Hauptverkehrsader der
Insel dient, ihr Leben erdulden.
Toers Worte, von ihm selbst langsam

und ohne Pathos gesprochen,
werden mittels flashbacks oder
assoziativer Bilder in Filmsequenzen

umgesetzt. Fahrend im Auto,
auf Ochsenkarren, Fahrrädern,
Fahrradrikschas oder im Ueber-

TSAD TSA 2.1997



178 COMPTES-ReNDUS

landbus öffnen, sich dem Zuschauer

javanische Landschaften, Stras-
sendörfer, Städte, ethnische und
religiöse Strukturen, Industrialisierung,

Handel, Bauernarbeit. Die
doppelte Wahrnehmung einerseits
des Lebens eines Regimekritikers,
andererseits der seit Jahrhunderten
wenig veränderten gesellschaftlichen

Stratifizierung macht den Film
zu einem Zeugnis javanischer
Geschichte.

1808 ernannte Napoleon den
ihm treu ergebenen Niederländer
Herman Willem Daendels zum
Generalgouverneur von Java. Den
Seezugängen zur Insel wegen der
britischen Blockade misstrauend,
entschloss sich Daendels 1809 zum
Bau der über 1000 Kilometer langen
Ueberlandstrasse von Bantam nach
Pasuruan. Sie war 1811 bereits
annähernd fertig erstellt. Die Javaner
wurden zur Sklavenarbeit verpflichtet.

Zirka 40'000 verloren ihr Leben.
Dieser Strassenbau dient dem Film
als Metapher für politische
Impertinenz, Kaltschnäuzigkeit und
Ausbeutung - damals wie heute.

Entlang der Strasse Teepflückerinnen,

Taglöhner knietief im Dreck
an rutschenden Halden, bedrängend

enge Reisebedingungen in
altersschwachen Bussen, bedrohlich
überladene Laster, das Recht des
Stärkeren im Verkehr, der bunte
Alltag an den Raststationen. Kleine
Szenen dazwischen, welche
Eindrücke vertiefen oder den Blick
beispielsweise auf krasse
Unterschiede zwischen Arm und Reich

freigeben. Ohne Mahnfinger oder
ideologische Belehrung. Java eben,

so wie die Regierungsfamilie
Soeharto das Land gestaltet und
jetzt im Griff hat.

Der Film setzt auch bei harten
Informationen auf Aesthetik, auf
die Kraft des Bildes zur Steigerung
der Aussage. Dies gilt auch für den

Alltag des Erzählers Pramudya

Ananka Toer, für dessen
ausgegrenztes Leben inmitten seiner
Grossfamilie, für seine stete Erwartung

neuer Schikanen seitens der
Regierung. Furcht hat er nicht, die
Bedrohung jedoch ist allgegenwärtig.

Ein Stück Indonesien, ein Stück
Java, lehrreich für Ethnologiestudentinnen

und eine heilsame Ergänzung

zur Schilderung javanischer
«Modernität» in Clifford Geertz'
Buch After the Fact.

Susanne Knecht

Roes Michael. 1996. Leeres Viertel -
Rub' al Khali: Invention über das

Spiel. Frankfurt a.M.: Gatza-
Eichborn. 775 S. ISBN 3-8218-0639-7

Ghosh Amitav. 1995. In einem alten
Land: Eine Reise in die Vergangenheit

des Orients. Reinbek: Rowohlt.
382 S. ISBN 3-498-02470-1 (or.: In an

Antique Land. London: Granta
1992)

Naipaul V.S. 1991. India - A Million
Mutinies Now. London: Minerva.
521 S. ISBN 0-7493-9920-1 (dt.:
Indien - Land im Aufruhr, dtv 1994)

Hingewiesen werden soll
zunächst auf zwei Bücher eines
zeitgenössischen «verschwommenen

Genres», beide in ihrer Anlage
semi-ethnographisch, beides Bücher

von Ethnologen mit dem Anspruch,
die Kategorie des Sach-Buchs zu
überwinden. Ghosh wie Roes haben
in modernen orientalischen
Gesellschaften ethnographische
Forschung betrieben, Ghosh in den
Siebziger Jahren im ägyptischen
Nildelta, Roes im eben
wiedervereinigten Jemen der Neunziger.
Bei beiden ist die ethnographische
Annäherung an eine unvertraute
arabische Welt mit je spezifischen
«Parallelaktionen» verwoben: Bei
Ghosh mit einer historischen
Spurensuche entlang von Strängen
jüdischen Lebens in einem spezifischen

Moment des Mittelalters,
welche zwischen Spanien,
Nordafrika, Sizilien, Ägypten, Arabien
und Indien im Auf und Ab der
weltlichen Turbulenzen ein Netz
weben; bei Roes mit der Reise eines

TSAtlTSA 2.1997



REZENSIONEN 179

deutschen Puppenspielers der
Goethezeit von Weimar in das
südarabische Leere Viertel. Die beiden
Autoren betreten das Terrain dieses

neuen Genres aus verschiedenen
Richtungen mit verschiedenem
Gepäck und aus unterschiedlichen
Motiven. Bei einer vergleichbaren
Grundkonstruktion sind so zwei
sehr unterschiedliche Bücher
herausgekommen.

Amitav Ghoshs ethnographische
Sequenzen sind Glanzlichter aus
der Forschung eines angelsächsisch
ausgebildeten Sozialanthropologen,
durch zeitliche Distanz gereift und
höchst amüsant beschrieben, wobei
die indische Herkunft des Forschers
der ethnographischen Konstellation
eine besondere Note gibt. Zuweilen

haben Ghoshs Feld-Stories
etwas vom Ton Nigel Barleys
ethnologischer Humoresken, aber sie
leuchten kulturelle Abgründe aus,
und manche Passagen sind in
diesem Sinn ethnographische
Perlen. Ghoshs Parallelaktion
basiert auf akribischen und
offensichtlich höchst aufwendigen
historischen Akten-Studien von
über der halben Welt verstreuten
Handschriften aus der Kairoer
Geniza, welche die Fährte und die
Fährnisse des Kaufmanns Abraham
Ben Yiju um die Mitte des 12. Jhdt.
zwischen Nordafrika und dem
indischen Mangalore in Teilen sichtbar

werden lassen. Im diffusen
Zentrum steht ein indischer Sklave,
der in den Korrespondenzen des
Händlers vorkommt, und der für
diesen und mit diesem Reisen
unternimmt, welche wenig bekannte
Verknüpfungen der mediterranen
und der indischen Welt im Mittelalter

belegen und faszinierende
Einblicke in die kosmopolitische
jüdische Diaspora des Orients
geben. Die Material-Grundlage
dieses Strangs beleuchtet einige
Momente und Episoden und lässt

dazwischen manches im Dunkel
und viele Rätsel offen. Der
historische Teil spielt tatsächlich in an

antique land, und zuweilen ist die
Herkunft der Geschichtssplitter aus
den Tiefen staubiger Archive
spürbar.

Als einer, der nicht den
herkömmlichen Kategorien von
Ungläubigen (Juden, Christen)
zugewiesen werden kann, ist der
indische Ethnologe Ghosh für die
Ägypter immer wieder eine gewaltige

Irritation. Die Fellahin nerven
ihren «Doktor AI-Hindi» mit
hartnäckigem Nachfragen, vorzugsweise

um religiöse Themen. Die
leidigen Fragen des Witwenver-
brennens, von Bestattung und
Beschneidung, um Götzendienst
und immer wieder die Kühe bilden
für die Bauern des Nildeltas zuweilen

ein wahres Gebirge des An-
stosses. Die Gräben der Kultur
haben durchaus ihre heiteren Seiten:

Köstlich etwa, wie aus dem von
einer Bäuerin beobachteten Straucheln

des Ethnologen auf einer
Kuhweide im Nachrichten-und-
Neuigkeiten-Netz des Dorfes ein
Akt kultischer Idolatrie wird («und
ständig photographiert er Kühe»).
In der Distanz von fast zwanzig
Jahren kann Ghosh solche Episoden

als Begebenheiten von grosser
Komik schildern, aber die Verwerfungen

der kulturellen Differenzen
haben in der ethnographischen
Situation offensichtlich auch schwere

Belastungen und bittere
Erfahrungen enthalten, welche nicht
verschwiegen werden. Eindrücklich
Ghoshs Evokation des «Entsetzens
eines Inders vor Symbolen» in der
Vergegenwärtigung einer Kindheits-
Erinnerung an eine Pogrom-Situation

in den kommunalistischen
Fieberanfällen des indischen
Subkontinents (S.200ff). Im Kontrast
erscheint die Welt der Fellachen bei
allen Härten als «viel sanfter, viel

weniger gewalttätig, sehr viel
menschlicher und unschuldiger» als

die indische (203). Ghoshs
ethnographische Neugier ist breit
gefächert, umfasst Wirtschaft,
Verwandtschaft, Religion,
Entwicklungsfolgen. Die Fellachen in
Ghoshs Deltadörfern sind an die
weitere Welt angeschlossen durch
Migrationsmöglichkeiten in die
ägyptischen Städte, in die
Golfstaaten, den Irak. Nicht unähnlich
den jüdischen Kaufleuten des
Mittelalters suchen sie nach Gelegenheiten,

die Chancen ihres Lebens
zu mehren und zu nutzen. Ghoshs
Besuch der Dörfer nach zwanzig
Jahren ergibt eine zeitliche Tiefe,
welche die radikalen Transformationen

einer ganzen Epoche in der
Geschichte des modernen Orients
sichtbar werden lässt. Die Bauern
des Nildeltas geraten - der
paradigmatischen Beharrlichkeit des
Fellachen-Universums zum Trotz - in
den Sog der Moderne, sie werden
von den Stimmungen und Ereignissen

der Epoche erfasst und geprägt.
Die zwei Jahrzehnte haben Chancen

geboten, die von einigen wahr-
geommen, von anderen verpasst
wurden. Die Hierarchie der Dorfge-
sellschaft ist entsprechend in
Bewegung geraten. In den Dörfern
des Nildeltas werden so zentrale
Aspekte des sozialen und kulturellen

Wandels sichtbar, spezifische
Manifestationen der Dynamik der
aktuellen Transformationen
zeitgenössischer aussereuropäischer
Gesellschaften, die weit über den
lokalen Rahmen hinaus von Belang
sind.

Bei Roes ist der ethnographische
Part das Feldforschungstagebuch
eines um Sensibilität und Transparenz

bemühten jungen deutschen
Gelehrten, der seine Begegnung mit
der orientalischen Welt der jemenitischen

Männer als Gelegenheit zu
okzidentaler Selbstreflexion benutzt.

TSAllTSA 2.1997



180 COMPTES-R6NDUS

Das Interesse des Forschers Roes

gilt dem Spiel, und ein grosser Teil
der ethnographischen Passagen
besteht aus Beschreibungen von
Spielen. Dazwischen gestreut finden
sich kulturphilosophische
Auslassungen über das Spiel und alles,
was damit zu tun hat. Roes
Beschreibungen der Spiele der Jemeniten

und seine Überlegungen zum
Spiel wären mit etwas Verarbeitung
ein passables Sachbuch zum Thema,
fallen im Kontext des «Leeren Viertels»

aber als reichlich trocken und
enzyklopädisch geratene Einlagerungen

ab. Ausgehend von der
Bedeutung des Spiels werden
Reflexionen über Sprache, Ritual, Sexualität

angestellt, von denen einige
durchaus gehaltvoll sind, viele
etwas verkrampft und verquast,
manche unergiebig. Einige der
Spiele sind aus nicht ganz ersichtlichen

Gründen in einen Anhang
verbannt worden, während der
grösste Teil in den tagebuchartig
chronologisch gegliederten
«ethnographischen Strang» integriert ist.

Herausragende Eigenschaften des
Buches sind sein Umfang und sein
Gewicht sowie seine schöne Aufmachung

in kartographischem Design.
Roes verwendet im ethnographischmodernen

Teil eine bemühte idio-
synkratische Orthographie, im
Klappentext als «konsequent
durchgehaltene moderne Schreibweise»
bezeichnet. Der historische
Parallelstrang ist ein fiktives, respektive
aus verschiedenen Quellen
zusammenmontiertes Tagebuch, in der
Orthographie «goethezeitlich», in
welchem der Jemen-Reisende Alois
Ferdinand Schnittke als alter ego
des Jungforschers Karl-May-mässi-
ge Abenteuer erlebt, oft als Überhöhung

und Variante der Erlebnisse
des Letzteren, und dabei auch das
eine oder andere zu dessen
Themen, zu Krieg, Tanz und Spiel
beizutragen weiss. Schnittke begleitet

nebst zwei anderen Zeitgenossen
den preussischen Abenteurer Baron
de la Motte als Secretär und Cicerone

von Konstantinopel über
Ägypten nach Arabien, verliert
seine Gefährten und seine
abendländischen Gewissheiten und erlebt
dabei eine Entwicklung zum Ethnologen

avant la lettre. Die
sprachlichorthographischen Archaismen
werden etwas launisch eingesetzt
und beissen sich nicht selten mit
den deutlich zeitgenössischen
Gedanken des Verfassers.

Roes ist im modernen Teil um
Unmittelbarkeit und «schonungslose

Offenheit» bemüht, er reflektiert

die aktuelle «Krise des
ethnographischen Schreibens»
wie auch des geschmähten orientalism

und versucht die Asymmetrien
der ethnographischen Situation zu
überwinden. Mittel dafür ist ihm
das «Einbringen» der eigenen
Person und Befindlichkeit. Der
Autor teilt uns dabei eine Menge
über sich mit. Bei den sexuellen
Eskapaden des Autors wird der
Drang zur schonungslosen Offenheit

gnädigerweise etwas von
ziviler Zurückhaltung gebremst,
aber die entsprechenden Andeutungen

und Bruchstücke machen
das Ganze womöglich noch ärger.
Dass der Autor von einem Kritiker
mit dem nicht unbedenklichen Lob
«furchtlos wie der junge Clint
Eastwood» charakterisiert wird,
und dass dieses Prädikat den
Klappentext ziert, ist eine sinnfällige

Konsequenz der heroischen
Pose, die der Jungforscher sich mit
Bedacht zulegt. Die reflexive,
zeitgenössisch-sensible Perspektive
des Autors wird durch larmoyante,

anmassende und grossgelehrte
Abrutscher immer wieder getrübt.
Die Gestalt des Ethnographen aus
dem Buch «Leeres Viertel» ist jedenfalls

eine, der ich als Informant nur
ungern ausgesetzt wäre.

Offensichtlich ist bei Roes die
Publikation des Buches bereits bei
der Vorbereitung der Reise
beabsichtigt gewesen. Das Tagebuch ist
mit Blick auf die Veröffentlichung
verfasst worden. Seltsam mutet die
Konfrontation des Autors mit dem
akademischen Establishment der
Jemen-Studien an, etwa seine

Auseinandersetzung mit dem Direktor
des Instituts, bei welchem er
anfangs Gastrecht geniesst, welches

er sich durch unbedachte
Forschungs-Eskapaden verwirkt. So

fällt dem Pop-Ethnologen schliesslich

die Rolle eines einsamen und
kühnen, von der Fachwelt verkannten

Pioniers einer neuen Art von
Wissenschaft zu. Roes' Forschung
ist eingebettet in das turbulente
Umfeld des Bürgerkriegs, welcher
den Jemen in der Folge der
Wiedervereinigung erschütterte. Er bewegt
sich in gefährlichem Terrain, in
einem von martialischen Insitutio-
nen und einem generellen Zwang
zu Gewaltbereitschaft charakterisierten

sozialen Milieu, in einer Welt
bewaffneter Männer, die ihr Tun
vom «Spiel» emphatisch abgrenzen,
aber dennoch als «Spieler» in den
politischen Ereignissen ihrer
Gegend fungieren. Das Potential der
Perspektive von Macht in Begriffen
des Spiels, wie sie etwa von den
afficionados der Spieltheorie neuerdings

auf breiter Front ins Spiel
gebracht wird, hat Roes allerdings
kaum wahrgenommen und nicht
ausgeschöpft.

Die beiden Bücher zeigen das
Potential eines noch nicht klar
umschriebenen neuen ethno-litera-
rischen Genres, wie es genutzt und
wie es verschenkt werden kann.
Nicht alle Reisen sind Stoff für gute
Reisebücher. Intime Tagebücher zu
veröffentlichen ist grundsätzlich
problematisch, auch wenn sie für
Ethnologen ein unverzichtbares
Werkzeug darstellen.

TSAnTSA 2.1997



REZENSIONeN 181

Wie das Reisen und das Schreiben

darüber jenseits aller Einschrän-

kungen von Literatur und
Wissenschaft hohe Kunst und tiefe
Analyse gleichermassen sein kann,
zeigt das letzte Indien-Buch von V.S.

Naipaul, welches zwar nicht mehr

ganz neu ist, aber das Zeug zu
einem Klassiker hat. Heute noch
etwas zu V.S. Naipaul zu sagen ist
keine leichte Aufgabe. Der einstige
Kolonial-Flüchtling hat es geschafft,
ins Pantheon der anerkannten
Sprachvirtuosen und Geistesfürsten

der aktuellen Moderne
aufgenommen zu werden, die britische
Monarchie verlieh im einen Adelstitel,

die Zeitschrift «du» ehrte ihn
mit einer Sondernummer und salbte
ihn zum «Citoyen der Weltliteratur»,

und für die literarische
Ökumene gehört er zu den permanenten

laureabili, zu den regelmässig

genannten Kandidaten für den
Nobelpreis. Ein Autor auf der Höhe
des Erfolgs, ein imposantes Werk,
ein wachsender Appendix von
Kommentaren, Exegese und
Sekundärliteratur.

Hier soll aber nicht der «poeta
laureatus», sondern der ganz zu
Unrecht wenig bekannte Ethnograph

Naipaul gewürdigt werden. Sein
Schriftstellerleben lang ist Naipaul
nämlich auch ein Forscher gewesen,
unterwegs in den breiten Bändern
der Peripherien der modernen Welt,
in deren unbewegten und
gottverlassenen Rossbreiten und in den
turbulenten Zentren der permanenten

Krise «Dritte Welt». In seinem
letzten Indien-Buch ist Naipaul als

Ethnograph zu einer ganz grossen
Form aufgelaufen. Es ist durchaus
bemerkenswert, dass in einer Zeit,
in der im Fach selber die «Krise des

ethnographischen Schreibens» hohe
Wellen der Verunsicherung schlägt,
einer der gefeiertsten Schriftsteller
Bücher schreibt, die sich zwar nicht
als ethnographische Werke geben,

aber für die Ethnographie Massstäbe

setzen.
India: A Million Mutinies Now

zeigt den Autor als Ethnologen
beim Versuch, Rätsel menschlicher
Lebensgestaltung zu lösen. Der
Forschungsreisende und Beschrei-
ber Naipaul präsentiert hier eine
subtile Anthropologie des
Subkontinents, welche in einer Reihe
exemplarischer Leben die Verwerfungen

und Brüche der indischen
Welt aufzeigt, die widerstrebenden
Kräfte, die kleinen Ordnungen in
der riesigen Unordnung. Man hört
beim Lesen dieser Lebens-Geschichten

deutlich das Knarren und
Krachen der tektonischen Verschiebungen

des Wandels in einer Gesellschaft,

die über viele Jahrhunderte
wesentlich fremdbestimmt gewesen
war und in den vergangenen
Jahrzehnten einen schwierigen Prozess
der Selbstfindung durchgemacht
hat. Naipaul spürt den explosiven
und kritischen Potentialen sozialer
Bewegungen nach, er sucht ehemalige

naxalitische Terroristen, Hindu-
Extremisten aus dem Umfeld der
Shiv Sena oder der BJP, Islamisten,
anti-brahmanisch mobilisierte
Kastenlose, dravidisch-südindische
Black-Power-Militante, Feministinnen,

radikale Säkularisten. Technik
und Methode der Forschung sind
denkbar simpel: Naipaul reist durch
die Welt und lernt Menschen
kennen, er ist auf der Suche nach
bestimmten biographischen und
existentiellen Verkettungen, lässt
sich von Bekannten Leute vorstellen,

die etwas vom Gesuchten
haben könnten. Mit den Menschen,
die sein Interesse geweckt haben,
vereinbart er eine Reihe von
Begegnungen, bei denen diese ihm von
sich, ihren Familien, ihrem Leben,
ihren Wünschen und Ängsten
erzählen. Er besucht seine Gesprächspartner

bei ihrer Arbeit und zu
Hause, lässt ihre Lebensräume, ihre

sozialen Netze auf sich wirken.
Unmittelbar überzeugt hat mich der
«ethnographische Trick», Menschen
ihre Häuser, ihr unmittelbares
Lebensumfeld beschreiben zu
lassen, auch, oder vor allem, wenn
man sich gerade selbst darin aufhält
und die Beschreibungen mit dem
selber Gesehenen vergleichen kann.
Ich habe mich gewundert, warum
mich im Laufe meines Ethnologie-
Studiums nie jemand darauf
gebracht hat.

Naipaul ist kein angenehmer
Interviewer, er ist undiplomatisch,
hartnäckig und aufsässig, auch sein
Informant möchte man nicht allzu
gern sein. Gnadenlos weist er etwa
indische Industrielle immer wieder
auf die Schäbigkeit indischer
Produkte hin und versucht
herauszufinden, ob jene dies auch
wahrnehmen, und was sie dabei
empfinden. Kaum je zuvor hat
Naipaul aber seinen notorischen
misanthropischen Dünkel so unter
Kontrolle wie bei dieser letzten
Reise. Oft kommt so etwas wie
Sympathie oder Verständnis auf,
jedenfalls für die Verhältnisse dieses

Autors, der den Zumutungen der
Welt wenig Wohlwollen entgegenbringt

und sich deshalb gerade im
Kreise «engagierter Zeitgenossen»
wenig Freunde und viele Feinde
eingehandelt hat.

In seinen Reisebüchern und
Reportagen hat Naipaul eine eigene
Form gefunden. Zu dieser Form
gehört die Unnachsichtigkeit, mit
der Naipaul die Welt kritisch erkundet,

insbesondere die Dritte Welt,
die für diesen Schriftsteller zum
zentralen Thema geworden ist. In
den siebziger Jahren Naipaul zu
lesen, als der «tiersmondistische»
Blick auf die aussereuropäische Welt
die korrekte Optik bestimmte,
bedeutete eine erhebliche Irritation.
Sein schonungsloser Blick auf die
Verhältnisse in aussereuropäischen

TSA11TSA 2.1997



182 COMPTES-ReNDUS

Gesellschaften subvertierte die
geläufige Sicht, die diese
Unzulänglichkeiten als koloniale Altlasten
abbuchte. Mit Naipaul hatte man
einen ungehaltenen, oft wütenden
und verärgerten Reisebegleiter, der
die desolaten Zustände in Indien,
Afrika oder der Karibik nicht selten
als persönliche Beleidigung empfand.

Wenige erkannten so früh und
so deutlich, dass die politische
Unabhängigkeit ehemaliger
Kolonialgesellschaften für sich genommen

nicht besonders segensreich
war. Durch seine Herkunft und
seinen eigenen Weg in der Welt
wurde Naipaul so zum Chronisten
der «Kriminalgeschichte der Deko-
lonisierung», der den politischen
Erlösungs-Phantasien der Zeit
zutiefst misstraute. Da er sich wenig
gegen Beifall von der falschen Seite
verwahrte und auch gern die Pose
eines elitären Okzidentalisten
einnahm, wurde er als «reaktionär»
abgestempelt, eine Rolle, die ihm
selbst nicht allzuviel Unbehagen
bereitet hat, und in der er sich etwas

gar behaglich eingerichtet hat.
Die Verhältnisse in Indien selber

waren für Naipaul auf seinen ersten
Reisen zutiefst schockierend
gewesen. Auf seiner letzten Reise ist
der Autor dagegen schon fast milde
gestimmt, er nimmt die Verletzungen

der Menschen, denen er
begegnet, ernst, und kommt so zu
tiefen Einsichten in die ideologischkulturelle

Dynamik des Subkontinents.

Er bringt dieses Mal auch
Verständnis auf für «antikoloniale»
Ressentiments, die im indischen
Kontext auch auf die muslimischen
Eroberungen projiziert werden.
Eher zuviel Verständnis, so monierte

etwa Salman Rushdie, hat
Naipaul in Million Mutinies für die in
den vergangenen Jahren immer
lauter werdenden Hindu-Extremisten

und für die in ihrem Elite-Status
bedrohten Brahmanen. Er erinnert

uns daran, dass inmitten der
generalisierten Meuterei auch das
Leiden deklassierter Eliten und
entmachteter Patriarchen wirkliches
Leid ist und unser Mitgefühl
verdient. Dass ein gestandener
Misanthrop wie V.S. Naipaul
Empathie eher abseits der gängigen
Pfade mobilisiert, kommt nicht
überraschend, dass er so herausragende

Ethnographie zustande
bringt, ist etwas beunruhigend.
Naipaul kümmert sich nicht um
Unparteilichkeit und Ausgewogenheit,

und der Leser ist ihm dafür zu
Dank verpflichtet, denn auf diese
ihm eigene und launische Weise,
sich der Welt auszusetzen, vermittelt

er uns Einblicke in die Abgrün-
de von «Kultur», wie sie der
sozialwissenschaftlichen Literatur
leider nur sehr selten gelingen.

Heinz Käufeier

WIEVIORKA Michel (dir). 1996.
Une sociétéfragmentée? Le
multiculturalisme en débat. Paris: La Découverte.

323 p. (Cahiers libres). ISBN
2-7071-25970.

Le débat sur le multiculturalisme
demeure trop souvent prisonnier
de deux modèles. D'un côté, le
modèle américain, qui mènerait à

la déstructuration politique et sociale,

à une guerre des quotas en tout
genre et à la tyrannie du politically
correct. De l'autre, le respect
inconditionnel d'un universalisme
abstrait d'inspiration française et
d'un modèle républicain d'intégration

qui confine dans la sphère
privée ou semi-publique des
associations d'étrangers toute expression

de différences culturelles. Ces

différences sont aussi souvent
réduites à une spécificité folklorique
ou à la recherche nostalgique d'une
identité d'origine presque vide de

contenu. Les «assimilationistes» (ou
les partisans d'un strict respect du
modèle républicain) pensent que le
mode communautariste d'intégration

- sous prétexte de la
reconnaissance des différences - accroît
l'inégalité entre groupes sociaux,
cache une politique de ségrégation,
favorise le racisme et entraîne à

terme une dissolution de l'entité
nationale. Les «communautaristes»,
quant à eux, considèrent que le
mode «assimilationiste» conduit in

fine à une éradication des différences

sans éliminer pour autant les inégalités

sociales et les tensions entre
étrangers, nationaux et nationaux
d'origine étrangère. Sans véhiculer

TSAflTSA 2.1997



REZENSION© N 183

l'image idéale et naïve d'une société

multiculturelle symbole de
tolérance et exempte de tensions, Une
société fragmentée? Le multiculturalisme

en débat poursuit une
réflexion à peine entamée en France
dans les sciences sociales et propose
diverses pistes pour penser tant le

multiculturalisme de fait qui caractérise

la société française (coexistence

de cultures et de groupes
sociaux différents) que la
reconnaissance politique de cette diversité.

A l'exception d'un chapitre
consacré à la «guerre des cultures»
(voir «Le temps des guerres
communautaires» d'Yvon Le Bot et
«L'asiatisme» de Sylvaine Trinh) et
de l'article de Françoise Gaspard
sur la question du genre (gender) et
de ses rapports avec la thématique
du multiculturalisme en France («La
République et les femmes»), tous
les articles traitent de près ou de
loin de la figure de l'étranger ou de

l'immigré en France.
Dans son introduction, Michel

Wieviorka contextualise le débat et

montre que la thématique de la
spécificité culturelle s'insère dans

une société postindustrielle ano-
mique, aux prises avec une situation

économique précaire et avec
une crise des institutions (de l'école,
des instances politiques, des grands
mouvements de lutte, par exemple
celui de la lutte ouvrière). En prélude

à toute réflexion ou action relative

au multiculturalisme, il propose
alors que l'acteur social soit situé
dans une relation triangulaire dont
deux pôles touchent à l'identité
collective: le premier concerne
l'identité culturelle stricto sensu
(identité ethnique, identité religieuse),

le second comprend la citoyenneté,

le respect des principes
universels au sein d'un système
démocratique. Un troisième pôle
complète la figure et représente
l'identité individuelle qui devrait

permettre à l'acteur social d'adhérer
aux valeurs collectives comme de
s'en distancer.

Danilo Martucelli rend compte
des difficultés inhérentes au
multiculturalisme et à la pénétration du
thème identitaire dans la sphère
politique. Une de ces difficultés
réside dans les principes de justice
sociale et dans le couple égalité-
équité. Dans une perspective
juridique (droit positif, loi), l'égalité
met l'accent sur des éléments
communs à des individus abstraits
alors que la recherche d'équité
encourage un traitement différencié

des individus (discrimination
positive à plus ou moins long
terme) afin qu'ils accèdent à une
réelle égalité des droits. Il s'agit
alors de voir comment reconnaître
publiquement des différences et
comment peut fonctionner cette
discrimination positive. Mais quelle
place un Etat peut-il faire à la
reconnaissance de spécificités sans
menacer sa cohésion et la liberté de
chaque citoyen, inversement quel
pouvoir ces citoyens sont-ils prêts à

donner à l'Etat pour intervenir dans
leur vie quotidienne publique et
privée? Pour l'auteur, la tension
majeure du multiculturalisme se
résume dans le fait que les minorités
ne deviennent pas des sujets universels,

qu'elles sont donc contraintes
de s'affirmer dans l'opposition et

que dès qu'elles tentent de s'intégrer

un peu plus, elles sont
menacées par une dissolution de
leur spécificité.

François Dubet retrace le statut
de la laïcité dans l'école française
et montre combien cette école,
identifiée à un pays particulier et
au projet de construction d'une
nation moderne, était universaliste
et patriotique à la fois. Il relève par
ailleurs que cette école idéalement
ouverte à tous ne l'était en fait qu'à
l'échelon élémentaire. Ainsi sug-

gère-t-il que les débats actuels sur la
laïcité devraient reconnaître le statut
relatif de celle-ci, mais surtout
encourager à lutter contre une école

reproductrice des inégalités, notamment

du fait de sa massification.
Fort d'une enquête menée en

collaboration avec Françoise
Gaspard sur le port du «foulard
islamique», Farhad Khosrokhavar
analyse la construction de l'islamisme

en France. Pour ces chercheurs,
les jeunes filles qui portent le
foulard sont stigmatisées selon deux
registres différents. Elles sont soit
accusées d'archaïsme (le foulard
représentant l'asservissement de la
femme et son absence d'émancipation

selon les critères féministes
occidentaux habituels), soit «diabo-
lisées», c'est-à-dire perçues, dans
une logique du soupçon, comme les

jouets des islamistes, des terroristes
internationaux. Dans les deux cas
de figure, cette stigmatisation dénie
toute subjectivité à ces jeunes filles,
alors que le port du fichu correspond

parfois à une thématique
féministe particulière qui remet en
cause, au sein même de l'islam,
certains monopoles masculins:
remise en question de la suprématie
masculine dans la détermination
des comportements quotidiens
adéquats, discussion autour de
l'interprétation de la loi religieuse
sur les rapports entre hommes et
femmes, accès à un savoir religieux
savant, etc. Dans cette perspective,
les jeunes filles entrent en conflit
avec le devoir de discrétion que leur
suggère l'islam comme avec la
société française dont elles ne
suivent pas certaines valeurs, pas
plus qu'elles ne respectent le principe

de laïcité dans les établissements
scolaires. F. Khosrokhavar interprète

les revendications de reconnaissance

publique de l'islam comme
une réaction à un universalisme
abstrait qui perd de sa crédibilité

TSAÜTSA 2.1997



184 COMPTES-ReNDUS

pour une population souvent
disqualifiée socio-économiquement et
désaffiliée (c'est-à-dire manquant
de repères sociaux, d'éléments
intégrateurs).

Reprenant les figures de l'étranger

et de l'autochtone, dégagées par
Georg Simmel et Norbert Elias,
Simonetta Tabonni rappelle que les
conflits identitaires qui apparaissent

dans une société multicultu-
relle ne recouvrent pas seulement
des conflits d'intérêt mais renvoient
plus globalement à «un refus
réciproque de l'étranger et de
l'autochtone» (p. 247) et à une
ambivalence des autochtones à

l'égard des étranger: le désir de
demeurer entre semblables et de se

replier sur ce qui est connu se

conjugue à un attrait pour l'exotisme

et à un devoir d'ouverture et
d'alliances. Ce refus et cette ambivalence

ne peuvent pas être éliminés
mais doivent être dépassés par une
reconnaissance négociée et contrôlée

démocratiquement dans un débat
politique. A partir d'une sociologie
américaine déjà ancienne (voir les

références à Robert Park par
exemple) ou d'interprétations plus
récentes de la modernité (voir les
références à Antony Giddens) mais
qu'il ne discute pas, Didier Lapey-
ronnie dessine lui aussi deux figures
de l'immigré. La première dépeint
un immigré qui a abandonné une
société «traditionnelle» (celle du
pays d'émigration) pour entrer de

plein fouet dans la «modernité» du

pays d'immigration et qui cherche à

s'insérer socio-économiquement et à

s'assimiler dans la société de
résidence. L'expérience de migration

serait ici une expérience
d'émancipation. La seconde figure
correspond soit à un immigré qui
a quitté une société urbaine déjà
«moderne», soit à un individu
encore étranger ou naturalisé, fils
ou fille d'immigré. Dans ce cas,

l'expérience de migration ou de la
double socialisation n'équivaudrait
plus à une expérience d'émancipation

mais à une situation de
domination dans laquelle l'immigré

«colonisé», le national stigmatisé
doit «construire ou retrouver une

appartenance et faire reconnaître
cette appartenance qui lui permettra
de résister aux mécanismes du
pouvoir» (p. 264). Il s'agit ici en
somme moins de la revendication
d'intérêts particuliers que d'un
souhait de reconnaissance de la
stigmatisation et de «l'aliénation»
qu'elle entraîne.

Dans «Le Juif, figure de l'étranger»,

Michel Wievorka propose une
analyse de la diaspora et décrit
comment les communautés juives
de France ont toujours oscillé entre
deux tendances: celle de l'intégration

républicaine (reléguant l'identité

juive dans l'espace privé) et celle

du maintien d'une identité juive
dans l'espace à la fois privé et
public. La première tendance tend à

l'emporter jusque dans les années
soixante-dix mais se renverse,
partiellement, aujourd'hui. Et Michel
Wievorka de conclure: «Dans ces
conditions, bien plus que la figure
paradigmatique de l'étranger, le Juif
devient celle de l'articulation réussie
de l'universel et du particulier, la
démonstration, presque exemplaire,

qu'il est possible de vivre au sein
d'une collectivité nationale, en y
jouant pleinement une identité elle-
même complexe, et surtout diaspo-
rique, c'est-à-dire non enfermée
dans un seul et unique espace national»

(p. 285).
En conclusion, Alain Touraine

souligne que la question du
multiculturalisme a vraiment commencé

à se poser lorsque le modèle
républicain s'est décomposé sous
l'effet d'un pouvoir économique
international tout puissant. L'auteur

pense légitime de lutter «contre la

prétention d'une culture à s'identifier

à la modernité et à l'universa-
lisme» (p. 295), mais le
multiculturalisme lui apparaît plus
menacé par le nationalisme et le
sectarisme que par l'hégémonie
d'une culture. En conséquence, il
défend la laïcité dans le sens d'une
séparation d'une culture et d'un
Etat, laisse au sujet, à l'individu le
choix de combiner ses différentes
références «au plus loin des
solutions institutionnelles» et s'inscrit

en faux contre une société multi-
communautaire dans laquelle il y
aurait correspondance entre une
organisation sociale, un territoire et
un pouvoir politique. Une société
multiculturelle doit combiner une
conscience nationale avec la
reconnaissance de particularismes.

Laurence Ossipow

TSAÏ1TSA 2.1997



REZENSIONeN 185

TSAll TSA 2.1997



186 COMPTES-R0NDUS

Wimmer Andreas. 1995.
Transformationen. Sozialer Wandel im
indianischen Mittelamerika. Berlin:
Dietrich Reimer. 332 S. ISBN 3-496-
02578-6.

Wimmer Andreas. 1995. Die
komplexe Gesellschaft: Eine Theoriekritik

am Beispiel des indianischen
Bauerntums. Berlin: Dietrich
Reimer. 239 S. ISBN 3-496-02577-8.

Wohl nicht zu Unrecht kann
Mittelamerika als jenes ethnologische

Betätigungsfeld bezeichnet
werden, in welchem sich wie in
keinem anderen Gebiet Lateinamerikas

ethnologische Forschung und
Theorienbildung stimuliert haben.
Es erstaunt denn auch nicht, dass
sozialwissenschaftliche Diskussionen,

welche in diesem geographischen

Raum entstanden sind, in die

übrigen lateinamerikanischen
Länder ausstrahlten und dort
ebenfalls Wirkung zeigten. Fast ist
man geneigt zubehaupten, dass
Mexiko für Lateinamerika - was die
sozialwissenschaftliche Produktion
betrifft - in den letzten Jahrzehnten

eine ähnlich dominante Rolle
eingenommen hat wie die USA in
bezug auf den globalen Raum.
Bedingt durch die Nähe zu den
USA kommt der in diesem Gebiet

tätigen Forschungsgemeinschaft
ausserdem die wichtige Funktion
zu, nord- und südamerikanische
Anregungen aufzunehmen, zu
synthetisieren und zu verbreiten.
Regionen, die von ethnologischer
Seite her über lange Zeit hinweg so
dicht bearbeitet worden sind wie
die mittelamerikanische, eignen sich

vorzüglich, um Prozesse des lokalen
und regionalen gesellschaftlichen
Wandels nachzuzeichnen und neu
zu interpretieren. In derselben
Weise eignen sie sich, die ethnologische

Tätigkeit selbst zu reflektieren

und theoretische Entwicklungen
auszuleuchten. In seinen beiden
Büchern versucht Wimmer, diesen
beiden Vorgaben gerecht zu werden.

Das Buch Transformationen ist
dem sozialen Wandel gewidmet,
welcher in Mittelamerika zwischen
dem 17. und dem 20. Jahrhundert
stattgefunden hat. Nach der kurzen
Darlegung einzelner theoretischer
Ansätze - Modernisierung, Kulturökologie,

Dependencia, Neomarxis-
mus, Weltsystemtheorie - stellt sich

Wimmer das Begriffsinstrumentarium
bereit, anhand dessen er

geschichtliche Prozesse interpretieren
will. Dieses Instrumentarium

- sozialer Raum, Habitus, Felder
der Praxis, symbolisches Kapital
usw. - entnimmt er weitgehend
Bourdieus Theorie der Praxis. Nach
den beiden Kapiteln «Regionaler
Raum und die Praxis ethnischer
Distinktion» sowie «Ein Modell der
indianischen Gemeinde» folgt der

Hauptteil, in welchem der Autor
die «Transformation lokaler
Sozialstrukturen» thematisiert. Eine erste
Transformation gesellschaftlicher
Strukturen sieht Wimmer angelegt
in der Periode, welche in der mittleren

Kolonialzeit beginnt, über die
Bourbonische Reformzeit hinwegführt

und bis zur Zeit der liberalen
Diktaturen reicht. Ausgangspunkt
ist dabei die «Aristokratische
Gemeinde», welche durch Principales,
beziehungsweise durch die kollektiv

finanzierten Bruderschaften
kontrolliert wird und die sich auf
indianische politische Einheiten
stützt. Endprodukte sind die
«stabilisierten aristokratischen Gemeinden»,

die «klassische communidad»

und das «mestizisierte Dorf». Die
zweite Transformation setzt in der
vorrevolutionären Zeit ein, führt
über die Revolution hinweg und
setzt sich in der nachrevolutionären

Periode fort. Ausgangspunkt ist
hier die «klassische communidad»,
welche aufgrund der über die
Revolution initiierten Verschiebungen

der lokalen Strukturen und
Positionen in die «Agraristenge-
meinde», die «stabilisierte klassische
Gemeinde» und die «pluralisierte
indianische Gemeinde» mündet.
Der Gefahr der einfachen Typolo-
gisierung beziehungsweise der
mechanistisch verstandenen
Transformation von einem Typus zu
einem anderen entzieht sich
Wimmer dadurch, dass er sich
einerseits auf dichtes Material
abstützt - 46 Fallbeispiele hat er
ausgewertet und in die Arbeit
eingebaut -, und andererseits, indem er
dem Prozesshaften, den über die
Zeit hinweg stattfindenden
strukturellen und positionellen Verschiebungen

innerhalb jener von ihm
untersuchten sozialen Räume,
beziehungsweise dem Wandel des
Verhältnisses von Eliten und
Dominierten, grössere Bedeutung bei-
misst als den Typen selbst. Den
gesellschaftlichen Wandel geht er
nicht mit einer teleologischen
sondern mit einer, wie er es
ausdrückt, «historisch-genetischen
Argumentationslinie» an. Dadurch
werden weder die Endprodukte
von geschichtlichen Prozessen
vorweggenommen, noch wird der
Geschichte selbst Unilinearität
unterschoben.

Im zweiten, unter dem Titel Die

komplexe Gesellschaft stehenden
Buch, arbeitet Wimmer jene
sozialwissenschaftlichen Theorien auf,
welche in den letzten Jahrzehnten
entworfen beziehungsweise von
aussen beigezogen worden sind, um
das indianische Bauerntum Mitte-

TSAflTSA 2.1997



REZENSIONeN 187

lamerikas zu interpretieren. Diese
Theoriendiskussion führt er vor
dem Hintergrund von zwei
thematischen Schwerpunkten, welche in
der sozialwissenschaftlichen Arbeit
zu Mittelamerika immer präsent
waren. Der erste Schwerpunkt
orientiert sich an den
Differenzierungen zwischen ethnischen
Gruppen und der Art, wie dieselben

interpretiert, reproduziert und
transformiert worden sind. Der
zweite thematische Schwerpunkt
bildet die Hierarchie der Ämter, wie
sie für indianische bäuerliche
Gemeinden charakteristisch ist. Zur
Diskussion stehen nacheinander
Theorien zum «internen Kolonialismus»

(Akkulturation, duale
Gesellschaft, Konzept der
Rückzugsgebiete), zur «Kulturökologie»
(.closed corporate Community, Ebenen
der soziokulturellen Integration,
bäuerliche Adaptionsstrategien), zur
«pluralen Gesellschaft» sowie zum
«rationalen Handeln», zur «Depen-
denztheorie», zur Frage «indianische

Nation» versus «ländliches
Proletariat», und zum Neomarxis-
mus. Wimmer diskutiert jeweils die
wichtigsten wissenschaftstheoretischen

Protagonisten und verortet
deren Beiträge in den theoretischen
Strömungen. Im Anschluss daran
legt er die Sichtweisen frei, welche
in diesen Strömungen hinsichtlich
der ethnischen Differenzierungen
und der Cargo-Systeme entwickelt
worden sind, um am Schluss jeweils
der eigenen Kritik Platz einzuräumen.

Die an dieser Stelle selbstverständlich

nur der Spur nach
vorgestellten beiden Bücher zeugen
zweifellos von einer langjährigen
und intensiven Auseinandersetzung
mit der ethnographischen
Aufarbeitung Mittelamerikas und mit der
älteren und neueren sozialwissenschaftlichen

Theorienbildung. Die
Bücher sind dicht geschrieben und

von der Literatur her gut dokumentiert.

Der Autor bemüht sich um
eine klare Gliederung der Themen
und um eigene Verortungen und
Interpretationen. Nicht zuletzt für
Studierende, welche sich in dieses
Gebiet einzuarbeiten gedenken,
bieten sie eine äusserst wertvolle
Orientierung. Dies um so mehr, als
sich meines Wissens nach auf dem
sozialwissenschaftlichen Büchermarkt

gegenwärtig keine weiteren
Werke finden, welche in ähnlich
komprimierter Form den Einstieg
in diese Diskussionsfelder ermöglichen.

Ein einziger sanfter kritischer
Hinweis sei mir zum Schluss noch
erlaubt. Falls es zu einer Zweitauflage

kommen sollte, könnte die
Lesbarkeit der beiden Bücher durch
das Ausmerzen der ärgerlichen
Schreibfehler noch um einiges
erhöht werden.

Hans-Rudolf Wicker

TSAI1TSA 2.1997



Recherches
amérindiennes au
Québec
Volume XXVII, numéro 1, 1997

Innuat anutshish
Les Montagnais aujourd'hui

La population montagnaise : données
disponibles et évolution récente.
Jean-Pierre Garneau

Terre-Neuve et l'administration des Innus
du Labrador.
Adrian Tanner

Les Montagnais et la politique fédérale des
revendications particulières.
Jacques Frenette et Denis Brassard

La récolte faunique des Mamiunnuat au
début des années 1980.
Paul Charest et Gordon Walsh

La route 138 et la gestion de la faune sur la

partie orientale de la Minganie.
Richard Dominique

Les services territoriaux de Mashteuiatsh.
Martin Côté

Techniques et culture chez les Montagnais
du Mingan : la nomenclature des pièges.
Daniel Clément

Ouvrages récents sur les Montagnais.
Paul Charest et Daniel Clément

Ce numéro fut préparé sous la direction du
Paul Charest et Daniel Clément

Prix du vol. XXVII, numéro 1 :

12 $ [16,37 $ avec taxes et frais de port]

Abonnement au volume XXVII
[1997, quatre numéros] — TTC
Tarifs — étudiant : 34,76 $,

régulier : 42,16 $,

institutionnel : 52,42 $

Faites parvenir votre commande à

(paiement par chèque ou VISA)
Recherches amérindiennes au Québec
6742, rue Saint-Denis
Montréal QC H2S2S2






	Comptes-rendus = Rezensionen

