Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft
Band: 2 (1997)

Buchbesprechung: Comptes-rendus = Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

162

ARIEL DE VIDAS Anathol. 1996.
Meémoire textile et industrie du souve-
nir dans les Andes: identités a I'épreu-
ve du tourisme au Pérou, en Bolivie et
en Equateur. Paris: Editions L'Har-
mattan. 164 S. ISBN 2-7384-3936-5

Die tiiber flinftausendjahrige
Textiltradition, Basis der heutigen
kommerziellen, auf den Tourismus
ausgerichteten Textilproduktion in
den Andenldndern, dient als Aus-
gangspunkt fiir diese Studie iiber
die Auswirkungen des Fremden-
verkehrs auf ein traditionelles
Handwerk.

In den Textilien werden die
soziopolitischen, wirtschaftlichen
und kulturellen Anderungen und
Zwange, denen die andinen Gesell-
schaften ausgesetzt waren und
immer noch sind reflektiert, wie ein
kurzer Gang durch die Geschichte
zeigt. Sogar der Tourismus, der seit
den 60er Jahren eine immer grosse-
re Bedeutung gewinnt, und dem
generell eine degenerierende
Wirkung auf Kultur und Tradition
zugeschrieben wird, ist nur einer
der Faktoren, der auf die Textil-
produktion im Andenraum ein-
wirkt. Anhand der Beispiele von
Otavalo und Salasaca (Ecuador),
Taquile, Kamaq Maki und Ayacu-
cho (Peru) werden unterschiedliche
Aspekte der modernen Textilpro-
duktion aufgezeigt. Otvalo und
Taquile gehéren nach Ariel de Vidas
gemass der Kategorien von Nelson
Graburn (Ethnic and tourist art,
Berkeley 1976) in die Gruppe 2,
kommerzielles Handwerk, resp.
pseudo-traditionell, da sie praktisch

TSAINTSA 2.1997

COMPTES-RENDUS

ausschliesslich fiir den Verkauf
produzieren, aber sich an die tradi-
tionellen asthetischen Normen und
Formen halten. Die Produktion von
Kamaq Maki (Mantaro-Tal) gehort
eher in Gruppe 6, Volkskunst,
definiert durch die Ubernahme von
westlichen Kunstformen, deren
Inhalte aber die Werte der einhei-
mischen Gesellschaft ausdriicken.
Allen drei Fallbeispielen ist gemein-
sam, dass die Produzenten Initiati-
ve, Entwicklung, Produktion und
Vermarktung kontrollieren, und
dass Zwischenhandel nur in gerin-
gem Ausmass, wenn tberhaupt,
vorkommt. Die Aufwertung tradi-
tioneller Werte zeigt sich unter
anderem in der einheimischen
Tracht, die einerseits dazu dient,
dem potentiellen Kaufer ein Gefiihl
der Authentizitdt zu vermitteln und
so den Absatz zu fordern, anderer-
seits aber von einem tief verwur-
zelten Gemeinschaftsbewusstsein
getragen wird, das durch die 6ko-
nomischen Erfolge eine neue Wert-
schitzung erhielt. Ohne dass eine
direkte Verbindung zwischen
Produktionsart — quasi «industriell»
in Otavalo, eher «traditionell» in
Taquile und «kiinstlerisch» in
Kamaq Maki — besteht, ist es doch
die Dynamik und die kommerzielle
Aggressivitét einer Gruppe, die
gesellschaftlich zur untersten Klasse
gehort, die den wirtschaftlichen
Erfolg bei der Kommerzialisierung
des Handwerks bewerkstelligt hat.

Die Textilproduktion in Aya-
cucho und Salasaca gehért in die
Kategorie Souvenir-Industrie und
Ethno-Kitsch (Gruppe 3). Die
Abhéngigkeit einerseits von Orga-
nisationen, die die Handwerks-
produktion initiieren, andererseits
vom Markt und vom Zwischen-
handel bewirken eine Unterord-
nung der Produktion wie auch der
Produzenten und erlauben kein
Wiedererstarken und keine Riickbe-

sinnung auf traditionelle Werte wie
in den oben erwiahnten Beispielen.
Im Falle von Salasaca hat sich die
Produktion «traditionellen» Hand-
werks nicht positiv auf die Wieder-
belebung der traditionellen Kultur
ausgewirkt, auch nicht als verkauf-
sforderndes Argument, sondern die
«kriegerische» Haltung, die ehemals
den Salasaca zugesprochen wurde,
hat sich heute in einen passiven
Widerstand gegen den Tourismus
und den Fortschritt gewandelt.

Auf der einen Seite stehen die
Produzenten und Verkaufer tra-
ditionellen Handwerks, auf der
anderen die westlichen Touristen.
Der Kulturtourismus auf der Suche
nach Authentizitidt, nach dem
Urspriinglichen wird angelockt
durch traditonelle Kleidung, lokale
Architektur, kulturelle Veranstal-
tungen wie Musik, Tanz etc., und
nicht zuletzt durch den Erwerb
traditionellen Handwerks, das dann
auch im trauten Heim einen Hauch
von Exotik und Authentizitat aus-
strahlt. Westliche Vorstellungen und
die einheimische, noch urspriingli-
ch geglaubte Bevolkerung treten in
Interaktion miteinander. Auf der
einen Seite setzen infrastrukturelle
Anpassungen fiir den Tourismus
Modernisierungs- und Akkultura-
tionsprozesse in Gang, die zu einem
Wert- und Traditionsverlust fithren,
auf der anderen Seite muss die
einheimische Bevolkerung para-
doxerweise traditionelle Werte
vorleben, um der Vorstellung und
dem Wunsch der Touristen nach
Authentizitit eine gewisse Glaub-
wiirdigkeit zu geben. Um besser
verkaufen zu konnen, muss der
Handwerker allen Modernisie-
rungprozessen zum Trotz immer
mehr «Indianitat» in sein Produkt
investieren, was sich aber letztlich
wieder positiv auf sein Selbstbe-
wusstsein, auf seine ethnische
Identitat auswirkt.



Die Arbeit schildert sehr ein-
driicklich, dass keine generellen
Aussagen iiber die andine Tex-
tilproduktion, Vermarktung und
Absorbierung der Auswirkungen
des Tourismus oder der staatlichen
Interventionspolitik moglich ist.
Jedes Textilgebiet hat eine unter-
schiedliche kulturelle, sozio-
politische und 6konomische
Vergangenheit und wird sich ent-
sprechend den heutigen wirtschaft-
lichen Zwéngen mehr oder weniger
anpassen, die traditionellen Werte in
die neue Situation integrieren oder
von der mestizischen Gesellschaft
aufgesogen werden.

Alice Spinnler

BALMES Thomas. 1996. Bosnia Hotel.
Betacam SP. 50 Minuten. Frankrei-
ch, Original mit englischen Unter-
titeln.

Produktion & Verleih: Quark
Productions, 22 rue de petit Musc,
F-75004 Paris, Tel.: +33-1-44543950,
Fax: +33-1-44543959

«Wir waren die ersten Afrika-
ner, die in ihr Land gekommen
sind» — zurlick in seinem Heimat-
dorf schildert der Samburu-Krieger
die Eindriicke aus der Fremde. Ins
ferne Bosnien hat ihn und zwei
weitere Méanner aus seinem Dorf
der Einsatz im kenianischen Kontin-
gent der UN-Friedenstruppen
gefiihrt. Statt des Blauhelms ziert
inzwischen wieder der Kopfputz
aus roter Erde sein Haupt, die
Soldatenuniform hat er gegen die
Tracht der Samburu getauscht, die
angestammte Lebensform wieder
angenommen. Das Geld habe ihn
nicht verandert, resiimiert er selbst-
bewusst. Als er nach Hause kam,
fand er all sein Vieh tot. Und so hat
er fiir ein Drittel des Soldes Ziegen
gekauft, fiir ein weiteres Drittel
Kiithe und mit dem Rest ein Haus
gebaut. Ein Steinhaus im Dorf
erinnert an die Balkanmission der
drei Veteranen. Es beherbergt eine
Bar. IThr Name gab dem Film von
Thomas Balmes den Titel: Bosnia
Hotel.

«Sie sind Menschen wie wir»,
lautet generds und weltménnisch
das Urteil tiber die Kroaten, Serben
und bosnischen Muslime, die er bei
seiner Mission kennengelernt hat.
«Ihre Kiihe sind im Grunde die
gleichen wie unsere, die Ziegen sind

REZENSIONEN 163

fetter und die Schafe haben einen
langeren Schwanz als unsere» — wie
jeder Fremde sucht er seinen Weg
durch das Labyrinth des Unbe-
kannten mit dem Taststock des
Vertrauten. Die Ursachen und Hin-
tergriinde des grausamen Krieges,
den er beenden half, blieben fiir ihn
jedoch genauso im Dunkel wie fiir
die meisten Europder. Er habe die
Kriegsparteien nicht gut auseinan-
derhalten kénnen: «Sie sind alle
Weisse, auch die Muslime... es war
ein Krieg Bruder gegen Bruder,
Nachbar gegen Nachbar... Sie
haben lange in Frieden gelebt, bis
sie aus irgend einem Grund anfin-
gen, Krieg zu fithren, um heraus-
zufinden, wer starker ist», so seine
Analyse des Konfliktes. Die Form,
in der dieser ausgetragen wurde
erregt, Abscheu beim Samburu.
Nicht nur, dass Waffen von einer
Gefahrlichkeit zum Einsatz kamen,
wie man sie Kenia noch nicht
gesehen hatte, nein, dass nicht ein-
mal Frauen und Kinder verschont
wurden, ist unverstandlich fiir
einen, der Krieg nur als Kampf von
Angesicht zu Angesicht mit einem
gleichwertigen Gegner kennt.
Dem franzosischen Jungfilmer
Thomas Balmes (Jahrgang 1969) ist
mit Bosnia Hotel etwas gelungen,
was auf den diversen einschlagigen
Festivals fiir ethnographischen Film
in den letzten Jahren leider viel zu
selten geschieht: Formal Innovatives
und inhaltlich Uberraschendes
vorzustellen. Auch wenn sein Film
keine wissenschaftlich abgesicherte
und theoretisch untermauerte
ethnologische Studie ist oder sein
will, zahlt sein Beitrag zu den
Glanzlichtern unter den Filmen, die
auf dem diesjahrigen ethnologi-
schen «freiburger film forum» zu
sehen waren. Mit Respekt und ohne
Pathos gibt Balmes den ehemaligen
UNO-Kémpfern Gelegenheit, sich
in Szene zu setzen und uns von

TSATITSA 2.1997



164 COMPTES-R&€NDUS

ihren Erfahrungen als Friedensstif-
ter in einem europaischen Krieg zu
berichten. Der Filmer ist dabei nicht
in die Insektenforscherperspekive
verfallen, aus der heraus leider
immer noch manches ethnogra-
phische Thema dem Zuschauer
serviert wird.

Balmes halt sich als Autor im
Hintergrund. Er verzichtet auf einen
eigenen gesprochenen Kommentar.
Der Film wird getragen durch die
Schilderungen Bosniens und seiner
Bewohner durch die drei Samburu.
Deren Erzdhlung ist offenbar aus
Interviews montiert, aus denen die
Fragen Balmes’ (bzw. die seines
Ubersetzers) herausgeschnitten
sind, so dass sich der Zuschauer
selbst in der Rolle des Angespro-
chenen und Fragenden findet. In
diesen Passagen scheint Balmes’
unbewegte, meist aus respektvoller
Distanz aufnehmende Kamera nur
den Rahmen fiir die Erzahlung der
Samburu zu setzen, nicht selbst zu
agieren. Die Art und Weise, wie sich
die Krieger, traditionell gekleidet
und geschmiickt, in Pose setzen,
wirkt wie von ihnen selbst gewahlt.
Auch dussern sie, wahrend sie beim
Trinken frischen Tierblutes aufge-
nommen werden, die Sorge, was
die Menschen, die den Film zu
sehen bekommen, tiber sie denken
werden.

Nicht unbedingt einleuchtend
ist Balmes’ Versuch einer leitmoti-
vischen Parallelisierung des tradi-
tionellen Krieger-Werdens (in der
Stammesgesellschaft der Samburu)
mit ihrem modernen Krieger-Sein
(im kenianischen Kontingent der
UN-Friedenstruppen in Bosnien).
Die Gesédnge der Beschneidungs-
zeremonie werden im Film auf
Schrifttafeln und Untertiteln
tibersetzt. Die Interviewteile, die
neben Archivaufnahmen und Fotos
aus Bosnien den erzdhlerischen
Hauptast des Filmes konstituieren,

TSAITITSA 2.1997

sind mit betont asthetisch auf-
genommenen Szenen aus dem
Umfeld dieses Ubergangsrituals
unterschnitten. Die Tanze und
Bewegungen dieser sich ihrer
Ausstrahlung bewussten Manner
vor der atemberaubenden Weite
und Harmonie der Landschaft
Kenias liefern Bilder von beste-
chender Schonheit. Sein Gewicht
gewinnt Bosnia Hotel jedoch nicht
als Film zum Mannbarkeitsritual
einer Ethnie in Ostafrika, sondern
als einzigartiges Zeugnis des Frem-
den Blickes auf die europaische und
internationale Kultur, wie sie Sam-
buru bei ihrem Einsatz in Bosnien
erfahren konnten. Hier, wo sie iiber
andere reden, erzihlen die Sam-
buru implizit am deutlichsten und
dichtesten von sich selbst. Hier ist es
Thomas Balmes gelungen, ein tiber-
zeugendes, nachdenklich stim-
mendes und dabei iberaus
unterhaltsames Stiick Ethnographie
vorzulegen.

Vielleicht kommt dieses Filmdo-
kument echter inverser Ethnogra-
phie auch deshalb so gut an, weil es
in seiner Moral jener der fiktiven
Protagonisten dieses Genres tiberra-
schend nahe steht. Von Montes-
quieus Persischen Briefen tiber
Paasches Lukanga Mukara, Scheur-
manns Papalagi, zu Miner’s Nacire-
ma bringen uns die erfundenen,
«wilden» Ethnographen im Grunde
die selbe Botschaft — die Umkeh-
rung des kolonialen Vorurteils,
welche uns auch aus der Bericht der
echten Samburu nahelegt: Sie sind
die Zivilisierten, wildes Barbaren-
tum herrscht zwischen uns!

Gerd Becker

CSONKA Yvon. 1995. Les Ahiar-
miut. A l'écart des Inuit Caribous.
Neuchatel: Victor Attinger. 501 p.
ISBN 2-88380-007-3.

Dans cet ouvrage, aboutissement
d’un travail de doctorat présenté a
I"Université de Laval (Québec),
Yvon Csonka nous convie a une
ample exploration ethnohistorique
des Inuit Caribous, groupe de
I'ouest de la baie d"Hudson, dans
le district du Keewatin (Territoires
du Nord-Ouest, Canada). Cette re-
cherche sera pour l'auteur 1'occa-
sion d’aborder des themes d’intérét
général pour la discipline: théorie
du changement social, régulation
de la population et gestion des
ressources dans les sociétés de
chasseurs-cueilleurs, écologie cultu-
relle, réflexion méthodologique sur
I'interprétation des sources en
anthropologie, notamment.

Le texte se divise en deux
parties. La premiere aborde la
question des peuplements de 1'ouest
de la baie d’"Hudson des origines
jusqu’en 1926 environ. La seconde
partie se concentre sur le destin
d’un groupe particulier d’'Inuit
Caribous, les Ahiarmiut, au cours
de la période comprise entre 1920 et
1950. Le découpage chronologique
proposé par Y. Csonka dans son
analyse se justifie par le type de
sources et de documents dispo-
nibles et n'impute pas «a la réalité
une division temporelle» (p. 88). Il
aborde successivement la préhistoi-
re (en utilisant les méthodes de
I’archéologie), la protohistoire (soit



la période de 1619 a 1926, connue
par des textes européens), et la
période historique (1920-1950,
documentée par les souvenirs des
informateurs inuit de I’auteur).

La catégorie des Inuit Caribous a
été inventée par les membres de la
Cinquiéme Expédition de Thulé, les
Danois Kaj Birket-Smith et Knud
Rasmussen, qui ont séjourné parmi
les populations de I'ouest de la baie
d’Hudson entre 1922 et 1923. Selon
ces auteurs, «la culture des chas-
seurs de rennes européens se serait
diffusée jusqu’a l'ouest de la baie
d’Hudson. La, les Inuit Caribous
seraient demeurés les derniers
représentants de cette «Ice hunting
culture» inaltérée depuis des millé-
naires» (p. 7). Le mode de vie et
d’exploitation maritime qui domine
dans la plupart des autres sociétés
inuit serait le résultat d'une trans-
formation successive a laquelle les
Inuit Caribous auraient échappé en
raison de leur isolement géogra-
phique. Y. Csonka s’attache a réfuter
cette théorie qui repose sur une
interprétation qu’il juge erronée des
documents archéologiques et his-
toriques disponibles, et surtout
illustre «cette tendance a vouloir
voir notre propre préhistoire sous
nos yeux, aujourd hui» (p. 8). Selon
lui, la comparaison des chasseurs-
cueilleurs contemporains et préhis-
toriques ne peut se faire que d’une
facon tres limitée et prudente. Il faut
étre particulierement attentif a ne
pas effectuer abusivement des trans-
ferts d’attributs entre le passé et le
présent ainsi qu’entre le matériel et
le non-matériel.

Apres ces considérations métho-
dologiques générales, I'’auteur décrit
les conditions écologiques de I'ouest
de la baie d’'Hudson et de la toun-
dra des Barren Grounds, milieu trés
précaire ol les sources de subsis-
tance (les troupeaux de caribous et
les beeufs musqués) sont limitées et

varient au cours du temps en
fonction de facteurs biologiques
et climatiques encore largement
méconnus. Y. Csonka se penche
ensuite sur les premiers peuple-
ments de I’Arctique, dans «la pers-
pective de la longue durée» (p. 65),
avant de s’attacher a la période de
1619-1860. S’opposant aux theses
Birket-Smith et Rasmussen, il
démontre que le peuplement inuit
s’est fait a partir de 1’Alaska. Une
premiere population, adaptée a
I’exploitation des ressources
cotieres, a migré d’ouest en est (deés
1500 av. J.-C.). Une deuxiéme vague
migratoire amene une population
de culture thuléenne. Les Inuit
Caribous, qui en sont directement
issus, adoptent progressivement
un mode de subsistance se carac-
térisant par la diminution de la
chasse a la baleine et I'intensifica-
tion concomitante de l'exploitation
des ressources continentales. De la
fin du XVIIIe au début du XXe
siecle, la population inuit de I'ouest
de la baie d’'Hudson connait une
augmentation démographique
accompagnée d'une expansion terri-
toriale vers l'arriére-pays et de
scissions au sein de la population.
La premiere mention d’Inuit passant
toute I'année a I'intérieur des terres
remonte a 1858.

Au cours de la période dite
classique des Inuit Caribous — de
1860 a 1926 — le mode de vie conti-
nental est fermement établi avant
que des famines récurrentes ne pro-
voquent un effondrement démogra-
phique. Comment expliquer ce
bouleversement? Y. Csonka expose
avec soin les différentes interpréta-
tions pour parvenir au constat que
«les causes des famines, outre la
proposition générale qu’elles sont
dues a un manque de ressources,
different selon les commentaires
[...] ni anthropologues ni biologistes
n’ont fourni d’explication d’en-

REZENSIONEN 165

semble de la crise des ressources»
(p. 161). Certains mettent plutot
I’accent sur des causes naturelles
(cycle du caribou, accidents clima-
tiques, etc.), d’autres sur des
facteurs culturels (imprévoyance
écologique, chasse excessive,
contacts avec les Euro-Canadiens).

La deuxieme partie de I'ouvrage
s’ouvre par une réflexion sur I'iden-
tité des Ahiarmiut. Ce terme est
relatif puisqu’il «peut servir a
n’importe qui parmi les Inuit Cari-
bous pour désigner ses congéneres
qui se trouvent plus a l'intérieur des
terres» (p. 236), mais l'auteur le
restreint a une population bien
précise, le groupe situé sur le cours
supérieur de la riviere Kazan et vers
le Lac Dubawnt, «entité socio-
démographique» (p. 266) relative-
ment permanente (territoire propre,
culture et adaptation écologique
distincte, spécificité dialectale,
tendance endogamique, sentiment
identitaire, etc.). Apres les difficultés
des années vingt, les Ahiarmiut
subissent de nouvelles famines dra-
matiques dans les années cinquante
et sont finalement évacués vers la
cote en 1957-58 par les autorités
canadiennes. Entre 1880 et 1915, a
leur apogée, ils constituaient un
groupe de 350-400 personnes avant
de diminuer a 200 en 1922 et de ne
compter plus que 58 individus au
moment de la déportation de 1957.
La période allant de 1920 a 1950 est
marquée par un isolement croissant
et les Ahiarmiut seront les derniers
a perpétuer le mode de vie des Inuit
Caribous.

L'exemple de la société ahiar-
miut montre que I’on ne peut en
aucun cas parler d’«un “présent
ethnographique” [qui] aurait perdu-
ré depuis la fin de la période préhis-
torique» (p. 361). Le projet de
I'auteur prend ici tout son sens: il
s’agit de documenter les change-
ments en écartant les simples

TSAIITSA 2.1997



166 COMPTES-RCNDUS

conjectures. Il établit fermement
que, bien que la présence sur la
toundra de groupes d’Inuit est attes-
tée a des époques anciennes, le
mode de vie continental des Inuit
Caribous s’est mis en place progres-
sivement au XIXe siecle avant de
disparaitre relativement rapide-
ment.

L'ouvrage est fort bien édité,
mais aurait gagné a ce que le style
purement académique de la these
soit quelque peu allégé. La lecture
est rendue parfois laborieuse par la
consultation des notes, souvent
surabondantes et situées a la fin de
chaque chapitre. Par ailleurs, le
lecteur reste un peu sur sa faim en
ce qui concerne I'organisation socia-
le et les modes de production des
Inuit Caribous. Néanmoins, outre
la contribution précieuse a 1'ethno-
histoire des Inuit, l'ouvrage de
Y. Csonka vaut par la richesse des
discussions méthodologiques.
L’auteur explicite les théories et
argumentations contradictoires qui
ont été produites dans la littérature
ayant trait aux Inuit et souligne avec
justesse la base ténue de certaines
constructions.

Alessandro Monsutti

TSANTSA 2.1997

DURET Pascal. 1996. Anthropologie
de la fraternité dans les cités. Paris:
Presses universitaires de France
(Le sociologue). 177 p. ISBN 2-13-
047533-7.

Les récentes images de l'actuali-
té, relayées par celles de la fiction
(comme dans le film La Haine de
Mathieu Kassowitz, 1995), contri-
buent a figer une certaine vision,
violente, douloureuse, de la réalité
telle qu’elle est vécue par les jeunes
dans les cités ou les quartiers dits
difficiles. Elles mettent particulie-
rement en évidence les figures
désormais familiéres des «grands
fréres», présentés comme étant les
mieux placés pour désactiver les
tensions dans ces quartiers et
relever le défi qu'y constitue 1'édu-
cation des jeunes.

S’interrogeant sur le bien-fondé
de telles représentations, Pascal
Duret a cherché a savoir qui sont
ces «grands fréres», dont les actions
font parfois aussi I'objet de sérieuses
controverses, et quel est leur role
dans les cités. Son ouvrage, issu
d’une recherche menée dans
plusieurs cités de la région parisien-
ne, propose une relecture extréme-
ment vivante du théeme des héros
de banlieues a I'ceuvre dans les
«nouvelles mythologies chevale-
resques» (p. 148) et offre en méme
temps une réflexion stimulante sur
la nature des liens sociaux dans les
cités.

Les «grands freres», a ne pas
confondre avec leurs homologues
les fréres ainés de la fratrie, se dis-

tinguent par le fait que leur influ-
ence et leur réseau d’action s’éten-
dent, au-dela de la famille, sur tout
le quartier; leur devoir est donc de
s’occuper non plus seulement de
leurs collatéraux, mais aussi, par
assimilation, des autres jeunes de
leur cité. Partant de cette définition,
I'auteur souleve un certain nombre
de questions: est-il encore légitime
de parler de parenté quand 'action
des «grands freres» dépasse le cadre
de leur propre fratrie? En quoi le
désir de prendre en charge les
jeunes vient-il soutenir ou concur-
rencer l’action des personnes
concernées, soit les parents, les en-
seignants, les animateurs? Quel type
d’aide les «grands freres» sont-ils
susceptibles de fournir et a qui?
Quel modele d’identification
offrent-ils aux plus jeunes?

Bien que les «grands fréres»
partagent entre eux un certain
nombre de traits communs, tels que
la force physique, la capacité de
faire respecter ses proches et par
extension sa cité, ainsi que 1'appar-
tenance a une famille nombreuse
marquée par l’absence ou une
défaillance du pere, Duret fait
remarquer a quel point ils different
les uns des autres du point de vue
de I'age, de I'origine et du parcours
scolaire notamment; toute tentati-
ve de faire entrer ces destins dans
un seul et méme moule devient
donc difficile.

L’action des «grands freres»
consiste a pouvoir intervenir dans la
vie des jeunes de leur cité, tant au
niveau de la famille qu’a celui de
I’école ou du quartier. Parmi les
diverses formes d’interventions
relevées — conseils personnalisés,
soutien affectif ou financier, assis-
tance a I'embauche, etc. — 'auteur
développe en particulier I'impor-
tance du rdle de médiateur des
«grands freres», qui s'imposent par
la comme des acteurs-clés du jeu



social dans la cité. Qu'il s’agisse de
discuter des autorisations de sortie
avec les parents, de résoudre un
conflit entre éléves et enseignants,
d’organiser la gestion d’un local
appartenant a la municipalité, le
recours aux «grands fréres» s’expli-
que par leur appartenance aux diffé-
rentes parties en présence et par
leur connaissance des problemes
rencontrés.

Comme le souligne Duret, nul
ne peut s'instituer «grand frere» du
jour au lendemain. Au contraire, la
légitimité des «grands freres» et
I'efficacité de leur action résultent
de I'engagement personnel dont ils
font preuve aupres des jeunes — ce
qui suppose un effort et une pré-
sence constants — et des sollicita-
tions dont ils sont I'objet de la part
des jeunes eux-mémes, des parents,
des enseignants ou des représen-
tants des pouvoirs publics. Alors,
champions du social et Robins des
Bois, les «grands freéres»? Pas tous,
a en croire Duret qui oppose aux
«grands freres insérés», partisans
du dialogue et de la régulation
sociale, le pole sombre des «bad
grands fréres», ces contre-modéles
naviguant entre mafia et copinage,
privilégiant la réalisation d’intéréts
personnels au détriment de I'action
collective et dont le prestige, aux
yeux des jeunes, repose essentielle-
ment sur I'argent facilement acquis.

Personnages originaux, opposés
parfois dans leur démarche, les
«grands freres» ne cherchent a se
substituer ni aux parents, ni aux
enseignants. Ils tentent simplement,
a leur maniere, d’aider les jeunes
pour leur permettre d’acquérir a
terme leur propre autonomie, et
pour certains, de réussir leur inser-
tion dans une société qui tend a les
stigmatiser et ot ils sont, davantage
que d’autres, exposés au risque de
I'exclusion.

S’inscrivant dans le prolonge-

ment de leur action au sein de la
famille, ou elle s’exerce pourtant
tres différemment, 1’action des
«grands freres» repose sur un fort
sentiment d’appartenance a la
communauté que constitue la cité,
elle-méme présentée comme une
grande famille. Caractérisée par une
proximité de fait et un véritable
attachement a leur cité plus que par
une solidarité de principe, cette
action rivalise parfois ouvertement
avec celle des animateurs et ques-
tionne l'efficacité des structures
d’encadrement des jeunes mises en
place par I’Etat. Forts du capital
symbolique acquis dans la cité,
certains «grands freres» tentent
alors de s’imposer comme des
partenaires indispensables, ceci au
profit de leur propre insertion, en
professionnalisant leur aide et en
devenant eux-mémes animateurs,
entraineurs sportifs, etc.

L'un des intéréts majeurs de cet
ouvrage réside, a mon sens, dans
I'étude de ce glissement, illustré par
plusieurs exemples concrets, qui
permet de montrer que le lien
communautaire, présenté comme
primordial dans les cités, est finale-
ment loin de se suffire a lui-méme et
cede progressivement la place a un
lien de nature civique. Entre frater-
nité familiale, communautaire ou
religieuse, et fraternité républicai-
ne, dont Duret souligne pourtant
bien a quel point elles ne cohabi-
tent pas sans tension, les «grands
fréres» dessinent ce que l'auteur
appelle une conception originale de
la citoyenneté. Jamais en tout cas, ils
n’auront aussi bien porté leur nom.

Caroline Hensinger

FABRE Daniel (dir.). 1996. L’Europe
entre cultures et nations: actes du
colloque de Tours, décembre 1993.
Paris: Ed. de la Maison des sciences
de 'homme. 342 p. (Ethnologie de
la France. Cahier; 10) (Regards sur
I'Europe). ISBN 2-7351-0719-1.

Au cceur des débats politiques
aussi bien que des revendications
dites ethniques ou nationalistes,
la question des identités émaille
nombre de discours dans les
sciences sociales. Mode identitaire
ou objet privilégié de I’anthropolo-
gie? Les articles de cet ouvrage,
actes du colloque Ethnologie et patri-
moine en Europe: identités et apparte-
nance, du local au supranational,
tentent de répondre a la question
par I'étude de plusieurs traditions
ethnologiques européennes, en
analysant la spécificité de leurs
méthodes et de leur objet: les identi-
tés régionales ou nationales en
Europe. D. Fabre releve, dans son
introduction, I'importance d’une
réflexion comparative, du fait de la
«crise du sentiment national» (p. 3)
qui sévit en Europe et qui implique
une définition de plus en plus cultu-
relle du patrimoine: celui-ci n’est
plus seulement composé d’«objets»
(monuments, sites, ...), mais égale-
ment de leur production et de leur
usage, ce qui fait dire a I'auteur que
«le patrimoine, c’est nous» (p. 3).
Ce changement va de pair avec une
nouvelle définition de l’autre en
termes de différence culturelle
irréductible, d’ou la nécessité d’une
réflexion globale, au niveau euro-
péen, du rapport entre patrimoine,

TSANTSA 2.1997



168 COMPTES-RCNDUS

identité et nation.

Dans la premiere partie, Identités
et patrimoines, les auteurs s’attachent
a rendre compte des différentes
politiques nationales du patrimoine,
tout en tentant d’analyser l'influen-
ce de l’ethnologie dans le proces-
sus de fabrication de ce dernier. Ils
réprouvent également la fréquente
absence de professionnalisme d"une
ethnologie peu critique et dont le
manque de perspectives compara-
tives a conduit a des études plus
descriptives qu’analytiques. Toute-
fois, eux-mémes n’échappent pas
toujours a ce biais, certaines contri-
butions n’allant guere au-dela de la
description linéaire.

Deux articles intéressants sont
consacrés a la France. C. Bromber-
ger expose les raisons de la margi-
nalisation de I'ethnologie endogene
jusque dans les années soixante-dix,
alors que K. Pomian retrace 1'his-
toire du patrimoine a partir du XIXe
siecle. Tous deux mettent en lumie-
re le lien entre le rapport a ce patri-
moine et la conception de la nation.
Pendant italien de ces études, bien
que de moins bonne qualité, la
contribution de P. Clemente étudie
le manque de légitimité du patri-
moine ethnologique dans son pays.

L'ethnologie espagnole est égale-
ment représentée: L. Prats examine
le processus d’élaboration d’une
identité catalane essentiellement
définie par la langue et J.L. Garcia
expose diverses lois nationales
visant a définir le patrimoine ethno-
logique. Ces auteurs critiquent la
réification des identités régionales a
laquelle les ethnologues ont large-
ment contribué par la mythification
d’un patrimoine fondé sur la cultu-
re traditionnelle et populaire.

Nous conduisant au Nord de
I'Europe, M. Maure aborde l'identité
norvégienne a partir des deux héros
fondateurs de la nation: le paysan et
le Viking. Dans la Norvege du XIXe

TSATITSA 2.1997

siecle, ces figures engendrent un
intérét marqué respectivement pour
le patrimoine rural et archéologique,
qui constituent les matériaux de la
construction et de la mise en scéne
d’une identité et d’une culture
nationales. Pour sa part, I. Chiva
montre, a travers différents
exemples européens, les biais d'une
ethnologie trop fascinée par les
traditions essentialisées.

La deuxieme partie, Figures de
Uappartenance et lien national, présen-
te des contributions hétérogenes et
parfois difficiles a mettre en relation.
Si certaines, plus théoriques ou ana-
lytiques, permettent une réflexion
globale sur les identités nationales,
d’autres restent trés descriptives,
voire méme en marge du sujet, ce
qui prive cette partie d’une réelle
unité. Seule constante, 1’apologie
manifeste d’une anthropologie
européenne des faits nationaux.

Dans un article treés riche,
D. Fabre se demande si I’ethnolo-
gie est un savoir justificatif servant
a naturaliser la nation ou un lieu
de débat sur les théories de la
nation. Apres avoir retracé les
positions de Mauss et Van Gennep,
il propose trois approches perti-
nentes de la nation: en étudiant la
construction d"une culture nationa-
le a travers I'«<invention» de la tradi-
tion; en abordant les classements
sociaux qui produisent I'étranger;
en rendant compte de la transcen-
dance instaurée par la nation.
A. Zempléni se pose, peu ou prou,
la méme question de départ, mais,
apres avoir longuement exposé les
spécificités du cas hongrois, il en
arrive plutdt a questionner la diffé-
rence entre patriotisme et natio-
nalisme.

J.-F. Gossiaux propose une
analyse intéressante des stratégies
identitaires valaques en termes
d’ethnicisme (valorisation de 1’eth-
nie comme source de valeurs et

principe d’action). Ces stratégies
constitueraient moins un exemple
de revendication nationaliste qu'une
réponse a la mondialisation de
I’économie et a I'ouverture des fron-
tiéres: les Valaques visent en effet
la reconnaissance d’une identité
transnationale et la création d'un
réseau relationnel «qui doivent leur
permettre d’entrer de plain-pied
dans le capitalisme du vingt et
unieme siecle» (p. 198).

Enfin, P. Centlivres discute de la
pertinence de différents clivages
censés structurer la société suisse et
rendre compte de son pluralisme
alors que D. Comas d’Argemir,
s’appuyant sur 1'exemple catalan,
mene une réflexion sur les méta-
phores généalogiques et naturalistes
utilisées pour représenter 1'appar-
tenance sociale. H. Tambs-Lyche
essaie quant a lui de montrer que les
théories de I'ethnicité de Barth sont
intrinsequement liées a 1’ethos
norvégien.

La derniére partie de cet ouvra-
ge, La production sociale de I'étranger,
est principalement centrée sur la
construction des frontieres permet-
tant de définir I'altérité et sur la
production des rhétoriques d’exclu-
sion aussi bien a I'égard des étran-
gers de l'intérieur (catégories
sociales dévalorisées) que de I'exté-
rieur (non nationaux). Nous avons a
nouveau affaire a des articles tres
hétérogenes, certains s’attachant a
décrire la situation actuelle alors
que d’autres ont une approche plus
historique (G. et S. Arlettaz a propos
de la politique suisse face aux
immigrés entre 1880 et 1914) ou
partent d'un questionnement diffé-
rent de 1"altérité, a 'instar de
C. Gallini, qui prend prétexte des
bibelots tronant dans son salon pour
analyser le rapport que la société
occidentale entretient avec les objets
exotiques qu’elle consomme en
masse.



Par ailleurs, certains articles
permettent une réflexion féconde
sur les méthodes indispensables a
I’étude critique des constructions
de l'altérité en Europe. G. Althabe,
notamment, propose une analyse
originale de la xénophobie a partir
des populations qui se considerent
comme autochtones et non pas, a
I'instar de la majorité des recher-
ches, centrée sur les étrangers. Il
retrace les processus de production
d’«acteurs symboliques fixés en
poles négatifs» (p. 216), a savoir les
minorités exclues du champ des
échanges et de la communication.
Ce processus aurait débuté avec la
scission, durant les 30 glorieuses,
entre la majorité de la population
impliquée dans la conquéte sociale
et économique et ceux qui étaient
évincés et dont il convenait de se
démarquer. L’auteur montre ensui-
te comment, avec l'intégration des
immigrés et la crise économique,
on assiste a un déplacement de cette
frontiere symbolique, qui exclut
désormais les étrangers, et a une
lecture ethnique de I’accroissement
de la pauvreté et de la précarité. I
analyse la production de I’étranger
comme réponse neutralisant la
fracture sociale interne (basée
principalement sur 'emploi), car en
lieu et place de penser l'autre en
terme social, on le pose en terme
ethno-culturel. De fait, il critique la
position parfois délicate des ethno-
logues qui se trouvent confinés a
étudier les SDF comme autrefois les
sociétés exotiques, tant ils sont
parfois «piégés dans leur savoir ott
comprendre la différence c’est aussi
la produire» (p. 225). Il s’agit la d'un
article riche, dont I'un des mérites
est de placer la question de I'exclu-
sion dans un contexte social et
politique plus large que celui du
racisme anti-immigrés. Dans la
méme veine, V. Stolcke examine les
racines sociales des rhétoriques

politiques contemporaines de la
France et de la Grande-Bretagne,
montrant comment 1’altérité, autre-
fois construite sur l'inégalité des
races, est aujourd’hui traduite en
termes de différences culturelles.

A travers une fine analyse des
stratégies de démarcation entre les
deux sociétés allemandes réunifiées,
W. Kaschuba rappelle que ni la
langue ni le passé communs ne
garantissent une identité collective
partagée. Il souligne I'asymeétrie du
dialogue entre Allemands de I'Est
et de 'Ouest, puisque celui-ci passe
avant tout par le discours officiel et
les médias, ce qui favorise les sté-
réotypes et les généralisations. Cette
situation, propice a la violence
symbolique et physique, 1égitime la
construction de la différence en
termes culturels et I'exclusion socia-
le qui en découle. L’auteur conclut
en s'inquiétant de cette propagation
du «nationalisme comme racisme
culturel» (p. 278).

Moins stimulants, ’article de
P. Williams argue que les traits
culturels tsiganes sont issus
d’emprunts a d’autres populations
et celui de V. Karady, apres un
rappel (trop?) général des éléments
constitutifs de ’antisémitisme
chrétien, s’attache a décrire les
fonctions sociales de I’antisémitis-
me actuel en Europe centrale.

En guise de conclusion, I. Chiva
propose une réflexion sur la consti-
tution d'un champ conceptuel et
institutionnel propre a I’ethnologie
de I'Europe. Apres avoir esquissé
les difficultés d’une telle ethnolo-
gie (langues différentes, abondan-
ce de concepts, absence de vue
d’ensemble, ...), il opére un rapide
survol des organismes supranatio-
naux actuels. Il insiste sur la néces-
sité d’une réflexion commune
— grace a des rencontres fréquentes,
des publications collectives — afin
de réduire les divergences entre les

REZENSIONN 169

écoles nationales en matiere
d’objets, de concepts, d’épistémo-
logie, voire d’idéologie.

On l'aura constaté, cet ouvrage
est riche en apports aussi bien
théoriques qu’empiriques. Toute-
fois, si certains articles sont nova-
teurs et proposent de précieuses
pistes de réflexion, d’autres restent
«empétrés», pour reprendre le terme
de D. Fabre (p. 116), dans une
ethnologie descriptive, a visée lo-
cale. En outre, et peut-étre est-ce dit
a la volonté de poser les fondements
d’une anthropologie «européaniste»
qui puisse rivaliser avec ses sceurs
américaniste ou africaniste, le senti-
ment de l'urgence est si prégnant
qu’il me semble presque entendre
Malinowski, dans les premiéres
lignes de ses Argonautes du Pacifique
occidentall, justifier la scientificité
des méthodes qu’il proposait par
l'urgence de I'étude des sociétés
exotiques! Nombre d’articles réite-
rent en effet, en différents termes,
I'idée de la nécessité pressante et
de la légitimité d’analyser les faits
nationaux européens par une
démarche anthropologique critique
et comparative. Cet ouvrage n’en
constitue pourtant pas un premier
aboutissement, en ce sens qu’il
présente plus une juxtaposition
d’articles composites qu'un réel
travail comparatif. Les conseils
pronés par maints auteurs restent
donc encore a mettre en ceuvre...

Christine Pirinoli

1 B. Malinowski. 1989 (1922). Les Argonautes
du Pacifique occidental. Paris: Gallimard.

TSATITSA 2.1997



170 COMPTES-R&NDUS

Littérature haitienne: Frankétien-
ne le protéiforme

Au printemps dernier, a La
Chaux-de-Fonds, une quinzaine
culturelle permettait au public de
mieux faire connaissance avec la
culture haitienne: arts plastiques,
cinéma, théatre et littérature de I'ile
y étaient présentés, a I'occasion de la
remise du Prix littéraire de la Ville
de La Chaux-de-Fonds et de la
revue [vwa]l.

Haiti, rappelons-le, est considéré
comme le pays le plus pauvre
de 'hémispheére nord; la misere y
est une constante, de méme que
I'incurie et la rapacité des pouvoirs
successifs, comme des classes diri-
geantes locales. Corollaire de cet
état de dégradation économique et
sociale: I'’analphabétisme, estimé a
quelque 85% de la population. Si
I'on ajoute a ce constat le fait que
sur les 15% d’alphabétisés, une
majorité ne domine que le créole
haitien, on peut se rendre compte
du faible lectorat potentiel pour les
auteurs écrivant en francais. De
surcroit, le prix du livre (un roman
cotite fréquemment plus d’'un sa-
laire mensuel moyen) acheve de
le rendre inaccessible pour beau-
coup de lettrés. Cette situation, que
les écrivains haitiens tentent sans
cesse de modifier, pése d’un poids
énorme sur les conditions de pro-
duction de leurs ceuvres.

Une autre caractéristique d'Hai-
ti est la répression politique. En
effet, si une certaine liberté d’expres-
sion, fragile, prévaut depuis quel-
ques temps, cette détente, on le sait,
succéde a des décennies d'une

TSATITSA 2.1997

féroce dictature (celle des Duvalier)
et a une période de coups d’Etat
sanglants.

Dans ce contexte, beaucoup
d’écrivains haitiens ont été
contraints a I'exil, ou l'ont choisi.
D’ou I'existence d’une importante
littérature de la diaspora qui
conjugue la liberté retrouvée, la
dénonciation de la situation insulai-
re et les douleurs de I'exil (René
Depestre, Emile Ollivier ou Jean
Meétellus, mais encore Jean-Claude
Charles, Louis-Philippe Dalembert,
Roger Dorsinville, Gérard Etienne,
Dany Laferriere, Stanley Péan,
Anthony Phelps...).

Certains pourtant sont restés,
comme René Philoctete (décédé en
1995), Jean-Claude Fignolé, Lyonel
Trouillot ou Rodney Saint-Eloi.
Parmi eux, Frankétienne est une
figure a la fois singuliere et emblé-
matique. De lui, on a pu écrire qu'il
était «arc-bouté a sa terre natale»2.
De fait, s'il voyage beaucoup depuis
une dizaine d’années, il n’est jamais
sorti de son ile durant plus de
cinquante ans. Et pendant toutes les
années de la dictature, il fut selon
beaucoup de ses confreres «la seule
voix libre», avec son ami le poete
Philoctete. Lui-méme d’ailleurs
s’étonne d’avoir traversé la barbarie
sans subir d’arrestation, bien que
certains de ses textes aient été inter-
dits. Peintre, chanteur, comédien,
poéte, dramaturge, romancier,
Frankétienne, né en 1936, a derriére
lui une ceuvre abondante (prés
d’une vingtaine de livres) et protéi-
forme, qui fut toujours, au-dela de
la liberté formelle qui la caractérise,
en prise avec l'histoire d’Haiti; mais
le fait d’étre resté au pays lui
rendant impossible une dénoncia-
tion directe (telle qu’elle a pu se dire
en diaspora), il lui a fallu perpé-
tuellement s’exprimer de fagon
biaisée. Ajoutons a cela une véri-
table passion de la langue, et 'on ne

sera guere surpris de la richesse
symbolique et verbale de cette
ceuvre baroque... non plus que de sa
difficulté: I'écriture de Frankétienne,
enrichie de vocabulaire et de
proverbes créoles, est truculente,
sombrement jubilatoire, pleine de
néologismes, saturée et polypho-
nique; elle bouleverse surtout tota-
lement, pour la premiere fois en
Haiti, les conventions du récit tradi-
tionnel, héritées du XIXe siécle
frangais, et encore respectées par
des auteurs comme J.-S. Alexis ou
J. Roumain. Selon H. Bouraoui, cette
«aventure [...] tente de trouver et
de fonder une nouvelle esthétique
correspondant a 'anarchie cultu-
relle dans laquelle il vit»3. Quant a
M. Laroche, il y voit «le défi [...] de
relancer par la seule force du lan-
gage le mouvement d’une histoire
qui piétine sur place»4. Sur le plan
thématique, le lecteur sera frappé
par la constance des themes de l'exil
intérieur et de ’enfermement, et
I’articulation du dehors et du
dedans.

Mais c’est une autre singularité,
linguistique, que je voudrais signa-
ler dans le travail de Frankétienne.
En effet, cet écrivain utilise depuis
longtemps les deux langues hai-
tiennes: le créole et le francais. C’est
ainsi qu’on a pu considérer Dézafi
(traduit ensuite par 'auteur sous le
titre de Les Affres d’un défi), paru en
1975, comme «le premier roman
haitien, au sens fort du terme»5.
Mais ce rapprochement avec son
peuple restait insuffisant, car seule
la barriere linguistique était fran-
chie: demeuraient celles de 1’anal-
phabétisme et de I'indigence. C’est
la raison pour laquelle, des la fin
des années soixante-dix, la partie
créole de son ceuvre s’est tournée
vers le théatre. Selon l’auteur, il
s’agissait ainsi d’emprunter la «voie
royale» pour s’adresser directement
a tous les Haitiens, méme analpha-



betes, «pour court-circuiter 'incom-
préhension entre les écrivains et le
peuple. Comme en plus c’est un
théatre trés esthétiquement préparé
et moulé a partir des exigences de
la modernité, en plus d’étre un
théatre politique et didactique, je
peux me faire comprendre des plus
humbles». Et de fait, ses pieces
semblent avoir joué un role tres
important dans le pays, au point
d’inquiéter le pouvoir. Ainsi Kasele-
z06, structuré en trois tableaux, et
selon trois niveaux d’interprétation
de la thématique de la délivrance:
délivrance de la femme, de la nation
haitienne, et de ’'Humain dans son
ensemble. Lorsqu’il en a donné une
traduction en frangais, 1'écrivain a
pourtant conservé le titre créole;
peut-étre dans le but de maintenir
une polysémie révélatrice; car
«kaselezo» ne signifie pas «briser
les 0s», ainsi que I'entend un franco-
phone, mais «rompre la poche des
eaux»: la symbolique de 'accou-
chement, de la libération, se super-
pose ainsi a celle de la répression. Il
est d’ailleurs remarquable que
certaines phrases, de méme que des
chants, subsistent en créole au sein
de la version traduite, affirmant par
le méme geste la richesse du métis-
sage et la portée sociale du choix
de la langue. Mais ce qui frappe
dans Kaselezo, c’est que Frankétien-
ne parvient a éviter le danger qui
guette tout théatre de ce type, a
savoir 'annulation de la forme par
I'urgence du dire; car ici, I'interpré-
tation politique ne peut s’opérer
sans le passage a une interprétation
symbolique plus globale. L'écrivain,
fort conscient de ce danger, déclare
d’ailleurs: «chez nous et dans les
pays sous-développés, on dit trop
souvent qu’il faut étre a la hauteur
des masses, c’est-a-dire se ravaler
a produire des ceuvres de bas ni-
veau pour que n’importe quel
débile puisse comprendre. Non, le

peuple arrive a percevoir des choses
complexes que les intellectuels
ignorent»”. Cette exigence, ce refus
de la facilité, n’est-ce pas I'honneur
de l'écrivain, surtout lorsque sa
parole s’éleve «Face aux Verrous»8?

Pascal Antonietti

1 [owa] (La Chaux-de-Fonds) 24, hiver 1996-
1997, 176 p.

2 Bernard Magnier, «"Hommes de plein
vent”, “mere solitude” et “fils de misere”,
”femmes-jardin”, “arbres musiciens” et
autres “fleurs d’insomnie” (bibliographie
haitienne sélective et commentée)», [vwa]

(La Chaux-de-Fonds) 24, 1996-1997, p. 27.

3 «Frankétienne écrivain haitien», Dérives
(Montréal) 53-54, 1987, p. 94.

4 ibid., p. 108.
5 ibid., p. 6.
6 ibid., pp. 127-163.

7 Quelques autres ouvrages de Frankétienne:
Miir a crever, 1968; Ultravocal, 1972; L'oiseau
schizophone, 1993, tous aux éditions Spirale,
Port-au-Prince.

8 Recueil d’Henri Michaux.

REZENSIONCN 171

GATES Hill. 1996. China’s Motor:
A Thousand Years of Petty Capita-
lism. Ithaca, NY: Cornell Universi-
ty Press. 326 p. ISBN 0-8014-3143-3.

«La bureaucratie chinoise», nous
dit Clifford Geertz en 1979, «a forcé
les sciences sociales a repenser la
notion de pouvoir»1. Cette déclara-
tion n’est restée qu’a moitié vraie
jusqu’a la publication, vingt ans
plus tard, de China’s Motor de
I’anthropologue américaine Hill
Gates. Avec cet ouvrage, le yin de la
bureaucratie chinoise rencontre
enfin son yang, le petty capitalism
chinois (terme qu’on pourrait
traduire par «petit capitalisme» sur
le modeéle de «petite bourgeoisie»).
C’est la combinaison de ces deux
forces, unies dans une dialectique
tenace, qui a permis a la Chine de
résister, non pas inchangée mais
intacte, au double affront de I'impé-
rialisme et du capitalisme occiden-
taux.

Avant de nous pencher sur son
argument principal, disons le
d’emblée: ce livre est un véritable
tour de force. Partant d'une perspec-
tive néo-marxiste, Gates réussit a
brosser un tableau de mille ans
d’histoire chinoise, qui synthétise
toutes les thématiques majeures,
pour arriver a une explication aussi
concise que convaincante de la
particularité de la civilisation chinoi-
se et de sa place dans la gamme des
civilisations humaines. En plus,
pour un public européen, ce livre
ouvre les portes d’une tradition
d’anthropologie matérialiste qui
reste quasiment inconnue en dehors
des Etats-Unis. Mais l'importance

TSATITSA 2.1997



172 COMPTES-R©NDUS

de China’s Motor déborde aisément
les seuls champs de 1’anthropolo-
gie ou de la sinologie: c’est un livre
qui peut étre lu avec profit par tous
ceux qui s'intéressent a la montée en
puissance de I'idéologie capitaliste,
au role de la parenté et de celui des
femmes dans le développement
économique, et, bien entendu, a
I’étude du pouvoir en sociologie
comparative. Signalons encore un
mérite: ce livre est écrit dans un
langage parfaitement clair, avec
parfois un soupgon de lyrisme mais
pas un seul mot de jargon scienti-
fique.

La these centrale de Gates est
clairement explicitée dans les
chapitres introductifs. La civilisa-
tion chinoise a été structurée, depuis
au moins mille ans, par deux
«modes de production» radicale-
ment différents: I'économie «tribu-
taire» gérée par 'Etat (le tributary
mode of production) et le systeme de
production des marchandises géré
par les corporations lignageres (le
petty capitalist mode of production).
Un mode de production, dans I'ana-
lyse de Gates, est un systéme
comportemental et symbolique qui
sert a transférer un surplus de
richesse d’une classe moins puissan-
te a une classe plus puissante.

«For a thousand years in the
late-imperial tributary mode, a class
of scholar-officials has transferred
surpluses from the various producer
classes (peasants, petty capitalists,
laborers) to themselves by means
of direct extraction as tribute, taxes,
corvée, hereditary labor duties, and
the like. In the private markets that
flourished in China from the Song
forward, free producers transfer-
red any remaining surpluses among
the commoner classes by means
of wage labor and a hierarchical
kinship / gender system. China pro-
vides the type case of petty capi-
talism because of its exquisite

TSATITSA 2.1997

integration of kinship and gender
systems within state control» (p. 7,
souligné par Gates).

Cette these apporte aux études
de la société chinoise trois éléments
peu développés auparavant. Elle
nous rend attentifs d’abord aux
structures économiques, et non plus
uniquement politiques et idéolo-
giques, qui soutenaient le pouvoir
bureaucratique. Elle nous oblige
ensuite a prendre en compte 1'im-
portance du travail proto-industriel
fait par les femmes, surtout dans
les domaines de I'élevage des vers a
soie, de la filature et du tissage.
Enfin, elle clarifie une vieille
question des études chinoises dont
la résolution devient particuliére-
ment intéressante (et intéressée)
dans la conjoncture actuelle, celle
de l’existence d’un capitalisme
indigene avant le contact avec
I'Occident. En distinguant claire-
ment le petty capitalism, dépendant
des structures d’exploitation a I'inté-
rieur de la famille, du capitalisme a
proprement parler, Gates démontre
que ce dernier n’a existé en Chine
qu’a partir de la fin du XIXe siecle,
et ce dans des proportions limitées.

Le «mouvement dans le syste-
me», titre du troisiéme Chapitre, a
plusieurs sources. D’abord dans le
fait que les acteurs sociaux ont un
certain nombre de choix a leur dis-
position, a cause, justement, du
double systeme économique auquel
ils ont a faire face. Dans une belle
formule, Gates nous rappelle que:
«Like all of us, the Chinese have
shaped their own history, but not
under conditions of their own
choosing» (p. 3). Deuxieme élément
dynamique: la vision expansionnis-
te du mode de production tributai-
re qui cherche a extraire toujours
plus (impdt, travail forcé, rente,
service militaire) de la population.
Pour répondre a ces demandes — et
c’est 1a la troisieme source de dyna-

misme — la population n’avait pas
d’autre choix que d’augmenter le
nombre d’enfants dans chaque
famille, mettant ainsi le pays sous
de constantes pressions démogra-
phiques. Que la Chine ait réussi,
depuis la dynastie des Song, a
maintenir constante la quantité de
nourriture par personne, tout en
quadruplant sa population, montre
bien I'immense potentiel de
«développement» de I'économie
chinoise impériale.

Dans les six chapitres qui sui-
vent, Gates démontre comment
I’édifice théorique qu’elle a érigé
contribue a clarifier certaines thé-
matiques classiques de I'anthropo-
logie de la Chine. Pour n’en citer
que quelques-uns: I'hétérogénéité
géographique des formes d’orga-
nisation sociale; le haut degré de
commercialisation (qui ne donna
pourtant pas naissance a une indus-
trialisation ni a la montée en puis-
sance d’une classe marchande); la
cohabitation de structures ligna-
geres fortes avec un Etat résolument
centralisé; et enfin des pratiques
religieuses populaires qui divini-
saient les serviteurs du systéme
tributaire, tout en les traitant selon
le modele petty capitalist égalitaire.
A toutes ces problématiques,
I'’auteure apporte une lecture nou-
velle, toujours méticuleuse, parfois
brillante.

Dans les deux derniers chapitres,
Gates applique sa grille d’analyse
a I'histoire récente des deux répu-
bliques chinoises. Contre 1’opinion
recue, elle montre la forte emprise
de I'économie tributaire a Taiwan, et
la faible présence du capitalisme a
proprement parler. Par contre,
Taiwan est un haut lieu du petty
capitalism, raison de son dynamisme
extraordinaire mais aussi de la
persistance de modes d’organisa-
tion qualifiés le plus souvent de
«traditionnels». Sa lecture de 1'évo-



lution récente de la Chine populaire
est tout aussi iconoclaste. Elle repose
sur une description détaillée de la
maniere dont les mécanismes tribu-
taires se sont approprié la politique
proprement socialiste du début des
années cinquante, et comment, avec
les réformes économiques des
années quatre-vingts, 1'Etat s’est a
nouveau orienté vers des structures
petty capitalist pour résoudre les
problémes qui en résultaient.

1l existe plusieurs critiques qu’on
peut adresser a China’s Motor.
D’abord, certaines lacunes. Pour ma
part, jaurais aimé que l’auteure
traite directement de la question des
guanxi, véritable systeme socio-
économique de relations personna-
lisées, qui joue un rdle central, me
semble-t-il, dans I’analyse méme de
l"auteure, en liant la classe des
«serviteurs de 1’Etat» a la vaste
classe des «roturiers». Vient ensuite
le probléme de la généralisation.
Face a des généralisations analy-
tiques de la taille de celles de Gates,
il y a, bien évidemment, maintes
exceptions. Mais, la difficulté la plus
importante est celle d'un certain
immobilisme dans le scheme dialec-
tique tributaire/petty capitalist mis
en évidence par Gates. S5i Gates est
toujours plus du coté de la conti-
nuité que du changement dans ses
interprétations du monde chinois,
c’est le résultat d’une approche
matérialiste qui aborde des
domaines tels que le droit, I'art ou la
philosophie comme autant d’épi-
phénomenes discursifs. Mais c’est
précisément dans ces domaines
— que les marxistes traditionnels
qualifieraient de superstructuraux —
que nous pouvons constater une
évolution du discours, tant en Chine
que dans le monde entier, qui risque
a son tour de provoquer des chan-
gements réels au niveau matériel
des modes de production. Pour en
citer quelques-uns, pensons au

discours des droits de I'homme ou
au vaste édifice juridico-rhétorique
du commerce international. En
voulant, par exemple, entrer le plus
vite possible dans I'Organisation
mondiale du commerce, la Chine
poursuit, pour des raisons plus
«superstructurales» (la réputation
international) que matérialistes, une
politique qui promet d’ébranler, tout
au moins temporairement, I'imper-
turbable dialectique tributaire/ petty
capitalist. Est-ce que «le systeme»
que Gates nous dévoile si admi-
rablement sera assez fort pour résis-
ter a ce nouveau défi? C’est une
question difficile mais importante
que Gates ne pose pas. A cet égard,
les mille ans passés de l'histoire
chinoise sont sans doute plus
lisibles que les cinq ans a venir.

Ellen Hertz Werro

1 «Suq; the bazaar economy in Sefrou», in:
C. Geertz, H. Geertz, L. Rosen (eds), Meaning
and Order in Moroccan Society, p. 124.
Cambridge: Cambridge University Press.
1979.

REZENSIONECN 173

GEERTZ Clifford. 1996. Ici et la-bas:
I'anthropologue comme auteur. Paris:
Métailié. 152 p. (Legons de choses).
ISBN 2-86424-219-2.

Publié en 1988, primé en 1989
par The national book critics circle
award for criticism, I’ouvrage de
Clifford Geertz s’est trop fait atten-
dre en frangais!. De I’édition amé-
ricaine a sa traduction, seul le
sous-titre évoque encore clairement
la problématique du livre: «I’anthro-
pologue comme auteur».

Au cceur du débat postmoder-
ne et déconstructionniste des années
quatre-vingts, I’'ouvrage de Geertz
venait en quelque sorte suspendre
les positions les plus extrémistes de
certains anthropologues américains.
Pastiche de Writing Culture ou de
Anthropology as Cultural Critique?, le
livre de Geertz nargue, sur leur pro-
pre terrain «textuel», les J. Fabian,
J. Clifford, V. Crapanzano, S. Tyler,
J. Ruby, et autres. Ce que Geertz
pointe derriere ses attaques est ce
qu’il considére comme le manque
majeur de I'anthropologie postmo-
derne: manque que l'on qualifierait,
dans la tradition francaise, de
«défaut de style». En fait, au-dela
des questions de stratégies dicur-
sives, de littérature et d’auteur, ce
qui transparait en filigrane est une
véritable philosophie du style
anthropologique.

La problématique de l'auteur,
que Geertz résume par le concept
non pas d’«autorité» mais de
«signature», hante 1'anthropologie
depuis sa naissance. Sous une forme
déguisée, elle s’inscrit au cceur de la

TSATITSA 2.1997



174 COMPTES-R&NDUS

perpétuelle discussion épistémo-
logique entre subjectivité et objecti-
vité. La relation entre le texte et
l’auteur est subordonnée de ma-
niere simpliste a celle de I'observé et
de I'observateur. Au travers de la
description ethnographique par
exemple, la problématique du
discours anthropologique, par un
empirisme extréme, n’a trop
souvent plus lieu d’étre lorsque les
problemes d’ordre méthodologique
de la pratique de terrain en viennent
a étre considérés comme les seuls
processus de connaissance en jeu.
Pour Geertz ce n’est évidemment
pas aussi simple. Littéraire ou scien-
tifique, le discours anthropologique
ne cesse d’osciller entre deux
conceptions du langage: praxis ou
moyen. «L'hésitation qui se mani-
feste en termes de signature par la
question jusqu’oli, et comment,
s'impliquer dans le texte, se mani-
feste en termes de discours par la
question jusqu’oti, et comment, le
composer imaginairement» (p. 27).
Geertz illustre son propos par
une lecture singuliere de quatre
«personnalités», quatre figures
tutélaires de 1’anthropologie mo-
derne: un «mandarin parisien», un
«professeur oxfordien», un «Polo-
nais errant» et une «intellectuelle
new-yorkaise». Il faut bien stir lire
ces quatre portraits. Les angles
d’attaque, les coups de griffes ne
sauraient se résumer; le ton et sur-
tout le style sont inimitables. Geertz,
en Saint-Simon d’Amérique, décor-
tique au scalpel les stratégies dis-
cursives, la rhétorique, les effets de
style de Claude Lévi-Strauss,
Edward E. Evans-Pritchard, Bronis-
law Malinowski et Ruth Benedict.
Mais au-dela de son insolence et de
ses irrévérences, ce que traque
Geertz, derriere le portrait, demeu-
re le discours anthropologique.
Résumer Lévi-Strauss par Tristes
tropiques pourrait passer pour un

TSATITSA 2.1997

exercice scolaire. Mais Geertz releve
la gageure et, en une dizaine de
pages, intégre, de maniere effron-
tée, le «pourquoi» d"un livre dans
un «comment écrire». Récit de
voyage, ethnographie, manifeste
philosophique, pamphlet réfor-
miste, texte symboliste, Tristes
tropiques est pour lui le texte multi-
forme par excellence qui figure les
genres du discours anthropolo-
gique, mais surtout résume d'une
facon déconcertante le structuralis-
me. 1] établit son origine sensorielle
et met en lumiere la «tentative
symboliste de transformer les
images immédiates en signes
absolus» (p. 50) qui permet a Lévi-
Strauss d’élaborer «une métaphy-
sique formaliste de I'étre, jamais
exprimée mais toujours suggérée,
jamais écrite mais toujours mise en
évidence» (p. 51). Pourtant, la
relation de Geertz au texte de Lévi-
Strauss reste oblique, distante,
parfois réductrice; mais cet éloigne-
ment apparent est en fait un rappro-
chement qui interroge une certaine
conception de l'anthropologie: «Le
message ultime de Tristes tropiques,
et de I'ceuvre qui se déploie a partir
de lui, est que les textes anthropo-
logiques, comme les mythes et les
mémoires, existent moins pour le
monde que le monde n’existe pour
eux» (p. 54).

Avec Evans-Pritchard et ce que
d’aucuns ont appelé son «réalisme
ethnographique», Geertz affronte
un style qui déconcerte par sa lim-
pidité, sa désinvolture et son
assurance ou se décele, «sous une
apparence tres élaborée de simpli-
cité», un «discours fondé sur un
“bien entendu” implicite» (p. 65)
qui «cherche a annuler I'étrangeté
d’idées, de sentiments, de pratiques,
de valeurs bizarres [...] non pas en
plagant ces représentations cultu-
relles fantasques dans un ordre
formel universel, mais en les pré-

sentant sur ce méme ton égal de
“bien entendu” qui sert, lorsqu’on
est qui il est, a parler de ses propres
valeurs, pratiques et sentiments.
Tout a fait apte a exclure, cette stra-
tégie est dans le ton, les présuppo-
sés et les jugements qu’elle projette,
tout aussi apte a inclure, et fait en
réalité les deux en méme temps»
(p. 74). Chez Evans-Pritchard, au
contraire de Lévi-Strauss, aucune
trace de tourment, l'autre est 13, ni
inaccessible ni énigmatique. Mais
comme dans Tristes tropiques, «la
facon d’exprimer est ce qui est
exprimé» (p. 73). Par son style inten-
sément visuel, Evans-Pritchard
s’attache a réduire les altérités,
convaincu que ce qui distingue ne
compte peut-étre finalement pas
beaucoup. Comme le résume
Geertz, «le probléme est peut-étre
moins le vrai que le réalisable»
(p. 75).

L’angoisse malinowskienne
inaugure, dans le monde anthro-
pologique, I'ére contemporaine de
la conscience malheureuse et de
la désillusion, une sorte de deuil du
monde. «L'effondrement de l'assu-
rance épistémologique (et morale)
commence, malgré ses fanfaron-
nades, avec lui [...] et se prolonge
aujourd’hui par un effondrement
similaire de l'assurance dans I'expo-
sition des faits, laquelle produit un
déluge de remedes plus ou moins
désespérés» (p. 29). En quelques
pages heureuses, ot il dresse 'état
de santé de I'anthropologie postmo-
derne — qui selon lui souffre
d’«hypocondrie épistémologique»,
Geertz, dans une perspective ot la
figure de Malinowski sert de point
de fuite, met en lumiere la difficulté
de I'expérience de terrain, la tension
entre la prétention a effacer la
distance sur place et I'ambition de
la rétablir radicalement dans la
théorie. «Le probleme, reformulé en
termes aussi simples que possible,



consiste a présenter le processus de
la recherche dans le produit de la
recherche» (p. 87). Ce faisant, Geertz
remet en cause de maniére plus ou
moins définitive un mythe de la
méthode anthropologique. Contra-
diction dans les termes, «l’observa-
tion participante» est pour lui un
veeu pieux plutdt qu'une méthode
de recherche. Son usage est prin-
cipalement rhétorique mais pose
en fait un dilemme littéraire qui
a torturé toute une génération
d’anthropologues américains: la
«description participante» qui ne
cesse d’inscrire au coeur de I'ceuvre
ethnographique les indices — stig-
mates pour certains — du journal ou
de la confession. «Ecrire des textes
ethnographiques “du point de vue
des indigeénes” symbolisait pour
Malinowski l'espoir de se transcen-
der soi-méme. Pour nombre de ses
héritiers les plus fideles, cette
position symbolise la crainte de
s’abuser soi-méme» (p. 30).

Si «les portraits schématiques et
les jugements a l'emporte-piece»
(p- 30) de Benedict sont similaires a
une tradition qui remonte a Montes-
quieu et qui fait de la juxtaposition
ou de l'inversion du familier et de
I’exotique une maniere d’aboutir a
un relativisme certain, Geertz
suggere que ce résultat n’est pas
issu d'un travail de terrain ou d'une
théorisation. Cette espece d’«auto-
indigénisation» (p. 108) est chez
Benedict le résultat stylistique d'une
volonté de «rendre général dans les
implications ce qui est singulier
dans la description» (p. 114). Si
Geertz a raison, le relativisme, au
pire des cas celui de Benedict uni-
quement, ne releverait pas d’une
position philosophique mais «d'une
fagon particuliére de décrire les
autres» (p. 30).

Bien que la métaphore de «cultu-
re comme texte» suscite toujours
autant de méfiance dans le monde

anthropologique, Geertz montre
dans son ouvrage, hors de toute
attitude postmoderniste, que cette
résistance est redevable d'une «idée
étrange selon laquelle la réalité a
un idiome dans lequel elle préfere
étre décrite, que sa nature méme
exige qu’on parle d’elle sans artifice
[...] sous peine d’illusion, de trom-
perie, de s’abuser soi-méme, [et]
conduit a I’idée, plus étrange
encore, selon laquelle la disparition
de la littéralité entraine celle des
faits» (p. 139). A I'instar de Lévi-
Strauss, Evans-Pritchard, Malinow-
ski ou Benedict, Geertz écrit
«comme Swift le disait a propos de
lui-méme, “pour vexer le monde,
pas pour le divertir”. Il serait
vraiment dommage que le monde
ne s’en apergoive pas» (p. 127).

Philippe Vaucher

1 A noter que la traduction allemande date
de 1990 déja! Die kiinstlichen Wilden: Anthro-
pologen als Schrifsteller. Miinchen, Wien: C.
Hanser.

2 James Clifford, George E. Marcus (eds).
1986. Writing Culture: The Poetics and Politics
of Ethnography. Berkeley: University of
California Press; George E. Marcus, Michael
M.]. Fisher. 1986. Anthropology as Cultural
Critique: An Experimental Moment in the
Human Sciences. Chicago: the University of
Chicago Press.

REZENSIONEN 175

HERITIER Francoise (éd.). 1996.
De la violence: séminaire de Frangoise
Heritier. Paris: Odile Jacob. 400 p.
(Opus; 37). ISBN 2-7381-0408-8.

Cet ouvrage reprend le contenu
d’exposés présentés lors d’un
séminaire qui s’est tenu au College
de France en 1995. Il nous livre dix
contributions qui proposent une
approche pluridisciplinaire du
théme de la violence, cette derniére
étant définie comme un ensemble
de contraintes physiques ou psy-
chiques imposées & autrui comme le
rappelle dans un premier chapitre
Francgoise Héritier.

Les contributions d’Etienne
Balibar et de Daniel Defert, respec-
tivement «Violence: idéalité et
cruauté» et «La violence entre pou-
voirs et interprétations dans les
ceuvres de Michel Foucault», sont
axées sur les rapports entretenus
par la violence et le pouvoir. Pour
le premier auteur, ils s’articulent
autour de la mise en ceuvre
d’idéaux et par la recherche de 1é-
gitimation recourant a une violence
de fondation codifiée a travers la
loi et la justice, mais aussi a travers
la sécurité et I’éducation. Une telle
conception du pouvoir intrinseque-
ment violent a souvent été attribuée
a I'ceuvre de M. Foucault, nous
rappelle D. Defert. Or pour
Foucault, le pouvoir n’est ni le mal,
ni domination ou violence, mais il
ne peut se passer des instruments
que représentent le consentement
et la violence. Le pouvoir a
d’ailleurs cherché au cours de I'his-
toire a adoucir la violence, qui s’est

TSANTSA 2.1997



176 COMPTES-RECNDUS

alors manifestée dans les différents
champs de l'interprétation du
pouvoir que sont les régles du droit,
le savoir, les normes et valeurs
sociales, et la pensée; la résistance a
ce pouvoir se faisant par 1'émer-
gence d’individualités, et s’expri-
me, par exemple, au travers de la
sexualité ou par la constitution
d’altérités.

L'expression de violence norma-
tive que constitue le droit fait I'objet
de la contribution de Baber Johan-
sen, «Vérité et torture: ius comune
et droit musulman entre le Xe et le
Xllle siecle». A partir d'une compa-
raison entre deux systémes de droit,
I'un en vigueur en Europe et 'autre
au Moyen-Orient, il met en éviden-
ce le recours a violence, et notam-
ment a torture, lors du passage
d’une justice établie sur I'expres-
sion d'une vérité religieuse, a celle
d’une justice basée sur une vérité
définie par le politique.

La religion met cependant
quelquefois en ceuvre la violence,
comme le rappelle Bernhard Lang
dans «La violence au service de la
religion: de quelques formes
élémentaires d’agression dans la
Bible». Il explique la maniére dont
de nombreux textes de 1’Ancien
Testament, du Deutéronome ou des
Actes des Apotres sont marqués par
une violence qui se traduit par une
agressivité dans le récit et par une
«violence magique d’'imprécation»,
dans laquelle le psaume joue un
role central, appelant la vengeance
divine a se manifester contre les
paiens.

A cette analyse de la violence
dans le discours religieux, succede
I’approche anthropologique de
Maurice Bloch. Dans «La “consom-
mation” des jeunes hommes chez
les Zafimaniry de Madagascar», il
évoque une forme de violence
contro6lée en partie par la société et
régulatrice du groupe social. Elle

TSAITSA 2.1997

est le fait des jeunes hommes et
prend la forme de manifestations
publiques d’alcoolisme (bagarres,
batailles rangées, destructions des
maisons saintes) qui, bien que
réprouvées par les adultes et les
anciens, sont curieusement, lors-
qu’elles se produisent, encouragées
par ces derniers, et particulierement
par les hommes adultes. Cette
violence est en effet vue positive-
ment, comme une manifestation
brute de la force, de la vitalité du
village tout entier car le rituel
consiste a faire circuler la vitalité
des jeunes vers les anciens et inver-
sement.

A l'inverse, dans la société co-
lombienne, comme nous I'explique
Daniel Pécaut dans «Réflexions sur
la violence en Colombie», la vio-
lence nait et se nourrit de 1’absence
de tout facteur de cohésion sociale.
Chronique depuis cinquante ans,
alternant avec des périodes de
violence plus intense et plus généra-
lisée, comme ce fut le cas lors de la
Violencia de 1946 a 1964 ou depuis
les années quatre-vingts, elle est la
conséquence de l'inexistence de
I’Etat, de la défaillance du systeme
juridique et du silence de I'opinion
publique. Percue comme un phéno-
mene inéluctable, banalisée, elle
occupe dans I'imaginaire la place
laissée vacante par le politique.

Par contre, dans les deux contri-
butions «L'usage politique de la
cruauté: I'épuration ethnique (ex-
Yougoslavie, 1991-1995)» de Véro-
nique Nahoum-Grappe et «Le
génocide des Rwandais tutsi: cruau-
té délibérée et logiques de haine»
de Claudine Vidal, on pergoit claire-
ment de quelle facon la violence est
instrumentalisée par le politique.
Les deux auteurs abordent une
forme de violence fondée sur des
considérations ethniques, qui met
en ceuvre la procédure la plus
aboutie de I’extréme cruauté: le

génocide. Dans les deux cas, la
haine a été délibérément instiguée
par un pouvoir politique totali-
taire, qui a construit et diffusé une
«idéologie ethniste», amplifiant une
version atroce du passé, permettant
la désignation d’une menace et
l'identification d’un ennemi présen-
té comme cruel. On a en quelque
sorte affaire a ce que Claudine Vidal
nomme une «ethnie existentielle»,
c’est-a-dire un ensemble de repré-
sentations liées principalement a
I'imaginaire, mais aussi au souvenir
des massacres dont les responsables
étaient restés impunis. En Yougo-
slavie par exemple, I'identité histo-
rique et nationale des Serbes a été
instrumentalisée afin de les amener
a faire usage de la cruauté dont ils
se croyaient eux-mémes victimes.
Au Rwanda, également, 1'histoire
montre que ce sont les colonisateurs
puis les missionnaires qui classifie-
rent la société et créerent des
rapports de force particuliers entre
Tutsi et Hutu, en choisissant de
s’appuyer sur l'ethnie tutsi domi-
nante. A partir des la fin des années
cinquante, les tensions entre les
deux groupes furent attisées par
une «idéologie ethniste» (notion
absente de la société traditionnelle
puisque l'identité ethnique est socia-
lement héritée) et relayée par une
certaine impunité. Les Hutu mirent
en ceuvre une véritable ségrégation
contre les Tutsi, basée sur des
mythes historiques simplifiés a
I'extréme et qui rendait les Tutsi
responsables de toutes les oppres-
sions. Les incitations a la tuerie
diffusées par la propagande du
régime a parti unique des 1990
exhortant a une vengeance immé-
diate et a I"autodéfense, firent le
reste. Dans les génocides perpétrés
en Ex-Yougoslavie et au Rwanda,
I'extermination s’est accompagnée
d’actes d’extréme cruauté, notam-
ment l'usage systématisé du viol.



Au Rwanda on a procédé en plus a
des meurtres de nourrissons et a
l'utilisation de la torture lors des
mises a mort, avec la recherche
délibérée de la souffrance de 'autre
et le besoin d’assister au spectacle
des souffrances infligées. Pour les
deux auteurs, outre la douleur
physique et morale, ces actes de
cruauté ont pour but d’abord de
perpétrer un meurtre identitaire, en
niant l’existence (ce qui explique
pourquoi elle se porte en priorité
sur le ventre de la mére et recourt la
plupart du temps au viol). Ils visent
aussi l'avilissement de l'individu:
dégrader la victime avant qu’elle
meure permet au meurtrier de
sentir un peu moins le poids de sa
faute. Ils sont caractérisés par des
procédés tels que I'évitement du
regard de la victime ou l'acte collec-
tif avec usage de psychotropes,
d’alcool le plus souvent, car la haine
politique, contrairement a la haine
tragique, se désamorce avec la
proximité, lorsque celui qui veut
faire le mal se trouve devant sa
victime.

ATexamen de la violence ouver-
te mise en ceuvre lors de conflits,
suit ’analyse d’une forme moins
perceptible de violence. Pour Jean-
Pierre Peter, la non-considération
de la douleur peut étre assimilée a
une forme de violence. On voit bien
au travers de sa contribution,
«Connaissance et oblitération de la
douleur dans I'histoire de la médeci-
ne», comment depuis I’Antiquité,
la médecine a d’abord privilégié la
résignation devant ce phénomene
qui paraissait insurmontable, puis a,
ensuite, concentré ses recherches
sur le phénomene de la douleur au
détriment du soulagement du
malade. Aujourd’hui encore, et
malgré les progres de la médecine,
la réticence a I'utilisation de moyens
pour combattre la douleur subsiste.
La résistance a sa prise en compte

tient a des représentations qui font
d’elle soit une épreuve bénéfique a
valeur expiatoire, soit une nécessité
contribuant a la sacralité du métier
de médecin, ou encore une «valeur
nécessaire, humanisante, voire
initiatique». Pour Jean-Pierre Peter,
elle serait peut-étre aussi la consé-
quence d’une morale fondée sur le
bien et le mal et sur le passage
obligé du mal pour accéder au bien.

Construit a partir de contri-
butions denses et concises, cet ou-
vrage est passionnant. Il confirme
une fois de plus que la richesse de
I'approche pluridisciplinaire, qui
offre ici, sur le théme de la violence,
de nouvelles et nombreuses pistes
de réflexion.

Marie-Agnes Gainon-Court

REZENSIONC¢N 177

«freiburger film forum 1997»
Indonesien und Kenia: Zwei subti-
le Anndherungen

IJDIS Bernie. 1996. Jalan Raya Pos
(The Great Post Road). Pieter van
Huystee Film & TV, VPRO
Verleih: Fortuna Films, Prinsen-
gracht 634 A, NL-1017 KT Amster-
dam

Im Zentrum des zweieinhalb
Stunden dauernden Films steht der
indonesische Schriftsteller und
Oppositionelle Pramudya Ananta
Toer. Lange Zeitabschnitte wahrend
der vergangenen Jahrzehnte hat er
im Gefangnis verbracht; heute lebt
er in Jakarta unter Hausarrest. Die
Kamera streift langsam entlang
mehrbahniger, vollgestopfter Autos-
trassen tiber die hasslichen Wolken-
kratzer der Hauptstadt, sucht Toers
kleines Haus — eingekeilt zwischen
Beton —, das Eingangstor dazu, sein
Arbeitszimmer. Der Autor hat sich
trotz Publikationsverbot bereit
erklart, das Filmscript zu verfassen,
zu erzahlen: Die Geschichte der
grossen Poststrasse von West nach
Ost im Norden Javas. Er spricht von
fritherer Kolonisation und jetziger
«Fremdherrschaft», von einst und
heute, und wie die Menschen
entlang der Poststrasse, die noch
immer als Hauptverkehrsader der
Insel dient, ihr Leben erdulden.
Toers Worte, von ihm selbst lang-
sam und ohne Pathos gesprochen,
werden mittels flashbacks oder
assoziativer Bilder in Filmsequen-
zen umgesetzt. Fahrend im Auto,
auf Ochsenkarren, Fahrradern,
Fahrradrikschas oder im Ueber-

TSANTSA 2.1997



178 COMPTES-R©NDUS

landbus 6ffnen, sich dem Zuschauer
javanische Landschaften, Stras-
sendorfer, Stadte, ethnische und
religidse Strukturen, Industrialisie-
rung, Handel, Bauernarbeit. Die
doppelte Wahrnehmung einerseits
des Lebens eines Regimekritikers,
andererseits der seit Jahrhunderten
wenig veranderten gesellschaftli-
chen Stratifizierung macht den Film
zu einem Zeugnis javanischer
Geschichte.

1808 ernannte Napoleon den
ihm treu ergebenen Niederldander
Herman Willem Daendels zum
Generalgouverneur von Java. Den
Seezugdngen zur Insel wegen der
britischen Blockade misstrauend,
entschloss sich Daendels 1809 zum
Bau der iiber 1000 Kilometer langen
Ueberlandstrasse von Bantam nach
Pasuruan. Sie war 1811 bereits an-
nahernd fertig erstellt. Die Javaner
wurden zur Sklavenarbeit verpflich-
tet. Zirka 40000 verloren ihr Leben.
Dieser Strassenbau dient dem Film
als Metapher fiir politische Imper-
tinenz, Kaltschnduzigkeit und
Ausbeutung — damals wie heute.

Entlang der Strasse Teepfliicke-
rinnen, Taglohner knietief im Dreck
an rutschenden Halden, bedran-
gend enge Reisebedingungen in
altersschwachen Bussen, bedrohlich
iiberladene Laster, das Recht des
Starkeren im Verkehr, der bunte
Alltag an den Raststationen. Kleine
Szenen dazwischen, welche Ein-
driicke vertiefen oder den Blick
beispielsweise auf krasse Unter-
schiede zwischen Arm und Reich
freigeben. Ohne Mahnfinger oder
ideologische Belehrung. Java eben,
so wie die Regierungsfamilie
Soeharto das Land gestaltet und
jetzt im Griff hat.

Der Film setzt auch bei harten
Informationen auf Aesthetik, auf
die Kraft des Bildes zur Steigerung
der Aussage. Dies gilt auch fiir den
Alltag des Erzdhlers Pramudya

TSAINITSA 2.1997

Ananka Toer, fiir dessen ausge-
grenztes Leben inmitten seiner
Grossfamilie, fiir seine stete Erwar-
tung neuer Schikanen seitens der
Regierung. Furcht hat er nicht, die
Bedrohung jedoch ist allgegenwir-
tig. Ein Stiick Indonesien, ein Stiick
Java, lehrreich fiir Ethnologiestu-
dentInnen und eine heilsame Ergéan-
zung zur Schilderung javanischer
«Modernitat» in Clifford Geertz’
Buch After the Fact.

Susanne Knecht

ROES Michael. 1996. Leeres Viertel -
Rub’ al Khali: Invention iiber das
Spiel. Frankfurt a.M.: Gatza-
Eichborn. 775 S. ISBN 3-8218-0639-7

GHOsH Amitav. 1995. In einem alten
Land: Eine Reise in die Vergangen-
heit des Orients. Reinbek: Rowohlt.
382 S. ISBN 3-498-02470-1 (or.: In an
Antique Land. London: Granta
1992)

NAIPAUL V.S. 1991. India - A Million
Mutinies Now. London: Minerva.
521 S. ISBN 0-7493-9920-1 (dt.:
Indien - Land im Aufruhr. dtv 1994)

Hingewiesen werden soll zu-
nachst auf zwei Biicher eines
zeitgendssischen «verschwomme-
nen Genres», beide in ihrer Anlage
semi-ethnographisch, beides Biicher
von Ethnologen mit dem Anspruch,
die Kategorie des Sach-Buchs zu
tiberwinden. Ghosh wie Roes haben
in modernen orientalischen Gesell-
schaften ethnographische For-
schung betrieben, Ghosh in den
Siebziger Jahren im 4gyptischen
Nildelta, Roes im eben wieder-
vereinigten Jemen der Neunziger.
Bei beiden ist die ethnographische
Anndherung an eine unvertraute
arabische Welt mit je spezifischen
«Parallelaktionen» verwoben: Bei
Ghosh mit einer historischen
Spurensuche entlang von Strangen
judischen Lebens in einem spezifi-
schen Moment des Mittelalters,
welche zwischen Spanien, Nord-
afrika, Sizilien, Agypten, Arabien
und Indien im Auf und Ab der
weltlichen Turbulenzen ein Netz
weben; bei Roes mit der Reise eines



deutschen Puppenspielers der
Goethezeit von Weimar in das siid-
arabische Leere Viertel. Die beiden
Autoren betreten das Terrain dieses
neuen Genres aus verschiedenen
Richtungen mit verschiedenem
Gepéck und aus unterschiedlichen
Motiven. Bei einer vergleichbaren
Grundkonstruktion sind so zwei
sehr unterschiedliche Biicher
herausgekommen.

Amitav Ghoshs ethnographische
Sequenzen sind Glanzlichter aus
der Forschung eines angelsdchsisch
ausgebildeten Sozialanthropologen,
durch zeitliche Distanz gereift und
hochst amiisant beschrieben, wobei
die indische Herkunft des Forschers
der ethnographischen Konstellation
eine besondere Note gibt. Zuwei-
len haben Ghoshs Feld-Stories
etwas vom Ton Nigel Barleys ethno-
logischer Humoresken, aber sie
leuchten kulturelle Abgriinde aus,
und manche Passagen sind in
diesem Sinn ethnographische
Perlen. Ghoshs Parallelaktion ba-
siert auf akribischen und offen-
sichtlich hochst aufwendigen
historischen Akten-Studien von
tiber der halben Welt verstreuten
Handschriften aus der Kairoer
Geniza, welche die Fahrte und die
Féahrnisse des Kaufmanns Abraham
Ben Yiju um die Mitte des 12. Jhdt.
zwischen Nordafrika und dem
indischen Mangalore in Teilen sicht-
bar werden lassen. Im diffusen
Zentrum steht ein indischer Sklave,
der in den Korrespondenzen des
Haéandlers vorkommt, und der fiir
diesen und mit diesem Reisen un-
ternimmt, welche wenig bekannte
Verkniipfungen der mediterranen
und der indischen Welt im Mitte-
lalter belegen und faszinierende
Einblicke in die kosmopolitische
judische Diaspora des Orients
geben. Die Material-Grundlage
dieses Strangs beleuchtet einige
Momente und Episoden und lasst

dazwischen manches im Dunkel
und viele Rétsel offen. Der histo-
rische Teil spielt tatsdchlich in an
antique land, und zuweilen ist die
Herkunft der Geschichtssplitter aus
den Tiefen staubiger Archive
spiirbar.

Als einer, der nicht den her-
kommlichen Kategorien von
Ungldubigen (Juden, Christen)
zugewiesen werden kann, ist der
indische Ethnologe Ghosh fiir die
Agypter immer wieder eine gewal-
tige Irritation. Die Fellahin nerven
ihren «Doktor Al-Hindi» mit hart-
nackigem Nachfragen, vorzugs-
weise um religiose Themen. Die
leidigen Fragen des Witwenver-
brennens, von Bestattung und
Beschneidung, um Goétzendienst
und immer wieder die Kiihe bilden
fiir die Bauern des Nildeltas zuwei-
len ein wahres Gebirge des An-
stosses. Die Graben der Kultur
haben durchaus ihre heiteren Seiten:
Kostlich etwa, wie aus dem von
einer Bauerin beobachteten Strau-
cheln des Ethnologen auf einer
Kuhweide im Nachrichten-und-
Neuigkeiten-Netz des Dorfes ein
Akt kultischer Idolatrie wird («und
standig photographiert er Kiihe»).
In der Distanz von fast zwanzig
Jahren kann Ghosh solche Episo-
den als Begebenheiten von grosser
Komik schildern, aber die Verwer-
fungen der kulturellen Differenzen
haben in der ethnographischen
Situation offensichtlich auch schwe-
re Belastungen und bittere Erfah-
rungen enthalten, welche nicht
verschwiegen werden. Eindrticklich
Ghoshs Evokation des «Entsetzens
eines Inders vor Symbolen» in der
Vergegenwartigung einer Kindheits-
Erinnerung an eine Pogrom-Situa-
tion in den kommunalistischen
Fieberanfdllen des indischen
Subkontinents (S.200ff). Im Kontrast
erscheint die Welt der Fellachen bei
allen Harten als «viel sanfter, viel

REZENSIONEN 179

weniger gewalttdtig, sehr viel
menschlicher und unschuldiger» als
die indische (203). Ghoshs ethno-
graphische Neugier ist breit
gefdachert, umfasst Wirtschaft,
Verwandtschaft, Religion, Entwick-
lungsfolgen. Die Fellachen in
Ghoshs Deltadorfern sind an die
weitere Welt angeschlossen durch
Migrationsmoglichkeiten in die
agyptischen Stadte, in die Golf-
staaten, den Irak. Nicht undhnlich
den jiidischen Kaufleuten des Mitte-
lalters suchen sie nach Gelegen-
heiten, die Chancen ihres Lebens
zu mehren und zu nutzen. Ghoshs
Besuch der Dorfer nach zwanzig
Jahren ergibt eine zeitliche Tiefe,
welche die radikalen Transforma-
tionen einer ganzen Epoche in der
Geschichte des modernen Orients
sichtbar werden ldsst. Die Bauern
des Nildeltas geraten — der paradig-
matischen Beharrlichkeit des Fella-
chen-Universums zum Trotz — in
den Sog der Moderne, sie werden
von den Stimmungen und Ereignis-
sen der Epoche erfasst und gepragt.
Die zwei Jahrzehnte haben Chancen
geboten, die von einigen wahr-
geommen, von anderen verpasst
wurden. Die Hierarchie der Dorfge-
sellschaft ist entsprechend in
Bewegung geraten. In den Dorfern
des Nildeltas werden so zentrale
Aspekte des sozialen und kulturel-
len Wandels sichtbar, spezifische
Manifestationen der Dynamik der
aktuellen Transformationen zeit-
genossischer aussereuropdischer
Gesellschaften, die weit tiber den
lokalen Rahmen hinaus von Belang
sind.

Bei Roes ist der ethnographische
Part das Feldforschungstagebuch
eines um Sensibilitdt und Transpa-
renz bemiihten jungen deutschen
Gelehrten, der seine Begegnung mit
der orientalischen Welt der jemeni-
tischen Méanner als Gelegenheit zu
okzidentaler Selbstreflexion benutzt.

TSANTSA 2.1997



180 COMPTES-RCNDUS

Das Interesse des Forschers Roes
gilt dem Spiel, und ein grosser Teil
der ethnographischen Passagen
besteht aus Beschreibungen von
Spielen. Dazwischen gestreut finden
sich kulturphilosophische Auslas-
sungen iiber das Spiel und alles,
was damit zu tun hat. Roes Be-
schreibungen der Spiele der Jemeni-
ten und seine Uberlegungen zum
Spiel wéaren mit etwas Verarbeitung
ein passables Sachbuch zum Thema,
fallen im Kontext des «Leeren Vier-
tels» aber als reichlich trocken und
enzyklopadisch geratene Einlage-
rungen ab. Ausgehend von der
Bedeutung des Spiels werden Refle-
xionen tiber Sprache, Ritual, Sexua-
litdt angestellt, von denen einige
durchaus gehaltvoll sind, viele
etwas verkrampft und verquast,
manche unergiebig. Einige der
Spiele sind aus nicht ganz ersichtli-
chen Griinden in einen Anhang
verbannt worden, wahrend der
grosste Teil in den tagebuchartig
chronologisch gegliederten «ethno-
graphischen Strang» integriert ist.
Herausragende Eigenschaften des
Buches sind sein Umfang und sein
Gewicht sowie seine schone Aufma-
chung in kartographischem Design.
Roes verwendet im ethnographisch-
modernen Teil eine bemiihte idio-
synkratische Orthographie, im
Klappentext als «konsequent durch-
gehaltene moderne Schreibweise»
bezeichnet. Der historische Paral-
lelstrang ist ein fiktives, respektive
aus verschiedenen Quellen zusam-
menmontiertes Tagebuch, in der
Orthographie «goethezeitlich», in
welchem der Jemen-Reisende Alois
Ferdinand Schnittke als alter ego
des Jungforschers Karl-May-maéssi-
ge Abenteuer erlebt, oft als Uberho-
hung und Variante der Erlebnisse
des Letzteren, und dabei auch das
eine oder andere zu dessen The-
men, zu Krieg, Tanz und Spiel bei-
zutragen weiss. Schnittke begleitet

TSANTSA 2.1997

nebst zwei anderen Zeitgenossen
den preussischen Abenteurer Baron
de la Motte als Secretdr und Cicero-
ne von Konstantinopel iiber
Agypten nach Arabien, verliert
seine Gefdhrten und seine abend-
landischen Gewissheiten und erlebt
dabei eine Entwicklung zum Ethno-
logen avant la lettre. Die sprachlich-
orthographischen Archaismen
werden etwas launisch eingesetzt
und beissen sich nicht selten mit
den deutlich zeitgendssischen
Gedanken des Verfassers.

Roes ist im modernen Teil um
Unmittelbarkeit und «schonungs-
lose Offenheit» bemiiht, er reflek-
tiert die aktuelle «Krise des
ethnographischen Schreibens»
wie auch des geschméhten orienta-
lism und versucht die Asymmetrien
der ethnographischen Situation zu
tiberwinden. Mittel dafiir ist ihm
das «Einbringen» der eigenen
Person und Befindlichkeit. Der
Autor teilt uns dabei eine Menge
tiber sich mit. Bei den sexuellen
Eskapaden des Autors wird der
Drang zur schonungslosen Offen-
heit gniddigerweise etwas von
ziviler Zuriickhaltung gebremst,
aber die entsprechenden Andeu-
tungen und Bruchstiicke machen
das Ganze womdglich noch arger.
Dass der Autor von einem Kritiker
mit dem nicht unbedenklichen Lob
«furchtlos wie der junge Clint
Eastwood» charakterisiert wird,
und dass dieses Prdadikat den
Klappentext ziert, ist eine sinnfal-
lige Konsequenz der heroischen
Pose, die der Jungforscher sich mit
Bedacht zulegt. Die reflexive,
zeitgenOssisch-sensible Perspektive
des Autors wird durch larmoyan-
te, anmassende und grossgelehrte
Abrutscher immer wieder getriibt.
Die Gestalt des Ethnographen aus
dem Buch «Leeres Viertel» ist jeden-
falls eine, der ich als Informant nur
ungern ausgesetzt ware.

Offensichtlich ist bei Roes die
Publikation des Buches bereits bei
der Vorbereitung der Reise beab-
sichtigt gewesen. Das Tagebuch ist
mit Blick auf die Veroffentlichung
verfasst worden. Seltsam mutet die
Konfrontation des Autors mit dem
akademischen Establishment der
Jemen-Studien an, etwa seine Ausei-
nandersetzung mit dem Direktor
des Instituts, bei welchem er
anfangs Gastrecht geniesst, welches
er sich durch unbedachte For-
schungs-Eskapaden verwirkt. So
fallt dem Pop-Ethnologen schliess-
lich die Rolle eines einsamen und
kithnen, von der Fachwelt verkann-
ten Pioniers einer neuen Art von
Wissenschaft zu. Roes” Forschung
ist eingebettet in das turbulente
Umfeld des Biirgerkriegs, welcher
den Jemen in der Folge der Wieder-
vereinigung erschiitterte. Er bewegt
sich in gefdhrlichem Terrain, in
einem von martialischen Insitutio-
nen und einem generellen Zwang
zu Gewaltbereitschaft charakteri-
sierten sozialen Milieu, in einer Welt
bewaffneter Manner, die ihr Tun
vom «Spiel» emphatisch abgrenzen,
aber dennoch als «Spieler» in den
politischen Ereignissen ihrer Ge-
gend fungieren. Das Potential der
Perspektive von Macht in Begriffen
des Spiels, wie sie etwa von den
afficionados der Spieltheorie neuer-
dings auf breiter Front ins Spiel
gebracht wird, hat Roes allerdings
kaum wahrgenommen und nicht
ausgeschopft.

Die beiden Biicher zeigen das
Potential eines noch nicht klar
umschriebenen neuen ethno-litera-
rischen Genres, wie es genutzt und
wie es verschenkt werden kann.
Nicht alle Reisen sind Stoff fiir gute
Reisebticher. Intime Tagebticher zu
veroffentlichen ist grundséatzlich
problematisch, auch wenn sie fiir
Ethnologen ein unverzichtbares
Werkzeug darstellen.



Wie das Reisen und das Schrei-
ben dartiber jenseits aller Einschrén-
kungen von Literatur und
Wissenschaft hohe Kunst und tiefe
Analyse gleichermassen sein kann,
zeigt das letzte Indien-Buch von VS.
Naipaul, welches zwar nicht mehr
ganz neu ist, aber das Zeug zu
einem Klassiker hat. Heute noch
etwas zu V.S. Naipaul zu sagen ist
keine leichte Aufgabe. Der einstige
Kolonial-Fliichtling hat es geschafft,
ins Pantheon der anerkannten
Sprachvirtuosen und Geistesfiirs-
ten der aktuellen Moderne aufge-
nommen zu werden, die britische
Monarchie verlieh im einen Adelsti-
tel, die Zeitschrift «du» ehrte ihn
mit einer Sondernummer und salbte
ihn zum «Citoyen der Weltlitera-
tur», und fur die literarische
Okumene gehort er zu den perma-
nenten laureabili, zu den regelmas-
sig genannten Kandidaten fiir den
Nobelpreis. Ein Autor auf der Hohe
des Erfolgs, ein imposantes Werk,
ein wachsender Appendix von
Kommentaren, Exegese und
Sekundarliteratur.

Hier soll aber nicht der «poeta
laureatus», sondern der ganz zu
Unrecht wenig bekannte Ethnogra-
ph Naipaul gewtirdigt werden. Sein
Schriftstellerleben lang ist Naipaul
namlich auch ein Forscher gewesen,
unterwegs in den breiten Bandern
der Peripherien der modernen Welt,
in deren unbewegten und gottver-
lassenen Rossbreiten und in den
turbulenten Zentren der permanen-
ten Krise «Dritte Welt». In seinem
letzten Indien-Buch ist Naipaul als
Ethnograph zu einer ganz grossen
Form aufgelaufen. Es ist durchaus
bemerkenswert, dass in einer Zeit,
in der im Fach selber die «Krise des
ethnographischen Schreibens» hohe
Wellen der Verunsicherung schligt,
einer der gefeiertsten Schriftsteller
Biicher schreibt, die sich zwar nicht
als ethnographische Werke geben,

aber fiir die Ethnographie Masssta-
be setzen.

India: A Million Mutinies Now
zeigt den Autor als Ethnologen
beim Versuch, Ratsel menschlicher
Lebensgestaltung zu 16sen. Der
Forschungsreisende und Beschrei-
ber Naipaul prasentiert hier eine
subtile Anthropologie des Subkon-
tinents, welche in einer Reihe
exemplarischer Leben die Verwer-
fungen und Briiche der indischen
Welt aufzeigt, die widerstrebenden
Krafte, die kleinen Ordnungen in
der riesigen Unordnung. Man hort
beim Lesen dieser Lebens-Geschich-
ten deutlich das Knarren und
Krachen der tektonischen Verschie-
bungen des Wandels in einer Gesell-
schaft, die tiber viele Jahrhunderte
wesentlich fremdbestimmt gewesen
war und in den vergangenen Jahr-
zehnten einen schwierigen Prozess
der Selbstfindung durchgemacht
hat. Naipaul spiirt den explosiven
und kritischen Potentialen sozialer
Bewegungen nach, er sucht ehema-
lige naxalitische Terroristen, Hindu-
Extremisten aus dem Umfeld der
Shiv Sena oder der BJP, Islamisten,
anti-brahmanisch mobilisierte
Kastenlose, dravidisch-stidindische
Black-Power-Militante, Feministin-
nen, radikale Sakularisten. Technik
und Methode der Forschung sind
denkbar simpel: Naipaul reist durch
die Welt und lernt Menschen
kennen, er ist auf der Suche nach
bestimmten biographischen und
existentiellen Verkettungen, lasst
sich von Bekannten Leute vorstel-
len, die etwas vom Gesuchten
haben konnten. Mit den Menschen,
die sein Interesse geweckt haben,
vereinbart er eine Reihe von Bege-
gnungen, bei denen diese ihm von
sich, ihren Familien, ihrem Leben,
ihren Wiinschen und Angsten er-
zéhlen. Er besucht seine Gespréachs-
partner bei ihrer Arbeit und zu
Hause, lasst ihre Lebensraume, ihre

REZENSIONEN 181

sozialen Netze auf sich wirken.
Unmittelbar tiberzeugt hat mich der
«ethnographische Trick», Menschen
ihre Hauser, ihr unmittelbares
Lebensumfeld beschreiben zu
lassen, auch, oder vor allem, wenn
man sich gerade selbst darin aufhalt
und die Beschreibungen mit dem
selber Gesehenen vergleichen kann.
Ich habe mich gewundert, warum
mich im Laufe meines Ethnologie-
Studiums nie jemand darauf
gebracht hat.

Naipaul ist kein angenehmer
Interviewer, er ist undiplomatisch,
hartnédckig und aufsissig, auch sein
Informant mochte man nicht allzu
gern sein. Gnadenlos weist er etwa
indische Industrielle immer wieder
auf die Schéabigkeit indischer
Produkte hin und versucht heraus-
zufinden, ob jene dies auch wahr-
nehmen, und was sie dabei
empfinden. Kaum je zuvor hat
Naipaul aber seinen notorischen
misanthropischen Diinkel so unter
Kontrolle wie bei dieser letzten
Reise. Oft kommt so etwas wie
Sympathie oder Verstindnis auf,
jedenfalls fiir die Verhéltnisse dieses
Autors, der den Zumutungen der
Welt wenig Wohlwollen entgegen-
bringt und sich deshalb gerade im
Kreise «engagierter Zeitgenossen»
wenig Freunde und viele Feinde
eingehandelt hat.

In seinen Reisebiichern und
Reportagen hat Naipaul eine eigene
Form gefunden. Zu dieser Form
gehort die Unnachsichtigkeit, mit
der Naipaul die Welt kritisch erkun-
det, insbesondere die Dritte Welt,
die fiir diesen Schriftsteller zum
zentralen Thema geworden ist. In
den siebziger Jahren Naipaul zu
lesen, als der «tiersmondistische»
Blick auf die aussereuropédische Welt
die korrekte Optik bestimmte, be-
deutete eine erhebliche Irritation.
Sein schonungsloser Blick auf die
Verhiltnisse in aussereuropdischen

TSATITSA 2.1997



182 COMPTES-RE€NDUS

Gesellschaften subvertierte die
gelaufige Sicht, die diese Unzulan-
glichkeiten als koloniale Altlasten
abbuchte. Mit Naipaul hatte man
einen ungehaltenen, oft wiitenden
und verdrgerten Reisebegleiter, der
die desolaten Zustande in Indien,
Afrika oder der Karibik nicht selten
als personliche Beleidigung emp-
fand. Wenige erkannten so frith und
so deutlich, dass die politische
Unabhéangigkeit ehemaliger Kolo-
nialgesellschaften fiir sich genom-
men nicht besonders segensreich
war. Durch seine Herkunft und
seinen eigenen Weg in der Welt
wurde Naipaul so zum Chronisten
der «Kriminalgeschichte der Deko-
lonisierung», der den politischen
Erlésungs-Phantasien der Zeit zu-
tiefst misstraute. Da er sich wenig
gegen Beifall von der falschen Seite
verwahrte und auch gern die Pose
eines elitdren Okzidentalisten ein-
nahm, wurde er als «reaktionar»
abgestempelt, eine Rolle, die ihm
selbst nicht allzuviel Unbehagen
bereitet hat, und in der er sich etwas
gar behaglich eingerichtet hat.

Die Verhéltnisse in Indien selber
waren fiir Naipaul auf seinen ersten
Reisen zutiefst schockierend ge-
wesen. Auf seiner letzten Reise ist
der Autor dagegen schon fast milde
gestimmt, er nimmt die Verletzun-
gen der Menschen, denen er
begegnet, ernst, und kommt so zu
tiefen Einsichten in die ideologisch-
kulturelle Dynamik des Subkonti-
nents. Er bringt dieses Mal auch
Verstandnis auf fiir «antikoloniale»
Ressentiments, die im indischen
Kontext auch auf die muslimischen
Eroberungen projiziert werden.
Eher zuviel Verstandnis, so monier-
te etwa Salman Rushdie, hat Nai-
paul in Million Mutinies fir die in
den vergangenen Jahren immer
lauter werdenden Hindu-Extremis-
ten und fiir die in ithrem Elite-Status
bedrohten Brahmanen. Er erinnert

TSATITSA 2.1997

uns daran, dass inmitten der
generalisierten Meuterei auch das
Leiden deklassierter Eliten und
entmachteter Patriarchen wirkliches
Leid ist und unser Mitgefiihl
verdient. Dass ein gestandener
Misanthrop wie V.S. Naipaul
Empathie eher abseits der gangigen
Pfade mobilisiert, kommt nicht
iiberraschend, dass er so herausra-
gende Ethnographie zustande
bringt, ist etwas beunruhigend.
Naipaul kiitmmert sich nicht um
Unparteilichkeit und Ausgewogen-
heit, und der Leser ist ihm dafiir zu
Dank verpflichtet, denn auf diese
ihm eigene und launische Weise,
sich der Welt auszusetzen, vermit-
telt er uns Einblicke in die Abgriin-
de von «Kultur», wie sie der
sozialwissenschaftlichen Literatur
leider nur sehr selten gelingen.

Heinz Kaufeler

WIEVIORKA Michel (dir). 1996.
Une société fragmentée? Le multicul-
turalisme en débat. Paris: La Décou-
verte. 323 p. (Cahiers libres). ISBN
2-7071-25970.

Le débat sur le multiculturalisme
demeure trop souvent prisonnier
de deux modeles. D’un c6té, le
modéle américain, qui menerait a
la déstructuration politique et socia-
le, a une guerre des quotas en tout
genre et a la tyrannie du politically
correct. De l'autre, le respect incon-
ditionnel d’un universalisme
abstrait d’inspiration francgaise et
d’un modele républicain d’intégra-
tion qui confine dans la sphere
privée ou semi-publique des asso-
ciations d’étrangers toute expres-
sion de différences culturelles. Ces
différences sont aussi souvent ré-
duites a une spécificité folklorique
ou a la recherche nostalgique d'une
identité d’origine presque vide de
contenu. Les «assimilationistes» (ou
les partisans d’un strict respect du
modeéle républicain) pensent que le
mode communautariste d’intégra-
tion — sous prétexte de la recon-
naissance des différences — accroit
I'inégalité entre groupes sociaux,
cache une politique de ségrégation,
favorise le racisme et entraine a
terme une dissolution de l'entité
nationale. Les «communautaristes»,
quant a eux, considerent que le
mode «assimilationiste» conduit in
fine a une éradication des différences
sans éliminer pour autant les inéga-
lités sociales et les tensions entre
étrangers, nationaux et nationaux
d’origine étrangere. Sans véhiculer



I'image idéale et naive d"une socié-
té multiculturelle symbole de tolé-
rance et exempte de tensions, Une
société fragmentée? Le multicultu-
ralisme en débat poursuit une
réflexion a peine entamée en France
dans les sciences sociales et propose
diverses pistes pour penser tant le
multiculturalisme de fait qui carac-
térise la société francaise (coexis-
tence de cultures et de groupes
sociaux différents) que la recon-
naissance politique de cette diver-
sité. A I'exception d’un chapitre
consacré a la «guerre des cultures»
(voir «Le temps des guerres com-
munautaires» d’Yvon Le Bot et
«L’asiatisme» de Sylvaine Trinh) et
de l'article de Frangoise Gaspard
sur la question du genre (gender) et
de ses rapports avec la thématique
du multiculturalisme en France («La
République et les femmes»), tous
les articles traitent de pres ou de
loin de la figure de I'étranger ou de
I'immigré en France.

Dans son introduction, Michel
Wieviorka contextualise le débat et
montre que la thématique de la
spécificité culturelle s’insere dans
une société postindustrielle ano-
mique, aux prises avec une situa-
tion économique précaire et avec
une crise des institutions (de 1'école,
des instances politiques, des grands
mouvements de lutte, par exemple
celui de la lutte ouvriere). En prélu-
de a toute réflexion ou action relati-
ve au multiculturalisme, il propose
alors que l'acteur social soit situé
dans une relation triangulaire dont
deux poles touchent a l'identité
collective: le premier concerne
I'identité culturelle stricto sensu
(identité ethnique, identité religieu-
se), le second comprend la citoyen-
neté, le respect des principes
universels au sein d’'un systeme
démocratique. Un troisieme pole
complete la figure et représente
Iidentité individuelle qui devrait

permettre a I'acteur social d’adhérer
aux valeurs collectives comme de
s’en distancer.

Danilo Martucelli rend compte
des difficultés inhérentes au multi-
culturalisme et a la pénétration du
theme identitaire dans la sphere
politique. Une de ces difficultés
réside dans les principes de justice
sociale et dans le couple égalité-
équité. Dans une perspective juri-
dique (droit positif, loi), I'égalité
met ’accent sur des éléments
communs a des individus abstraits
alors que la recherche d’équité
encourage un traitement différen-
cié des individus (discrimination
positive a plus ou moins long
terme) afin qu’ils accedent a une
réelle égalité des droits. Il s’agit
alors de voir comment reconnaitre
publiquement des différences et
comment peut fonctionner cette
discrimination positive. Mais quelle
place un Etat peut-il faire a la re-
connaissance de spécificités sans
menacer sa cohésion et la liberté de
chaque citoyen, inversement quel
pouvoir ces citoyens sont-ils préts a
donner a I'Etat pour intervenir dans
leur vie quotidienne publique et
privée? Pour l'auteur, la tension
majeure du multiculturalisme se
résume dans le fait que les minorités
ne deviennent pas des sujets univer-
sels, qu’elles sont donc contraintes
de s’affirmer dans l'opposition et
que des qu’elles tentent de s’inté-
grer un peu plus, elles sont
menacées par une dissolution de
leur spécificité.

Frangois Dubet retrace le statut
de la laicité dans l'école francaise
et montre combien cette école,
identifiée a un pays particulier et
au projet de construction d’une
nation moderne, était universaliste
et patriotique a la fois. Il releve par
ailleurs que cette école idéalement
ouverte a tous ne I'était en fait qu’a
’échelon élémentaire. Ainsi sug-

REZENSIONCN 183

gere-t-il que les débats actuels sur la
laicité devraient reconnaitre le statut
relatif de celle-ci, mais surtout
encourager a lutter contre une école
reproductrice des inégalités, notam-
ment du fait de sa massification.
Fort d’une enquéte menée en
collaboration avec Francoise
Gaspard sur le port du «foulard
islamique», Farhad Khosrokhavar
analyse la construction de I'islamis-
me en France. Pour ces chercheurs,
les jeunes filles qui portent le
foulard sont stigmatisées selon deux
registres différents. Elles sont soit
accusées d’archaisme (le foulard
représentant I’asservissement de la
femme et son absence d’émancipa-
tion selon les critéres féministes
occidentaux habituels), soit «diabo-
lisées», c’est-a-dire pergues, dans
une logique du soupgon, comme les
jouets des islamistes, des terroristes
internationaux. Dans les deux cas
de figure, cette stigmatisation dénie
toute subjectivité a ces jeunes filles,
alors que le port du fichu corres-
pond parfois a une thématique
féministe particuliére qui remet en
cause, au sein méme de l'islam,
certains monopoles masculins:
remise en question de la suprématie
masculine dans la détermination
des comportements quotidiens
adéquats, discussion autour de
I'interprétation de la loi religieuse
sur les rapports entre hommes et
femmes, accés a un savoir religieux
savant, etc. Dans cette perspective,
les jeunes filles entrent en conflit
avec le devoir de discrétion que leur
suggere 1'islam comme avec la
société francaise dont elles ne
suivent pas certaines valeurs, pas
plus qu’elles ne respectent le princi-
pe de laicité dans les établissements
scolaires. F. Khosrokhavar interpre-
te les revendications de reconnais-
sance publique de 'islam comme
une réaction a un universalisme
abstrait qui perd de sa crédibilité

TSANMTSA 2.1997



184 COMPTES-RCNDUS

pour une population souvent dis-
qualifiée socio-économiquement et
désaffiliée (c’est-a-dire manquant
de reperes sociaux, d’éléments inté-
grateurs).

Reprenant les figures de I'étran-
ger et de 'autochtone, dégagées par
Georg Simmel et Norbert Elias,
Simonetta Tabonni rappelle que les
conflits identitaires qui apparais-
sent dans une société multicultu-
relle ne recouvrent pas seulement
des conflits d’'intérét mais renvoient
plus globalement a «un refus
réciproque de l’étranger et de
l’autochtone» (p. 247) et a une
ambivalence des autochtones a
I’égard des étranger: le désir de
demeurer entre semblables et de se
replier sur ce qui est connu se
conjugue a un attrait pour I'exotis-
me et a un devoir d’ouverture et
d’alliances. Ce refus et cette ambiva-
lence ne peuvent pas étre éliminés
mais doivent étre dépassés par une
reconnaissance négociée et controlée
démocratiquement dans un débat
politique. A partir d’une sociologie
américaine déja ancienne (voir les
références a Robert Park par
exemple) ou d’interprétations plus
récentes de la modernité (voir les
références a Antony Giddens) mais
qu’il ne discute pas, Didier Lapey-
ronnie dessine lui aussi deux figures
de I'immigré. La premiere dépeint
un immigré qui a abandonné une
société «traditionnelle» (celle du
pays d’émigration) pour entrer de
plein fouet dans la «modernité» du
pays d’'immigration et qui cherche &
s'insérer socio-économiquement et a
s’assimiler dans la société de
résidence. L'expérience de migra-
tion serait ici une expérience
d’émancipation. La seconde figure
correspond soit a un immigré qui
a quitté une société urbaine déja
«moderne», soit a un individu
encore étranger ou naturalisé, fils
ou fille d’immigré. Dans ce cas,

TSATITSA 2.1997

I'expérience de migration ou de la
double socialisation n’équivaudrait
plus a une expérience d’émanci-
pation mais a une situation de
domination dans laquelle I'immi-
gré «colonisé», le national stigmati-
sé doit «construire ou retrouver une
appartenance et faire reconnaitre
cette appartenance qui lui permettra
de résister aux mécanismes du
pouvoir» (p. 264). Il s’agit ici en
somme moins de la revendication
d’intéréts particuliers que d'un
souhait de reconnaissance de la
stigmatisation et de «l’aliénation»
qu’elle entraine.

Dans «Le Juif, figure de I'étran-
ger», Michel Wievorka propose une
analyse de la diaspora et décrit
comment les communautés juives
de France ont toujours oscillé entre
deux tendances: celle de l'intégra-
tion républicaine (reléguant 1'iden-
tité juive dans I'espace privé) et celle
du maintien d’une identité juive
dans ’espace a la fois privé et
public. La premiere tendance tend a
I'emporter jusque dans les années
soixante-dix mais se renverse, par-
tiellement, aujourd’hui. Et Michel
Wievorka de conclure: «Dans ces
conditions, bien plus que la figure
paradigmatique de I'étranger, le Juif
devient celle de I'articulation réussie
de l'universel et du particulier, la
démonstration, presque exemplai-
re, qu’il est possible de vivre au sein
d’une collectivité nationale, en y
jouant pleinement une identité elle-
méme complexe, et surtout diaspo-
rique, c’est-a-dire non enfermée
dans un seul et unique espace natio-
nal» (p. 285).

En conclusion, Alain Touraine
souligne que la question du mul-
ticulturalisme a vraiment commen-
cé a se poser lorsque le modele
républicain s’est décomposé sous
I'effet d’un pouvoir économique
international tout puissant. L'auteur
pense légitime de lutter «contre la

prétention d’une culture a s’identi-
fier a la modernité et a I'universa-
lisme» (p. 295), mais le
multiculturalisme lui apparait plus
menacé par le nationalisme et le
sectarisme que par 1’"hégémonie
d’une culture. En conséquence, il
défend la laicité dans le sens d'une
séparation d’une culture et d’un
Etat, laisse au sujet, a I'individu le
choix de combiner ses différentes
références «au plus loin des
solutions institutionnelles» et sins-
crit en faux contre une société multi-
communautaire dans laquelle il y
aurait correspondance entre une
organisation sociale, un territoire et
un pouvoir politique. Une société
multiculturelle doit combiner une
conscience nationale avec la recon-
naissance de particularismes.

Laurence Ossipow



REZENSIONEN 185

TSATITSA 2.1997



186 COMPTES-RE€NDUS

WIMMER Andreas. 1995. Transfor-
mationen. Sozialer Wandel im india-
nischen Mittelamerika. Berlin:
Dietrich Reimer. 332 S. ISBN 3-496-
02578-6.

WIMMER Andreas. 1995. Die
komplexe Gesellschaft: Eine Theorie-
kritik am Beispiel des indianischen
Bauerntums. Berlin: Dietrich
Reimer. 239 S. ISBN 3-496-02577-8.

Wohl nicht zu Unrecht kann
Mittelamerika als jenes ethnolo-
gische Betdtigungsfeld bezeichnet
werden, in welchem sich wie in
keinem anderen Gebiet Lateiname-
rikas ethnologische Forschung und
Theorienbildung stimuliert haben.
Es erstaunt denn auch nicht, dass
sozialwissenschaftliche Diskussio-
nen, welche in diesem geographi-
schen Raum entstanden sind, in die
iibrigen lateinamerikanischen
Lander ausstrahlten und dort
ebenfalls Wirkung zeigten. Fast ist
man geneigt zubehaupten, dass
Mexiko fiir Lateinamerika — was die
sozialwissenschaftliche Produktion
betrifft — in den letzten Jahrzehn-
ten eine dhnlich dominante Rolle
eingenommen hat wie die USA in
bezug auf den globalen Raum.
Bedingt durch die Ndhe zu den
USA kommt der in diesem Gebiet
tatigen Forschungsgemeinschaft
ausserdem die wichtige Funktion
zu, nord- und siidamerikanische
Anregungen aufzunehmen, zu
synthetisieren und zu verbreiten.
Regionen, die von ethnologischer
Seite her tiber lange Zeit hinweg so
dicht bearbeitet worden sind wie
die mittelamerikanische, eignen sich

TSANITSA 2.1997

vorzuiglich, um Prozesse des lokalen
und regionalen gesellschaftlichen
Wandels nachzuzeichnen und neu
zu interpretieren. In derselben
Weise eignen sie sich, die ethnolo-
gische Tatigkeit selbst zu reflektie-
ren und theoretische Entwicklungen
auszuleuchten. In seinen beiden
Biichern versucht Wimmer, diesen
beiden Vorgaben gerecht zu wer-
den.

Das Buch Transformationen ist
dem sozialen Wandel gewidmet,
welcher in Mittelamerika zwischen
dem 17. und dem 20. Jahrhundert
stattgefunden hat. Nach der kurzen
Darlegung einzelner theoretischer
Ansitze — Modernisierung, Kulturo-
kologie, Dependencia, Neomarxis-
mus, Weltsystemtheorie — stellt sich
Wimmer das Begriffsinstrumenta-
rium bereit, anhand dessen er
geschichtliche Prozesse interpretie-
ren will. Dieses Instrumentarium
— sozialer Raum, Habitus, Felder
der Praxis, symbolisches Kapital
usw. — entnimmt er weitgehend
Bourdieus Theorie der Praxis. Nach
den beiden Kapiteln «Regionaler
Raum und die Praxis ethnischer
Distinktion» sowie «Ein Modell der
indianischen Gemeinde» folgt der
Hauptteil, in welchem der Autor
die «Transformation lokaler Sozial-
strukturen» thematisiert. Eine erste
Transformation gesellschaftlicher
Strukturen siecht Wimmer angelegt
in der Periode, welche in der mittle-
ren Kolonialzeit beginnt, iiber die
Bourbonische Reformzeit hinweg-
fiihrt und bis zur Zeit der liberalen
Diktaturen reicht. Ausgangspunkt
ist dabei die «Aristokratische Ge-
meinde», welche durch Principales,
beziehungsweise durch die kollek-
tiv finanzierten Bruderschaften
kontrolliert wird und die sich auf
indianische politische Einheiten
stiitzt. Endprodukte sind die «stabi-
lisierten aristokratischen Gemein-
den», die «klassische communidad»

und das «mestizisierte Dorf». Die
zweite Transformation setzt in der
vorrevolutiondren Zeit ein, fithrt
tiber die Revolution hinweg und
setzt sich in der nachrevolutiona-
ren Periode fort. Ausgangspunkt ist
hier die «klassische commumnidad»,
welche aufgrund der iiber die
Revolution initiierten Verschiebun-
gen der lokalen Strukturen und
Positionen in die «Agraristenge-
meinde», die «stabilisierte klassische
Gemeinde» und die «pluralisierte
indianische Gemeinde» miindet.
Der Gefahr der einfachen Typolo-
gisierung beziehungsweise der
mechanistisch verstandenen Trans-
formation von einem Typus zu
einem anderen entzieht sich
Wimmer dadurch, dass er sich
einerseits auf dichtes Material ab-
stiitzt — 46 Fallbeispiele hat er
ausgewertet und in die Arbeit ein-
gebaut —, und andererseits, indem er
dem Prozesshaften, den iiber die
Zeit hinweg stattfindenden struk-
turellen und positionellen Verschie-
bungen innerhalb jener von ihm
untersuchten sozialen Riume,
beziehungsweise dem Wandel des
Verhéltnisses von Eliten und Domi-
nierten, grossere Bedeutung bei-
misst als den Typen selbst. Den
gesellschaftlichen Wandel geht er
nicht mit einer teleologischen
sondern mit einer, wie er es aus-
driickt, «historisch-genetischen
Argumentationslinie» an. Dadurch
werden weder die Endprodukte
von geschichtlichen Prozessen
vorweggenommen, noch wird der
Geschichte selbst Unilinearitat
unterschoben.

Im zweiten, unter dem Titel Die
komplexe Gesellschaft stehenden
Buch, arbeitet Wimmer jene sozial-
wissenschaftlichen Theorien auf,
welche in den letzten Jahrzehnten
entworfen beziehungsweise von
aussen beigezogen worden sind, um
das indianische Bauerntum Mitte-



lamerikas zu interpretieren. Diese
Theoriendiskussion fiihrt er vor
dem Hintergrund von zwei thema-
tischen Schwerpunkten, welche in
der sozialwissenschaftlichen Arbeit
zu Mittelamerika immer prasent
waren. Der erste Schwerpunkt
orientiert sich an den Differen-
zierungen zwischen ethnischen
Gruppen und der Art, wie diesel-
ben interpretiert, reproduziert und
transformiert worden sind. Der
zweite thematische Schwerpunkt
bildet die Hierarchie der Amter, wie
sie fiir indianische bauerliche
Gemeinden charakteristisch ist. Zur
Diskussion stehen nacheinander
Theorien zum «internen Kolonia-
lismus» (Akkulturation, duale
Gesellschaft, Konzept der Riickzug-
sgebiete), zur «Kulturdkologie»
(closed corporate community, Ebenen
der soziokulturellen Integration,
bauerliche Adaptionsstrategien), zur
«pluralen Gesellschaft» sowie zum
«rationalen Handeln», zur «Depen-
denztheorie», zur Frage «india-
nische Nation» versus «landliches
Proletariat», und zum Neomarxis-
mus. Wimmer diskutiert jeweils die
wichtigsten wissenschaftstheoreti-
schen Protagonisten und verortet
deren Beitrage in den theoretischen
Stromungen. Im Anschluss daran
legt er die Sichtweisen frei, welche
in diesen Stromungen hinsichtlich
der ethnischen Differenzierungen
und der Cargo-Systeme entwickelt
worden sind, um am Schluss jeweils
der eigenen Kritik Platz einzurau-
men.

Die an dieser Stelle selbstver-
standlich nur der Spur nach vorges-
tellten beiden Biicher zeugen
zweifellos von einer langjdhrigen
und intensiven Auseinandersetzung
mit der ethnographischen Aufar-
beitung Mittelamerikas und mit der
alteren und neueren sozialwissen-
schaftlichen Theorienbildung. Die
Biicher sind dicht geschrieben und

von der Literatur her gut dokumen-
tiert. Der Autor bemiiht sich um
eine klare Gliederung der Themen
und um eigene Verortungen und
Interpretationen. Nicht zuletzt fiir
Studierende, welche sich in dieses
Gebiet einzuarbeiten gedenken,
bieten sie eine dusserst wertvolle
Orientierung. Dies um so mehr, als
sich meines Wissens nach auf dem
sozialwissenschaftlichen Biicher-
markt gegenwartig keine weiteren
Werke finden, welche in dhnlich
komprimierter Form den Einstieg
in diese Diskussionsfelder ermogli-
chen.

Ein einziger sanfter kritischer
Hinweis sei mir zum Schluss noch
erlaubt. Falls es zu einer Zweitau-
flage kommen sollte, konnte die
Lesbarkeit der beiden Biicher durch
das Ausmerzen der drgerlichen
Schreibfehler noch um einiges
erhoht werden.

Hans-Rudolf Wicker

REZENSIONEN 187

TSANTSA 2.1997



Recherches

ameérindiennes au

Québec

Volume XXVII, numéro 1, 1997

Innuat anutshish

Les Montagnais aujourd’hui

La population montagnaise : données
disponibles et évolution récente.
Jean-Pierre Garneau

Terre-Neuve et I’administration des Innus
du Labrador.
Adrian Tanner

Les Montagnais et la politique fédérale des
revendications particulieres.
Jacques Frenette et Denis Brassard

La récolte faunique des Mamiunnuat au
début des années 1980.
Paul Charest et Gordon Walsh

La route 138 et la gestion de la faune sur la
partie orientale de la Minganie.
Richard Dominique

Les services territoriaux de Mashteuiatsh.
Martin Coté

Techniques et culture chez les Montagnais
du Mingan : la nomenclature des pieges.
Daniel Clément

Ouvrages récents sur les Montagnais.
Paul Charest et Daniel Clément

Ce numeéro fut préparé sous la direction du
Paul Charest et Daniel Clément

Prix du vol. XXVII, numéro 1 :
12 $ [16,37 $ avec taxes et frais de port]

Abonnement au volume XXVII
[1997, quatre numéros] — TTC
Tarifs — étudiant : 34,76 §,
régulier : 42,16 $,

institutionnel : 52,42 $

Faites parvenir votre commande a
(paiement par cheque ou VISA)
Recherches amérindiennes au Québec
6742, rue Saint-Denis

Montréal QC H2S 252









	Comptes-rendus = Rezensionen

