
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: De la (re-)production de stéréotypes sur les couples islamo-suisses

Autor: Ossipow, Laurence / Outemzabet-Litsios, Valérie / Waldis, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


156 RECHeRCHES EN COURS

De la (re-)production
de stéréotypes sur les

couples islamo-
suisses

Laurence Ossipow, Valérie Outemzabet-Litsios,
Barbara Waldis

1 Pour une description
plus linéaire de la journée
et des acteurs en présence,
lire Litsios, Ossipow et
Waldis 1997.

2 L'expression islamo-
suisse recouvre une oppo-
sition suisse-étranger
d'origine musulmane.

Dans le cadre d'une recherche en cours
sur le thème des couples binationaux,
menée par les instituts d'ethnologie des
universités de Neuchâtel et de Fribourg,
au sein du Programme national de
recherche 39 «Migrations et relations
interculturelles», nous nous sommes rendues
le 13 décembre 1996 à une «réunion
d'organismes de consultation et d'offices cantonaux

d'état civil sur les mariages mixtes».
Cette réunion était organisée par l'Institut
suisse de droit comparé de Lausanne pour
discuter de la brochure Mariages mixtes
entre suisses et étrangers musulmans rédigée
par Sami Aldeeb, juriste, collaborateur de
l'Institut. Des représentants des différentes
collectivités musulmanes de Suisse étaient
également présents afin de formuler leur
point de vue1.

Notre recherche étudie les couples
suisses-étrangers dans lesquels le/la
conjoint/e étranger/ère est originaire d'une
des trois aires géographiques suivantes:
l'aire sud- et est-méditerranéenne musulmane,

l'Afrique au sud du Sahara, et les

pays de l'ancien bloc de l'Est européen.
Sachant d'une part que les couples islamo-
suisses2 sont souvent pris comme exemple
négatif d'intermariage et que, d'autre part,
la brochure de Sami Aldeeb constitue un
des relais principaux pour présenter la
thématique des couples binationaux dans
la presse, il nous a semblé intéressant de
décrire cette journée, de cerner les tensions
entre les groupes d'appartenance respectifs
et de montrer comment se produisent ou se

reproduisent des stéréotypes sur les musulmans

en Suisse.

Le mariage islamo-
suisse: une union

dangereuse?
Sami Aldeeb présente le mariage

islamo-suisse comme doublement risqué.
D'abord parce que certains «concepts du
système juridique musulman [sont]
souvent étrangers au système juridique

TSAU TSA 2.1997



LAUFENDEe FORSCHUNGEN 157

suisse» (Aldeeb 1996: 3; voir aussi Aldeeb
1992), dans les domaines de la religion,
des relations entre hommes et femmes ou
encore entre parents et enfants ainsi que
dans les questions qui concernent le droit
matrimonial ou le droit de la famille. Ensuite

parce qu'il considère - ainsi que le fait
souvent le sens commun - les «mariages
mixtes» comme des unions plus fragiles
que les unions «monoculturelles»3 ou
«mononationales». Outre des différences

juridiques et religieuses (au demeurant
variables selon les pays musulmans
considérés), c'est la thématique de la différence
culturelle qui est mise en avant dans les

propos de Sami Aldeeb et plus largement
dans les énoncés au sujet des mariages
mixtes. Ce juriste compare par exemple le

mariage mixte à un saut du dixième étage
et sa brochure à un parachute4. Comme
dans d'autres énoncés sur les mariages
mixtes, l'idée de prévention contre les

risques du mariage binational est centrale.
Le contrat-type de mariage annexé à la
brochure joue donc ce rôle de prévention et

encourage les époux à se mettre d'accord

par écrit sur certains points.
En mentionnant le cas de personnes qui

se seraient présentées auprès de lui et qui,
contraintes de quitter la Suisse, cherchent

impérativement une femme pour se marier
et en ajoutant à un autre moment de son
exposé, «admettons qu'il s'agisse d'un
mariage d'amour», Sami Aldeeb rejoint le

stéréotype qui consiste à soupçonner les

mariages binationaux d'être des mariages
intéressés ou mariages «blancs» de
personnes venues «au noir» en Suisse. La
littérature ethnologique montre que le mariage
intéressé ou arrangé a toujours occupé une
grande place dans les systèmes matrimoniaux.

L'accès à un territoire grâce à un
mariage ne serait donc qu'une stratégie
matrimoniale parmi d'autres. Mais cette
stratégie n'est évidemment pas considérée

comme légitime dans la brochure, dans

l'opinion publique et par les instances
gouvernementales helvétiques. Rappelons,

par exemple, que depuis 1992 la nationalité

helvétique n'est plus accordée
automatiquement aux étrangères qui épousent des

Suisses et ceci entre autres pour éviter des
abus de mariages.

Dans ses énoncés du 13 décembre 1996,

Sami Aldeeb privilégie le cas des femmes
suisses qui épousent des musulmans et
relaie de ce fait un autre type de stéréotypes

répandus sur les couples
binationaux: ce seraient les femmes suisses,
souvent laides, très jeunes ou âgées,
malheureuses ou solitaires qui cherchent à

épouser des étrangers5. A la thématique
de la différence culturelle perçue comme
négative6 s'ajoute donc celle du mariage
mixte comme un mariage de deuxième
catégorie réservé aux femmes n'ayant pas
pu se placer sur le marché matrimonial
national. L'idée de prévention s'associe
aussi souvent à une forme de paternalisme
devant la naïveté supposée des femmes.
En conclusion de son exposé, Sami Aldeeb
ajoute: «J'espère ne pas vous avoir accablé,
mais un homme averti en vaut deux, et
une femme avertie en vaut quatre». Faut-il
entendre ici qu'une femme fait deux fois
plus attention qu'un homme avec les
mêmes mises en garde, et donc que les
femmes savent être plus prévoyantes que
les hommes? Ou, au contraire, comprendre
que les femmes sont deux fois plus naïves

que les hommes, et donc plus susceptibles
de se faire berner par un musulman? En
conséquence, faudrait-il quatre femmes

pour atteindre le même niveau de prudence

que deux hommes? Ou doit-on encore
imaginer que les femmes courent deux fois

plus de risque face au même danger?
Ce qui apparaît en tout cas, c'est qu'il faut
se méfier d'un mariage avec un homme
musulman. Ainsi le conférencier confirme-
t-il la méfiance qui existe à l'égard des
musulmans en Suisse et qui resurgit dans
la thématique des mariages binationaux
ou encore dans le débat sur le multiculturalisme

entre les positions assimilationistes
et communautaristes, par exemple au sujet
d'une certaine reconnaissance de l'islam
de la sphère publique. Cette méfiance se
fonde entre autres sur une méconnaissance
des collectivités musulmanes considérées

comme homogènes (en dépit de leur
grande hétérogénéité). Elle pousse égale-

3 A supposer qu'elles
existent...

4 Au cours de sa présentation,

Sami Aldeeb fait en
effet le commentaire
suivant: «Nous ne
pouvons pas empêcher les

gens de sauter du dixième

étage, mais nous leur
disons: munissez-vous
d'un parachute!»

5 En revanche, Sami
Aldeeb ne renvoie pas au
stéréotype de l'homme
suisse qui recherche dans
la femme étrangère
«exotique» un sex-appeal ou
une capacité de
soumission que n'auraient
pas (plus) les femmes
suisses (Waldis 1993).
Notons d'ailleurs qu'il y a

plus de mariages
binationaux conclus entre des
hommes suisses et des
femmes étrangères (environ

7000 sur ÎO'OOO au
cours de ces dernières
années).

TSAÏ1TSA 2.1997



158 RECH0RCHES EN COURS

6 Celle-ci peut dans
d'autres énoncés être
perçue comme positive
mais il est évident que
c'est la notion même de
différence culturelle et de
l'étalon de mesure qu'il
faut interroger.

7 Cette association a édité
un premier bulletin Panorama

en juillet 1996.

8 Association fondée
d'abord comme organisation

bernoise de dialogue
entre chrétiens et musulmans

et qui s'est ensuite
étendue dans toute la
Suisse.

9 Association qui lutte
contre la marginalisation
des femmes musulmanes
immigrées ou converties,
et qui leur propose activités

communes, conseils,
informations et rencontres.

10 Association de femmes
suisses mariées à des
étrangers, fondée en 1980,

ment à assimiler les collectivités musulmanes

immigrées aux nouvelles figures de

l'étranger.
Après l'exposé de Sami Aldeeb, Silvia

Thodé et Leslie Moussalli ont présenté le
travail du Service social international (SSI),

qui s'occupe des problèmes d'asile des
mineurs non accompagnés et qui a créé,

depuis 1996, un service de consultation
conjugale. L'objectif de la consultation est
de donner des informations juridiques,
administratives, sociales et culturelles, de

tenter de prévenir la mésentente, les
conflits, le divorce, l'enlèvement d'enfants,
et d'aider globalement les couples bicul-
turels à négocier leurs différences. Les

propos de ces responsables du SSI font
écho à ceux d'Aldeeb lorsqu'ils reprennent
la thématique de la prévention. En
revanche, ils tentent de revaloriser l'image
du couple binational lorsqu'ils dédramatisent

le taux de divorce des couples islamo-
suisses. D'après leur compte (en tant que
non-statisticiennes), le taux de divorce des

couples islamo-suisses n'est que 10% plus
élevé que le taux de divorce en général
(sur 10 mariages il y a 3,5 divorces par
année). De plus, il faut se rappeler qu'un
mariage qui n'aboutit pas à un divorce
n'est pas forcément un mariage heureux.

La réaction des
collectivités
musulmanes

Par une première série d'arguments,
les représentants des collectivités musulmanes

tentent de défaire l'image des
hommes musulmans assimilés à des
«patriarches» et des «non-civilisés» et des

femmes musulmanes perçues comme
soumises. Les auteurs de ces critiques
s'insurgent contre les références qui
homogénéisent la pratique de l'islam, bien
qu'ils agissent parfois de façon identique.
Ce sont les autorités religieuses musulmanes

qui adoptent ce point de vue avec
d'un côté Youssef Ibram (du Haut comité
des organisations islamiques de Zurich,

organisation faîtière d'environ 25 associations

musulmanes en Suisse) et Hassan
Abo Youssef (de la Interreligiöse
Arbeitsgemeinschaft de Bâle7) et de, l'autre côté, les
femmes musulmanes: Olivia Ben Yonnes

(de Lausanne), Samia Osman (de la
Gemeinschaft von Christen und Muslimen in
der Schweiz de Bienne8), Nadia Karmous
(de l'Association culturelle des femmes
musulmanes de Suisse située au Locle9).

De façon générale, les représentants des

collectivités musulmanes reprochent à

Sami Aldeeb d'exagérer (voire d'exacerber)

les différences qui existent entre le
droit musulman et le droit suisse tandis
que Sami Aldeeb les soupçonnent de les
occulter. Il relève par exemple qu'en cas
de conversion à l'islam, le changement de

prénom et la circoncision sont obligatoire,
tandis que Youssef Ibram répond qu'ils ne
sont que recommandés. Les représentants
des collectivités musulmanes notent aussi

que les enlèvements d'enfants après un
divorce, souvent attribués à des pères
musulmans, ne concernent pas que les

couples islamo-suisses. De même, la
pratique de l'excision ne relève pas que de

l'islam, comme on pourrait le comprendre
d'après le texte de Sami Aldeeb qui écrit

que «dans certains pays, les musulmans
excisent leurs filles (92% des filles
égyptiennes et 98% des filles soudanaises
et somaliennes sont excisées!)» (p. 19).
Vérification faite, il apparaît que l'excision
n'est pas une pratique exclusivement
musulmane et que les chiffres consultés,
fournis par l'Organisation cairote, des
droits de l'homme comprennent aussi des
filles chrétiennes et juives.

Une deuxième série d'arguments se
concentre sur les aspects formels de la
brochure. Ces critiques viennent surtout
(mais pas seulement) de personnes musulmanes

qui se sentent proches d'une façon
de vivre laïque ou des associations qui ont
à faire à des couples islamo-suisses: Andrea
Knecht Oti-Amoako (de Y Interessengemeinschaft

Binational de Bâle10), Georges Assima
(de la Commission fédérale des étrangers
de Berne), Abdelhaq Elghezaoui (de
l'association Appartenances de Lausanne11), et

TSAÏ1TSA 2.1997



LAUF EN DEC FORSCHUNGEN 159

Bouhouch Ibrahim (représentant masculin

de la Arbeitsgemeinschaft der Islamischen

Gemeinschaft de Zurich12).
Ces personnes sont surtout dérangées

par le ton des formulations contenues dans
la brochure. Andrea Knecht Oti-Amoako se

réfère par exemple à une phrase de la
conclusion: «Bien qu'il comporte un risque
d'échec très élevé, un mariage mixte peut
aussi être heureux» (p. 24). Cela laisse
entendre, explique-t-elle, combien l'auteur
de la brochure ne croit pas au succès de

ces mariages. Si Georges Assima et Abdel-
haq Elghezaoui apprécient le contrat-type
annexé à la brochure parce qu'il contraint
les futurs époux à une réflexion écrite
commune avant le mariage, Andrea Knecht
Oti-Amoako remarque, quant à elle, que ce

contrat de mariage a, au contraire, un
aspect beaucoup trop dissuasif: «dans Y IG
Binational de Bâle, je ne trouverais pas un
seul musulman qui accepterait de signer
un tel contrat».

Certains représentants musulmans
proposent à Sami Aldeeb de créer une
brochure ensemble. La proposition est
rejetée par l'auteur qui dit attendre depuis
longtemps que les musulmans fassent leur

propre brochure, mais qui pense que de
toute façon ceux-ci ne parviendraient pas
à se mettre d'accord entre eux. Pierre
Widmer, le directeur de l'Institut, projette
alors de réunir toutes les critiques et de
les prendre en considération lors d'une
prochaine édition. La critique de Sami
Aldeeb sur le désaccord qui existerait entre
les musulmans est intéressante car elle
montre l'hétérogénéité du monde musulman,

hétérogénéité niée à la fois par
l'auteur de la brochure et par les associations

musulmanes. La proposition d'une
collaboration, quant à elle, doit être considérée

dans une perspective de hiérarchie
sociale, celle dans laquelle se trouvent pris
les participants au colloque et qui nous
semble le véritable noyau de la discussion.
En effet, comparé au prestige d'un Institut
suisse de droit comparé, le poids des
institutions musulmanes, interculturelles ou
d'aide sociale est négligeable. L'inégalité
des chances est une réalité à laquelle des

groupes ethniques ou religieux étrangers
sont confrontés (Radtke 1991). Les chances

d'institutions musulmanes ou sociales
d'être prises en considération comme
égales dans un discours publique sont
faibles, et ce n'est pas en insistant sur des

stéréotypes qu'une inégalité structurale et

politique peut être résolue. De ce fait, c'est
finalement l'auteur de la brochure qui
décide comment il a envie d'interpréter
son rôle d'expert et d'informateur dans le
domaine.

Stéréotypes, rapports
de force et

arrangements
interculturels

Un des buts de notre recherche est de
déterminer le processus de construction
des représentations et des images de l'autre
à l'intérieur du couple mais aussi dans les
collectivités d'appartenance de chacun des

partenaires. Cette brochure, du fait qu'elle
est souvent un relais pour parler des
couples binationaux dans la presse et qu'elle

suscite des débats, nous semble pouvoir
apporter un éclairage parmi d'autres de
ce processus.

En reproduisant certains stéréotypes
fréquemment associés aux musulmans,
comme ce qui est dit sur la circoncision,
l'excision, la polygamie, la répudiation,
etc., l'auteur de la brochure renforce les

oppositions historiques qui existent entre
chrétiens et musulmans et qui peuvent être
réactivées par des événements politiques
internationaux13. Ce faisant, il correspond
peut-être aux attentes d'une partie de la

population helvétique, qui s'accommode
difficilement de l'étrangeté, qui ne connaît

pas les sociétés musulmanes et qui a besoin
de se représenter des ennemis ethnico-
religieux pour construire son identité.
Voulant «rectifier» certains propos de Sami
Aldeeb et «corriger» l'image que celui-ci
donne des couples islamo-suisses, les
représentants des collectivités musulmanes

organisée en groupes
régionaux en Suisse
alémanique et qui, par son
bulletin trimestriel, informe

au niveau juridique et
interculturel.

11 Association qui a pour
but d'aider les migrants à

développer leur propres
ressources pour résoudre
les crises qu'ils traversent.

12 Association qui correspond

au «service social»
de la mosquée du Prince
Saeed et existe depuis
deux ans. Le groupe de
femmes de cette mosquée
fait partie du même
groupe que Nadia Kar-
mous.

13 De nombreux couples
islamo-suisses ont par
exemple noté ce phénomène

de (ré)activation des

stéréotypes pendant la

guerre du Golf (Waldis
1996).

TSAÏlTSA 2.1997



160 RECHeRCHES EN COURS

insistent sur les mêmes thèmes et dessinent

un islam idéal et parfait, qui se situe
en deçà ou au-delà des pratiques en cours:
de ce fait, ils ne parviennent pas à sortir du
cadre généralisant et stéréotypant posé par
la brochure. Ainsi sont-ils, comme Sami
Aldeeb, des producteurs de stéréotypes
sur les musulmans.

Les stéréotypes véhiculés dans les
stratégies argumentaires des uns et des

autres renvoient à une culture statique et

figent les groupes religieux ou nationaux
auxquels appartiennent les acteurs sociaux.
Par ailleurs, ces stéréotypes ont un effet
sur la dynamique interne des couples: ils
incitent une femme suisse, ainsi que son
entourage, à assimiler son mari musulman
à une culture islamique qui serait vue
comme immuable et imperméable. En
outre, les choix que font les couples binatio-

naux, par exemple en matière de cérémonie
de mariage ou de prénom des enfants, sont
toujours rapportés à une prise de position
par rapport à leurs cultures ou groupes
respectifs d'appartenance et sont souvent
interprétés par leur entourage en fonction
de l'importance de la menace que
représentent ces choix pour la cohésion et la
survie du groupe (Litsios 1994).

Si les références aux cultures respectives

des conjoints sont fréquentes, c'est
aussi parce qu'elles masquent - consciemment

ou inconsciemment - un rapport de
force ou de pouvoir à l'intérieur du couple
(selon la formation, le statut professionnel
et le niveau socio-économique de chaque
conjoint) et à l'extérieur du couple (selon
les relations que chaque conjoint entretient
avec son groupe religieux ou national et

que ces groupes entretiennent entre eux).
Au centre de ces relations hiérarchiques,
les conjoints doivent repenser leurs
positions respectives en tant qu'homme ou
femme, immigré ou indigène, et musulman

ou non-musulman. Dans les couples
musulmans-suissesses vivant en Suisse, si
l'homme musulman, en tant qu'homme,
garde un certain pouvoir, il doit compter
avec une épouse européenne qui, en tant
qu'indigène, a la particularité de se retrouver

en position de force sur le plan des

rapports économiques, juridiques et culturels

(Waldis 1993). Il suffit cependant que ce

même couple s'installe dans un pays
musulman pour que cette fois-ci la femme
se retrouve souvent dans une double
position de faiblesse, d'abord en tant que
femme, et ensuite en tant qu'immigrée
européenne et non musulmane.

Les mariages binationaux constituent
un défi pour l'identité d'un groupe
religieux ou national car ils traversent, par
leur existence même, les frontières de ces

groupes. Il est effectivement plus facile de
les considérer comme néfastes pour la
cohérence du groupe que comme une
redéfinition bienvenue de son identité, ce

qui explique que les mariages «mixtes»
soient souvent vus comme plus fragiles
ou moins heureux que les mariages
ordinaires.

Les stéréotypes, utiles pour organiser
et simplifier notre rapport au monde,
fonctionnent surtout lorsqu'ils manquent
«d'expérience directe» (MacDonald 1993).
Mais que se passe-t-il si l'on examine
comment se constituent dans la durée et
dans l'expérience directe ainsi que
quotidienne les négociations et les arrangements
interculturels consacrés par le lien
matrimonial? Ces stéréotypes s'estompent-ils
ou ne font-ils que se modifier? Au cours
du cycle conjugal, s'effacent-ils devant les

rapports socio-économiques et les rapports
de genre? Que changent l'expérience de

migration et le processus d'intégration
dans le rapport que chaque membre du
couple entretient avec son habitus d'origine?

Une culture commune se reconstruit-
elle? C'est entre autres à ces questions que
notre recherche en cours tentera de
répondre.

TSAUTSA 2.1997



LAUFENDE6 FORSCHUNGEN 161

Bibliographie
Alber Jean-Luc, Centlivres Pierre, Giordano
Christian, Horvath Sandor, Ossipow Laurence,
Outemzabet-Litsios Valerie, Waldis Barbara
1995-1999. Couples binationaux: tnigrations, trajec¬

toires, réseaux et relations interculturelles.
Neuchâtel, Fribourg: Institut d'ethnologie

(Projet PNR 39)
Aldeeb Sami
1992. «Le droit international privé face aux

systèmes de pays arabes et musulmans».
Revue suisse du droit international et du droit
européen (Zurich) 1: 33-77.

1996. Mariages mixtes entre Suisses et étrangers
musulmans. Lausanne: Institut suisse de
droit comparé.

Kellerhals Jean et al.
1982. Mariages au quotidien. Lausanne: Editions

P.-M. Favre.
Litsios Valérie
1994. Les couples maghrébins-suisses dans le canton

de Neuchâtel. Neuchâtel: Institut d'ethnologie

(mémoire de licence).
Litsios Valérie, Ossipow Laurence, Waldis
Barbara
1997. «Zur Reproduktion von Stereotypen

über Musliminnen und Muslime in
der Schweiz». Bulletin der IG Binational
(Zurich) 67:18-25.

Macdonald Maryon
1993. «The Construction of Difference: An

Anthropological Approach to Stereotypes»,

in: Sharon Macdonald (ed.), Inside

European Identities: Ethnography in Western

Europe, p. 219-239. Oxford: Berg.
Radtke Olaf
1991. «Lob der Gleich-Gültigkeit», in: Uli Biele¬

feld (Hg.), Das Eigene und das Fremde, p.
79-96. Hamburg: Junius.

de Singly François
1987. «Théorie critique de l'homogamie». Année

sociologique (Paris) 37:181-295.
Waldis Barbara
1993. «Un pas vers l'émancipation? A propos de

quelques aspects de pouvoirs dans les
relations de couples mixtes». Nord-Sud
(Genève) 4:189-201

1996. Interkulturelle Kommunikation und maghre-
binisch-europäische Paare. Fribourg: Université

de Fribourg (Dissertation).

Auteures
Laurence Ossipow et Valérie

Outemzabet-Litsios, Université de Neuchâtel, Institut

d'ethnologie, rue St-Nicolas 4, CH -
2000 Neuchâtel

Barbara Waldis, Ethnologisches Seminar,

rte de Bonnesfontaines 11, CH -1700
Fribourg

TSAÏ1TSA 2.1997


	De la (re-)production de stéréotypes sur les couples islamo-suisses

