Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: De la (re-)production de stéréotypes sur les couples islamo-suisses
Autor: Ossipow, Laurence / Outemzabet-Litsios, Valérie / Waldis, Barbara
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

156 RECHECRCHES EN COURS

1 Pour une description
plus linéaire de la journée
et des acteurs en présence,
lire Litsios, Ossipow et
Waldis 1997.

2 L’expression islamo-
suisse recouvre une oppo-
sition suisse-étranger
d’origine musulmane.

TSANTSA 2.1997

De la (re-)production
de steréotypes sur les
couples islamo-
suisses

Laurence Ossipow, Valérie Outemzabet-Litsios,
Barbara Waldis

Dans le cadre d"une recherche en cours
sur le théme des couples binationaux,
menée par les instituts d’ethnologie des
universités de Neuchatel et de Fribourg,
au sein du Programme national de
recherche 39 «Migrations et relations inter-
culturelles», nous nous sommes rendues
le 13 décembre 1996 a une «réunion d’orga-
nismes de consultation et d’offices canto-
naux d’état civil sur les mariages mixtes».
Cette réunion était organisée par I'Institut
suisse de droit comparé de Lausanne pour
discuter de la brochure Mariages mixtes
entre suisses et étrangers musulmans rédigée
par Sami Aldeeb, juriste, collaborateur de
I'Institut. Des représentants des différentes
collectivités musulmanes de Suisse étaient
également présents afin de formuler leur
point de vuel.

Notre recherche étudie les couples
suisses-étrangers dans lesquels le/la
conjoint/e étranger / ere est originaire d'une
des trois aires géographiques suivantes:
I'aire sud- et est-méditerranéenne musul-
mane, I’Afrique au sud du Sahara, et les

pays de l’ancien bloc de I'Est européen.
Sachant d'une part que les couples islamo-
suisses? sont souvent pris comme exemple
négatif d'intermariage et que, d’autre part,
la brochure de Sami Aldeeb constitue un
des relais principaux pour présenter la
thématique des couples binationaux dans
la presse, il nous a semblé intéressant de
décrire cette journée, de cerner les tensions
entre les groupes d’appartenance respectifs
et de montrer comment se produisent ou se
reproduisent des stéréotypes sur les musul-
mans en Suisse.

Le mariage islamo-
suisse: une union
dangereuse?

Sami Aldeeb présente le mariage
islamo-suisse comme doublement risqué.
D’abord parce que certains «concepts du
systeme juridique musulman [sont]
souvent étrangers au systeme juridique



suisse» (Aldeeb 1996: 3; voir aussi Aldeeb
1992), dans les domaines de la religion,
des relations entre hommes et femmes ou
encore entre parents et enfants ainsi que
dans les questions qui concernent le droit
matrimonial ou le droit de la famille. Ensui-
te parce qu’il considére — ainsi que le fait
souvent le sens commun - les «mariages
mixtes» comme des unions plus fragiles
que les unions «monoculturelles»3 ou
«mononationales». Outre des différences
juridiques et religieuses (au demeurant
variables selon les pays musulmans consi-
dérés), c’est la thématique de la différence
culturelle qui est mise en avant dans les
propos de Sami Aldeeb et plus largement
dans les énoncés au sujet des mariages
mixtes. Ce juriste compare par exemple le
mariage mixte a un saut du dixieme étage
et sa brochure a un parachutet. Comme
dans d’autres énoncés sur les mariages
mixtes, 'idée de prévention contre les
risques du mariage binational est centrale.
Le contrat-type de mariage annexé a la
brochure joue donc ce réle de prévention et
encourage les époux a se mettre d’accord
par écrit sur certains points.

En mentionnant le cas de personnes qui
se seraient présentées aupres de lui et qui,
contraintes de quitter la Suisse, cherchent
impérativement une femme pour se marier
et en ajoutant a un autre moment de son
exposé, «admettons qu’il s’agisse d’un
mariage d’amour», Sami Aldeeb rejoint le
stéréotype qui consiste a soupgonner les
mariages binationaux d’étre des mariages
intéressés ou mariages «blancs» de per-
sonnes venues «au noir» en Suisse. La litté-
rature ethnologique montre que le mariage
intéressé ou arrangé a toujours occupé une
grande place dans les systémes matrimo-
niaux. L'acces a un territoire grace a un
mariage ne serait donc qu'une stratégie
matrimoniale parmi d’autres. Mais cette
stratégie n’est évidemment pas considérée
comme légitime dans la brochure, dans
I'opinion publique et par les instances
gouvernementales helvétiques. Rappelons,
par exemple, que depuis 1992 la nationali-
té helvétique n’est plus accordée automa-
tiquement aux étrangeres qui épousent des

LAUFENDE

Suisses et ceci entre autres pour éviter des
abus de mariages.

Dans ses énoncés du 13 décembre 1996,
Sami Aldeeb privilégie le cas des femmes
suisses qui épousent des musulmans et
relaie de ce fait un autre type de stéréo-
types répandus sur les couples bina-
tionaux: ce seraient les femmes suisses,
souvent laides, trés jeunes ou agées,
malheureuses ou solitaires qui cherchent a
épouser des étrangerss. A la thématique
de la différence culturelle percue comme
négativet s’ajoute donc celle du mariage
mixte comme un mariage de deuxieme
catégorie réservé aux femmes n’ayant pas
pu se placer sur le marché matrimonial
national. L'idée de prévention s’associe
aussi souvent a une forme de paternalisme
devant la naiveté supposée des femmes.
En conclusion de son exposé, Sami Aldeeb
ajoute: «J’espére ne pas vous avoir accablé,
mais un homme averti en vaut deux, et
une femme avertie en vaut quatre». Faut-il
entendre ici qu'une femme fait deux fois
plus attention qu’un homme avec les
mémes mises en garde, et donc que les
femmes savent étre plus prévoyantes que
les hommes? Ou, au contraire, comprendre
que les femmes sont deux fois plus naives
que les hommes, et donc plus susceptibles
de se faire berner par un musulman? En
conséquence, faudrait-il quatre femmes
pour atteindre le méme niveau de pruden-
ce que deux hommes? Ou doit-on encore
imaginer que les femmes courent deux fois
plus de risque face au méme danger?
Ce qui apparait en tout cas, c’est qu'il faut
se méfier d'un mariage avec un homme
musulman. Ainsi le conférencier confirme-
t-il la méfiance qui existe a 'égard des
musulmans en Suisse et qui resurgit dans
la thématique des mariages binationaux
ou encore dans le débat sur le multicultu-
ralisme entre les positions assimilationistes
et communautaristes, par exemple au sujet
d’une certaine reconnaissance de l'islam
de la sphere publique. Cette méfiance se
fonde entre autres sur une méconnaissance
des collectivités musulmanes considérées
comme homogenes (en dépit de leur
grande hétérogénéité). Elle pousse égale-

FORSCHUNGEN 157

3 A supposer qu’elles
existent...

4 Au cours de sa présen-
tation, Sami Aldeeb fait en
effet le commentaire
suivant: «Nous ne pou-
vons pas empécher les
gens de sauter du dixie-
me étage, mais nous leur
disons: munissez-vous
d’un parachute!»

5 En revanche, Sami
Aldeeb ne renvoie pas au
stéréotype de '’homme
suisse qui recherche dans
la femme étrangere «exo-
tique» un sex-appeal ou
une capacité de sou-
mission que n’auraient
pas (plus) les femmes
suisses (Waldis 1993).
Notons d’ailleurs qu’il y a
plus de mariages bina-
tionaux conclus entre des
hommes suisses et des
femmes étrangeres (envi-
ron 7000 sur 10’000 au
cours de ces derniéres
années).

TSA SA 2.1997



158 RECH©RCHES EN COURS

6 Celle-ci peut dans
d’autres énoncés étre
pergue comme positive
mais il est évident que
c’est la notion méme de
différence culturelle et de
I'étalon de mesure qu'il
faut interroger.

7 Cette association a édité
un premier bulletin Pano-
rama en juillet 1996.

8 Association fondée
d’abord comme organisa-
tion bernoise de dialogue
entre chrétiens et musul-
mans et qui s’est ensuite
étendue dans toute la
Suisse.

9 Association qui lutte
contre la marginalisation
des femmes musulmanes
immigrées ou converties,
et qui leur propose activi-
tés communes, conseils,
informations et rencontres.

10 Association de femmes

suisses mariées a des
étrangers, fondée en 1980,

TSATITSA 2.1997

ment a assimiler les collectivités musul-
manes immigrées aux nouvelles figures de
I'étranger.

Apres 'exposé de Sami Aldeeb, Silvia
Thodé et Leslie Moussalli ont présenté le
travail du Service social international (SSI),
qui s’occupe des problémes d’asile des
mineurs non accompagnés et qui a créé,
depuis 1996, un service de consultation
conjugale. L'objectif de la consultation est
de donner des informations juridiques,
administratives, sociales et culturelles, de
tenter de prévenir la mésentente, les
conflits, le divorce, I’enlevement d’enfants,
et d’aider globalement les couples bicul-
turels a négocier leurs différences. Les
propos de ces responsables du SSI font
écho a ceux d’Aldeeb lorsqu’ils reprennent
la thématique de la prévention. En
revanche, ils tentent de revaloriser 'image
du couple binational lorsqu’ils dédramati-
sent le taux de divorce des couples islamo-
suisses. D’apres leur compte (en tant que
non-statisticiennes), le taux de divorce des
couples islamo-suisses n’est que 10% plus
élevé que le taux de divorce en général
(sur 10 mariages il y a 3,5 divorces par
année). De plus, il faut se rappeler qu'un
mariage qui n’aboutit pas a un divorce
n’est pas forcément un mariage heureux.

La réaction des
collectivités
musulmanes

Par une premiere série d’arguments,
les représentants des collectivités musul-
manes tentent de défaire I'image des
hommes musulmans assimilés a des
«patriarches» et des «<non-civilisés» et des
femmes musulmanes pergues comme
soumises. Les auteurs de ces critiques
s’insurgent contre les références qui
homogénéisent la pratique de I'islam, bien
qu’ils agissent parfois de fagon identique.
Ce sont les autorités religieuses musul-
manes qui adoptent ce point de vue avec
d’un coté Youssef Ibram (du Haut comité
des organisations islamiques de Zurich,

organisation faitiere d’environ 25 associa-
tions musulmanes en Suisse) et Hassan
Abo Youssef (de la Interreligiose Arbeitsge-
meinschaft de Bale?) et de, I'autre coté, les
femmes musulmanes: Olivia Ben Yonnes
(de Lausanne), Samia Osman (de la
Gemeinschaft von Christen und Muslimen in
der Schweiz de Bienne8), Nadia Karmous
(de I’Association culturelle des femmes
musulmanes de Suisse située au Locle9).

De fagon générale, les représentants des
collectivités musulmanes reprochent a
Sami Aldeeb d’exagérer (voire d’exacer-
ber) les différences qui existent entre le
droit musulman et le droit suisse tandis
que Sami Aldeeb les soupgonnent de les
occulter. Il reléve par exemple qu’en cas
de conversion a l'islam, le changement de
prénom et la circoncision sont obligatoire,
tandis que Youssef Ibram répond qu’ils ne
sont que recommandés. Les représentants
des collectivités musulmanes notent aussi
que les enlévements d’enfants apres un
divorce, souvent attribués a des peres
musulmans, ne concernent pas que les
couples islamo-suisses. De méme, la
pratique de I'excision ne reléve pas que de
l'islam, comme on pourrait le comprendre
d’apres le texte de Sami Aldeeb qui écrit
que «dans certains pays, les musulmans
excisent leurs filles (92% des filles
égyptiennes et 98% des filles soudanaises
et somaliennes sont excisées!)» (p. 19).
Vérification faite, il apparait que 1’excision
n’est pas une pratique exclusivement
musulmane et que les chiffres consultés,
fournis par I’Organisation cairote, des
droits de 'homme comprennent aussi des
filles chrétiennes et juives.

Une deuxiéeme série d’arguments se
concentre sur les aspects formels de la
brochure. Ces critiques viennent surtout
(mais pas seulement) de personnes musul-
manes qui se sentent proches d’une fagon
de vivre laique ou des associations qui ont
a faire a des couples islamo-suisses: Andrea
Knecht Oti-Amoako (de I'Interessengemein-
schaft Binational de Balel0), Georges Assima
(de Ia Commission fédérale des étrangers
de Berne), Abdelhaq Elghezaoui (de I’asso-
ciation Appartenances de Lausanne!?), et



Bouhouch Ibrahim (représentant mascu-
lin de la Arbeitsgemeinschaft der Islamischen
Gemeinschaft de Zurich12).

Ces personnes sont surtout dérangées
par le ton des formulations contenues dans
la brochure. Andrea Knecht Oti-Amoako se
référe par exemple a une phrase de la
conclusion: «Bien qu’il comporte un risque
d’échec tres €levé, un mariage mixte peut
aussi étre heureux» (p. 24). Cela laisse
entendre, explique-t-elle, combien 'auteur
de la brochure ne croit pas au succes de
ces mariages. Si Georges Assima et Abdel-
haq Elghezaoui apprécient le contrat-type
annexé a la brochure parce qu’il contraint
les futurs époux a une réflexion écrite
commune avant le mariage, Andrea Knecht
Oti-Amoako remarque, quant a elle, que ce
contrat de mariage a, au contraire, un
aspect beaucoup trop dissuasif: «dans I'IG
Binational de Béle, je ne trouverais pas un
seul musulman qui accepterait de signer
un tel contrat».

Certains représentants musulmans
proposent a Sami Aldeeb de créer une
brochure ensemble. La proposition est
rejetée par I'auteur qui dit attendre depuis
longtemps que les musulmans fassent leur
propre brochure, mais qui pense que de
toute fagon ceux-ci ne parviendraient pas
a se mettre d’accord entre eux. Pierre
Widmer, le directeur de I'Institut, projette
alors de réunir toutes les critiques et de
les prendre en considération lors d’une
prochaine édition. La critique de Sami
Aldeeb sur le désaccord qui existerait entre
les musulmans est intéressante car elle
montre I'hétérogénéité du monde musul-
man, hétérogénéité niée a la fois par
'auteur de la brochure et par les associa-
tions musulmanes. La proposition d'une
collaboration, quant a elle, doit étre consi-
dérée dans une perspective de hiérarchie
sociale, celle dans laquelle se trouvent pris
les participants au colloque et qui nous
semble le véritable noyau de la discussion.
En effet, comparé au prestige d'un Institut
suisse de droit comparé, le poids des insti-
tutions musulmanes, interculturelles ou
d’aide sociale est négligeable. L'inégalité
des chances est une réalité a laquelle des

LAUFENDE¢

groupes ethniques ou religieux étrangers
sont confrontés (Radtke 1991). Les chances
d’institutions musulmanes ou sociales
d’étre prises en considération comme
égales dans un discours publique sont
faibles, et ce n’est pas en insistant sur des
stéréotypes qu'une inégalité structurale et
politique peut étre résolue. De ce fait, c’est
finalement "auteur de la brochure qui
décide comment il a envie d’interpréter
son role d’expert et d’informateur dans le
domaine.

Stéréotypes, rapports
de force et
arrangements
interculturels

Un des buts de notre recherche est de
déterminer le processus de construction
des représentations et des images de I'autre
a I'intérieur du couple mais aussi dans les
collectivités d’appartenance de chacun des
partenaires. Cette brochure, du fait qu’elle
est souvent un relais pour parler des
couples binationaux dans la presse et qu’el-
le suscite des débats, nous semble pouvoir
apporter un éclairage parmi d’autres de
ce processus.

En reproduisant certains stéréotypes
fréquemment associés aux musulmans,
comme ce qui est dit sur la circoncision,
I'excision, la polygamie, la répudiation,
etc., 'auteur de la brochure renforce les
oppositions historiques qui existent entre
chrétiens et musulmans et qui peuvent étre
réactivées par des événements politiques
internationaux3. Ce faisant, il correspond
peut-étre aux attentes d’une partie de la
population helvétique, qui s’accommode
difficilement de I'étrangeté, qui ne connait
pas les sociétés musulmanes et qui a besoin
de se représenter des ennemis ethnico-
religieux pour construire son identité.
Voulant «rectifier» certains propos de Sami
Aldeeb et «corriger» I'image que celui-ci
donne des couples islamo-suisses, les
représentants des collectivités musulmanes

FORSCHUNGEN

159

organisée en groupes
régionaux en Suisse
alémanique et qui, par son
bulletin trimestriel, infor-
me au niveau juridique et
interculturel.

11 Association qui a pour
but d’aider les migrants a
développer leur propres
ressources pour résoudre
les crises qu'ils traversent.

12 Association qui corres-
pond au «service social»
de la mosquée du Prince
Saeed et existe depuis
deux ans. Le groupe de
femmes de cette mosquée
fait partie du méme
groupe que Nadia Kar-
mous.

13 De nombreux couples
islamo-suisses ont par
exemple noté ce phéno-
mene de (ré)activation des
stéréotypes pendant la
guerre du Golf (Waldis
1996).

TSAINTSA 2.1997



160 RECH©RCHES EN COURS

TSANTSA 2.1997

insistent sur les mémes thémes et dessi-
nent un islam idéal et parfait, qui se situe
en deca ou au-dela des pratiques en cours:
de ce fait, ils ne parviennent pas a sortir du
cadre généralisant et stéréotypant posé par
la brochure. Ainsi sont-ils, comme Sami
Aldeeb, des producteurs de stéréotypes
sur les musulmans.

Les stéréotypes véhiculés dans les
stratégies argumentaires des uns et des
autres renvoient a une culture statique et
figent les groupes religieux ou nationaux
auxquels appartiennent les acteurs sociaux.
Par ailleurs, ces stéréotypes ont un effet
sur la dynamique interne des couples: ils
incitent une femme suisse, ainsi que son
entourage, a assimiler son mari musulman
a une culture islamique qui serait vue
comme immuable et imperméable. En
outre, les choix que font les couples binatio-
naux, par exemple en matiere de cérémonie
de mariage ou de prénom des enfants, sont
toujours rapportés a une prise de position
par rapport a leurs cultures ou groupes
respectifs d’appartenance et sont souvent
interprétés par leur entourage en fonction
de I'importance de la menace que repré-
sentent ces choix pour la cohésion et la
survie du groupe (Litsios 1994).

Si les références aux cultures respec-
tives des conjoints sont fréquentes, c’est
aussi parce qu’elles masquent — consciem-
ment ou inconsciemment — un rapport de
force ou de pouvoir a l'intérieur du couple
(selon la formation, le statut professionnel
et le niveau socio-économique de chaque
conjoint) et a 'extérieur du couple (selon
les relations que chaque conjoint entretient
avec son groupe religieux ou national et
que ces groupes entretiennent entre eux).
Au centre de ces relations hiérarchiques,
les conjoints doivent repenser leurs posi-
tions respectives en tant qu’homme ou
femme, immigré ou indigene, et musul-
man ou non-musulman. Dans les couples
musulmans-suissesses vivant en Suisse, si
I’'homme musulman, en tant qu’homme,
garde un certain pouvoir, il doit compter
avec une épouse européenne qui, en tant
qu’indigene, a la particularité de se retrou-
ver en position de force sur le plan des

rapports économiques, juridiques et cultu-
rels (Waldis 1993). 11 suffit cependant que ce
méme couple s’installe dans un pays
musulman pour que cette fois-ci la femme
se retrouve souvent dans une double
position de faiblesse, d’abord en tant que
femme, et ensuite en tant qu'immigrée
européenne et non musulmane.

Les mariages binationaux constituent
un défi pour l'identité d’un groupe
religieux ou national car ils traversent, par
leur existence méme, les frontieres de ces
groupes. Il est effectivement plus facile de
les considérer comme néfastes pour la
cohérence du groupe que comme une
redéfinition bienvenue de son identité, ce
qui explique que les mariages «mixtes»
soient souvent vus comme plus fragiles
ou moins heureux que les mariages
ordinaires.

Les stéréotypes, utiles pour organiser
et simplifier notre rapport au monde,
fonctionnent surtout lorsqu’ils manquent
«d’expérience directe» (MacDonald 1993).
Mais que se passe-t-il si ’on examine
comment se constituent dans la durée et
dans l'expérience directe ainsi que quoti-
dienne les négociations et les arrangements
interculturels consacrés par le lien matri-
monial? Ces stéréotypes s’estompent-ils
ou ne font-ils que se modifier? Au cours
du cycle conjugal, s’effacent-ils devant les
rapports socio-économiques et les rapports
de genre? Que changent 'expérience de
migration et le processus d’intégration
dans le rapport que chaque membre du
couple entretient avec son habitus d’ori-
gine? Une culture commune se reconstruit-
elle? C’est entre autres a ces questions que
notre recherche en cours tentera de ré-
pondre.



Bibliographie

ALBER Jean-Luc, CENTLIVRES Pierre, GIORDANO

Christian, HORVATH Sandor, OssiPow Laurence,

OUTEMZABET-LITSIOS Valérie, WALDIS Barbara

1995-1999. Couples binationaux: migrations, trajec-
toires, réseaux et relations interculturelles.
Neuchétel, Fribourg: Institut d’ethnolo-
gie (Projet PNR 39)

ALDEEB Sami

1992. «Le droit international privé face aux
systemes de pays arabes et musulmans».
Revue suisse du droit international et du droit
européen (Zurich) 1: 33-77.

1996. Mariages mixtes entre Suisses et étrangers
musulmans. Lausanne: Institut suisse de
droit comparé.

KELLERHALS Jean et al.

1982. Mariages au quotidien. Lausanne: Editions
P.-M. Favre.

LiTsI0S Valérie

1994. Les couples maghrébins-suisses dans le canton
de Neuchitel. Neuchatel: Institut d’ethno-
logie (mémoire de licence).

Litsios Valérie, Ossipow Laurence, WALDIS

Barbara

1997. «Zur Reproduktion von Stereotypen
iiber Musliminnen und Muslime in
der Schweiz». Bulletin der IG Binational
(Zurich) 67: 18-25.

MACDONALD Maryon

1993. «The Construction of Difference: An
Anthropological Approach to Stereo-
types», in: Sharon MACDONALD (ed.), Inside
European Identities: Ethnography in Western
Europe, p. 219-239. Oxford: Berg,.

RADTKE Olaf

1991. «Lob der Gleich-Giiltigkeit», in: Uli BIELE-
FELD (Hg.), Das Eigene und das Fremde, p.
79-96. Hamburg: Junius.

DE SINGLY Francois

1987. «Théorie critique de 'homogamie». Année
sociologique (Paris) 37: 181-295.

WALDIS Barbara

1993. «Un pas vers I'émancipation? A propos de
quelques aspects de pouvoirs dans les
relations de couples mixtes». Nord-Sud
(Geneve) 4: 189-201

1996. Interkulturelle Kommunikation und maghre-
binisch-europdische Paare. Fribourg: Univer-
sité de Fribourg (Dissertation).

LAUFENDE®

Auteures

Laurence Ossipow et Valérie Outemza-
bet-Litsios, Université de Neuchatel, Insti-
tut d’ethnologie, rue St-Nicolas 4, CH -
2000 Neuchatel

Barbara Waldis, Ethnologisches Semi-
nar, rte de Bonnesfontaines 11, CH - 1700
Fribourg

FORSCHUNGEN 161

TSANTSA 2.1997



	De la (re-)production de stéréotypes sur les couples islamo-suisses

