Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Les storyboards de Kambot : art du Sepik entre tradition et modernité
Autor: Colombo Dougoud, Roberta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

124 RECH@RCHES EN COURS

TSATITSA 2.1997

Les storyboards de
Kambot

Art du Sepik entre tradition et modernité

Roberta Colombo Dougoud

A la fin du XIXe siécle la Papouasie-
Nouvelle-Guinée fut colonisée par 1'Alle-
magne et la Grande-Bretagne. L'arrivée
des administrations coloniales avec I'intro-
duction de nouvelles valeurs culturelles,
ainsi qu'une mobilité croissante expose-
rent les populations a des influences
extérieures toujours plus fortes et entrai-
neérent également la désagrégation gra-
duelle du tissu social. En conséquence,
dans de nombreux villages plusieurs
formes artistiques traditionnelles se virent
dépourvues des fonctions et significations
qu’elles recouvraient auparavant et donc
disparurent. Cependant, au cours des
dernieres décennies la quéte de nouvelles
expressions identitaires ainsi que le
développement touristique ont su générer
une impulsion créative motivant la naissan-
ce de nouveaux objets d’art. Ces objets,
désignés dans la littérature anthropolo-
gique sous l'appellation «art touristique»
ou «art pseudo-traditionnel» (May 1975),
sont souvent considérés avec un certain
mépris car, contrairement aux formes artis-

tiques traditionnelles qui étaient créées a
des fins internes a la société, ils sont
produits dans le but précis d’étre vendus
aux touristes et marchands d’art. Une ana-
lyse attentive des arts touristiques permet
pourtant de comprendre que malgré cette
prédestination a un marché externe, ils
sont tres importants et significatifs pour
les gens qui les produisent, car ils refle-
tent et expriment de nouvelles identités et
de nouvelles relations au monde extérieur
(Graburn 1976). L’étude de ces objets,
analysés en tant que systémes de signifi-
cation et de communication interculturelle
(Jules-Rosette 1984), permet également de
mettre en lumiére les relations entre les
indigenes d’un c6té et les touristes et
marchands d’art de l'autre, les idées et les
attentes de chaque groupe par rapport a
I'autre ainsi que l'interaction entre le local
et le global.

C’est a cette problématique qu’est lié
le sujet de ma these de doctorat: il s’agit
d’une recherche sur la création et le
développement d'un nouvel objet d’art, le



storyboard, dans le village de Kambot
(Papouasie-Nouvelle-Guinée, East Sepik
Province). Les storyboards, inventés en 1973
par un petit groupe d’artistes, sont des
planches de bois, gravées puis peintes,
illustrant des mythes traditionnels aussi
bien que des scenes de la vie quotidienne.
Rapidement, ces objets sont devenus un
des souvenirs les plus appréciés par les
touristes et en méme temps un des sym-
boles de la Papouasie-Nouvelle-Guinée,
symboles qui construisent I'image du pays
a I'extérieur.

La création des
storyboards

Les collections ethnographiques consti-
tuées par les premieres expéditions dans la
région du Sepik a la fin du siecle passé et
au début de celui-ci témoignent de la
grande richesse et de la variété de l’art
local. Avant I'arrivée des colonisateurs et
des missionnaires, la production artistique
était étroitement liée aux haus tambaran™,
les grandes maisons des hommes ou loge
I'esprit des ancétres et ot se déroulent les
cérémonies rituelles (Kelm 1966).

La créativité des artistes de Kambot
s’exprimait au travers de techniques et de
styles différents: des peintures sur écorces
(pangal®), des boucliers cérémoniels décorés
avec des plumes d’oiseaux (angop wai**)
et de nombreuses sculptures étaient
produits. Dans le répertoire des formes
artistiques on trouvait aussi des objets en
bois gravés tels que masques, poteaux,
tambours, statues, boucliers, canoés, rames
etc. Certains étaient employés pour des
rituels et d’autres avaient un usage quoti-
dien.

Cependant, suite a plusieurs événe-
ments historiques comme l'implantation
de I'administration, I’arrivée des mission-
naires catholiques qui s’établirent a Kambot
en 1933 et le recrutement des hommes pour
les plantations de Madang et Rabaul,
I'importance et le prestige des haus tamba-
ran* commencerent a s’affaiblir. Et la pro-

LAUFENDE&€ FORSCHUNGEN 125

duction artistique, particulierement celle
des objets liés aux rituels de la maison des
hommes, suivit le méme chemin.

Il faudra attendre la fin des années
soixante pour que cette situation connaisse
un revirement: de nouveaux parameétres
surgirent alors, comme le marché touris-
tique et sa demande en souvenirs, ainsi
que la prise de conscience par les popula-
tions de la valeur de leur propre culture.
L’art local en fut ainsi encouragé et connut
une véritable renaissance. Dans le village
de Kambot, quelques artistes se regroupe-
rent: Simon Nowep, Akryas Pase, Zacha-
rias Wepnang, Ignas Gingan et Sigmund
Manua. Ensemble ils produisaient et
vendaient aux touristes et aux marchands
d’art divers objets parmi lesquels les hap
kanu*, des flancs de canoé gravés2. Sollicités
par la demande de hap kanu* de plus
grandes dimensions, Zacharias Wepnang et
Akryas Pase commencerent a utiliser les
racines d'un arbre appelé lendoma**, racines
qui se présentent comme des planches.
Mais le changement déterminant fut la
représentation d’un élément étranger a l'art
traditionnel, le canoé, qui de support des
motifs devint lui-méme motif. Ce fut alors
la naissance des storyboards. Petit a petit,
d’autres sujets commencerent a étre sculp-
tés. Les figures mythologiques statiques et
hiératiques avec leurs caractéristiques
distinctives bien en évidence furent rem-
placées par des hommes et des femmes
dépeints dans leur vie quotidienne. Dans
l’art traditionnel, il s’agissait pour l’artiste
d’illustrer des mythes a partir d’une
méthode symbolique, représentant des
objets non leur réalité visuelle mais plutot
leur évocation dans les esprits. Le graveur
des storyboards a une autre optique. En
utilisant une méthode narrative qui re-
produit 1'objet tel qu’il se présente a la
vision dans une perspective unifocale, il
veut décrire la vie des habitants de son
village, comment ils chassent, travaillent
dans les jardins, etc. Ainsi que Zacharias
Wepnang me 1'a expliqué, «les storyboards
sont comme les photographies et les
dessins des livres et journaux qui montrent
la vie d'un peuple».

1 Les termes en melanesian
pidgin sont suivis d’un
astérisque alors que ceux
dans la langue locale sont
suivis de deux astérisques.

2 Dans la région du Sepik
les canoés ont beaucoup
d’importance. Tradition-
nellement, lorsqu’une
personne décédait, son
corps était bralé et, au
méme endroit, les flancs
de son embarcation étaient
enfouis (Lupu 1972).

TSAIMTSA 2.1997



126 RECH©CRCHES EN COURS

3 La valeur d’un kina est
approximativement de
0,72 dollar américain.

TSANTSA 2.1997

Cette représentation de la vie de chaque
jour est caractéristique des storyboards:
quand bien méme les sujets de l'incision
sont tirés de la mythologie, les événements
sont narrés selon un scénario de la vie
quotidienne.

Que signifient les
storyboards pour les
touristes?

Dans les années qui suivirent leur
création, les storyboards connurent un
succes considérable et, comme je l'ai
mentionné, ils devinrent rapidement un
souvenir parmi les plus appréciés des
touristes qui visitaient le pays. Les raisons
de cette réussite sont multiples et sont attri-
buables a différentes caractéristiques de
I’objet méme, comme la légereté des story-
boards, due au type de bois a partir duquel
ils sont faits, associée au choix de dimen-
sion qui est offert; les prix auxquels ils sont
vendus qui varient entre 4 et 500 kina?3,
relativement au format de la planche, ainsi
qu’a la précision et a la clarté de I'incision;
une fin décorative évidente. Grace a la
variété des thémes représentés et aux
multiples combinaisons possibles des
mémes éléments, chaque planche est diffé-
rente des autres. De plus, l'interprétation
des storyboards est tres aisée, et ceci méme
malgré différents niveaux de lecture
lorsqu’ils racontent des mythes tradition-
nels.

Cependant, je crois que la raison décisi-
ve du succes des storyboards se trouve dans
le type de scenes représentées: des villages
au bord d'une riviere avec des cabanes sur
pilotis, des gens vétus en pagnes qui se
promeénent en canoé, qui vont a la chasse
ou a la péche, qui sont assis sous la véran-
da de la haus tambaran*, qui dansent ou
qui se battent avec des lances, etc. Ce sont
des images d’une vie traditionnelle encore
intacte qui répondent aux idées et stéréo-
types des touristes vis-a-vis de la Papoua-
sie-Nouvelle-Guinée. Ceux-ci sont en effet

a la recherche d’une expérience «authen-
tique» avec des populations qui vivraient
encore selon les modes d’un temps
immémorial (Errington et Gewertz 1989) et
ils se sentent rassurés par les scénes repré-
sentées sur les storyboards car ils ont
I'impression d’avoir vraiment rencontré ce
qu'ils attendaient. Peu importe que la réali-
té soit différente!

Que signifient les
storyboards pour les
habitants de Kambot?

Maintenant je voudrais brievement me
pencher sur la perspective des créateurs
et aborder les questions suivantes:
pourquoi les habitants de Kambot gravent-
ils des storyboards? Qu’est-ce que ces
planches expriment et incarnent pour ceux
qui les produisent? Quel est leur messa-
ge? Naturellement, il serait naif de vouloir
négliger le coté économique et de ne pas
tenir compte du fait que les storyboards
sont fabriqués pour étre vendus aux
touristes. Mais réduire leur enjeu a une
simple question d’argent nous empéche-
rait de saisir leur signification plus profon-
de.

Je crois que les storyboards représentent
et expriment l'identité des habitants de
Kambot et ils sont significatifs et riches
d’un point de vue symbolique par rapport
al'image que les habitants de Kambot ont
d’eux-mémes aussi bien que pour leur
présentation a I'extérieur. Les motivations
qui amenent les artistes a graver des
planches sont diverses: on ne peut bien
stir pas occulter ’évidente corrélation qui
s’établit entre le fait d’étre des graveurs
appréciés et 1’estime qu’ils ont d’eux-
mémes. Ils sont heureux et fiers lorsque
leur nom et celui de leur village sont
connus, associés aux storyboards par les
marchands d’art qui de temps en temps
visitent le village pour se fournir en
planches ou par les représentants d’insti-
tutions culturelles. D’autre part, depuis la



colonisation, I’horizon du village est
devenu vaste et lointain. Les habitants se
trouvent de plus en plus dans la situation
de devoir définir au monde extérieur leur
identité, d’expliquer ce qu’ils sont,
comment ils vivent et de proclamer la
richesse de leur culture. Pour les habitants
de Kambot, donc, les storyboards consti-
tuent un moyen de se présenter a des
populations qui vivent loin et différem-
ment d’eux-mémes et de déclarer leur
propre existence.

Conclusion

Le message que les habitants de
Kambot veulent transmettre a travers les
storyboards est pourtant loin d’étre figé.
Nous pouvons le constater a travers les
récits relatifs a 1’origine de ces planches.
En 1987, les graveurs m’expliquérent que
les storyboards étaient une forme artistique
nouvelle en utilisant I'expression ol bilong
taim bilong skul* — «ils appartiennent au

LAUFENDE< FORSCHUNGEN 127

temps de 1'école» — pour faire remarquer
que la composante moderne était prépon-
dérante. En 1993, la perspective avait
changg et ils déclarerent que ol i kam long
hul bilong Watfiana* — c’est-a-dire qu’ils
étaient venus de la taniere de Watnana,
lieu d’origine des objets et des motifs qui
donnerent force et pouvoir a leurs ancétres.
Avec cette nouvelle version qui attribue
aux storyboards la méme origine que les
dessins et les sculptures de la haus tamba-
ran*, les habitants de Kambot veulent souli-
gner le caractére traditionnel de ces
planches.

En réalité, les storyboards sont tradi-
tionnels et modernes en méme temps. Les
deux composantes sont importantes, et le
fait de donner plus d'importance a I'une ou
a l'autre n’est pas anodin. Chaque inter-
prétation de la création de ces planches
correspond donc a différents intéréts et a
différents messages et c’est dans cette
optique que je propose de comprendre le
changement de perspective entre la version
de 1987 et celle de 1993. Chaque version

Storyboard gravé par
David Bongighe

TSATITSA 2.1997



128 RECH©RCHES EN COURS

TSATITSA 2.1997

constitue une négociation de signification
entre ce qu’on veut communiquer et ce
qu’'on pense que l'autre groupe, notam-
ment les touristes, attend. Récemment les
graveurs sont devenus de plus en plus
conscients du désir des touristes d’acquérir
des souvenirs «authentiques» et tradition-
nels. Ils sentent que le message qui est
attendu et prisé est celui de I'ancienneté
de leur culture avec ses expressions. C’est
pour cette raison que les habitants de
Kambot ont reformulé leur déclaration et
qu’ils sont en train de batir une nouvelle
maison cérémonielle au village.

Bibliographie

ERRINGTON Frederick, GEWERTZ Deborah

1989. «Tourism and Anthropology in a Post-
Modern World». Oceania (Sydney) 60: 37-
54.

GRABURN Nelson H.H. (ed.)

1976. Ethnic and Tourist Arts: Cultural Expres-
sions from the Fourth World. Berkeley:
University of California Press.

KeLM Heinz

1966. Kunst vom Sepik. Berlin: Museum fiir
Volkerkunde.

Lupru Frangois

1972. «La mort des femmes, la mort des
hommes chez les Tin dama (East Sepik
Province)», in: Jean GUIART (dir.), Rites de la
mort: exposition du Laboratoire d’ethnologie
du Muséum d’histoire naturelle, p. 88-98.
Paris: Editions du Musée de 'Homme.

MaAY Ronald

1975. «Tourism and the Artifact Industry in
Papua New Guinea», in: Ben R. FINNEY,
Karen Ann WATSON (eds.), A New Kind of
Sugar, p. 125-132. Honolulu: East-West
Centre.

JULES-ROSETTE Bennetta

1984. The Messages of Tourist Art: An African
Semiotic System in Comparative Perspecti-
ve. New York, London: Plenum Press.

Auteure

Roberta Colombo Dougoud, Ethnolo-
gisches Seminar der Universitat, Route des
Bonnesfontaines 11, CH - 1700 Fribourg.

Tél.: 026/300 78 43, fax: 026/300 97 15,
e-mail: roberta.colombo@unifr.ch



	Les storyboards de Kambot : art du Sepik entre tradition et modernité

