
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Zum Verschwinden eines Museums und dessen Renaissance

Autor: Burckhardt-Seebass, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


104 DeBAT

Zum Verschwinden
eines Museums und
dessen Renaissance

Die Meinung von Prof. Christine Burckhardt-
Seebass, Vorsteherin des Seminars für
Volkskunde an der Universität Basel

Als das Basler Museum für Völkerkunde
letztes Jahr seinen Namen in Museum der
Kulturen umwandelte, war auch die grosse
Abteilung Europa betroffen: Sie hatte seit den

vierziger Jahren als vom Bundesrat verliehenen

Titel die Bezeichnung Schweizerisches
Museum für Volkskunde geführt und war
mit vielen eigenen Aktivitäten in Erscheinung
getreten. Christine Burckhardt-Seebass erwartet,

dass die spezifischen Aufgaben des Basler

Volkskundemuseums im vereinigten
Grossmuseum ernst genommen und die in der
Volkskunde entwickelten wissenschaftlichen
Erkenntnisse - im Sinne der Ethnological
Correctness - künftig vermehrt ins ethnologische

Denken miteinbezohen werden.

Alors que le Museum für Völkerkunde de

Bâle changeait l'an dernier son nom pour le

remplacer par celui de Museum der Kulturen,
c'est aussi le grand département Europe qui
était concerné: il avait porté, ces quarante
dernières années, la dénomination Schweizerisches

Museum für Volkskunde - attribuée

par le Conseil fédéral - et se manifestait

par de nombreuses activités propres. Christine
Burckhardt-Seebass espère ici que les tâches

spécifiques du «musée folklorique» bâlois soient

prises au sérieux dans un grand musée unifié et

que la connaissance scientifique développée
dans le cadre de cette discipline - dans le sens
d'une ethnological correctness - soit désormais

encore plus intégrée dans la pensée

ethnologique.

TSA11TSA 2.1997



DeBATTE 105

Das über 100-jährige Museum für Völkerkunde und Schweizerische Museum für Volkskunde

in Basel hat seinen Namen geändert. «Museum der Kulturen» - eine Bezeichnung, die für
die Basler Umgangssprache (die deutschschweizerischen Mundarten überhaupt) sperrig
ist. Aber das ist vielleicht bereits ein Teil der neuen Intention: Basel lebt, wie alle Orte der
Welt, nicht in einsprachiger Selbst-Beschaulichkeit, sondern eben multikulturell, wie
das heute so schön heisst. (Genau genommen ist es eine Beschönigung, weil damit
zunächst nicht Vielfalt in Sprache und Lebensweise, sondern extreme Reduktion einhergeht.

Aber das ist nicht unser Thema.) Das ethnologische Museum will dialogisch
agieren und die Welt nicht von einem Punkt aus betrachten. Die lokale Bevölkerung hat
dies offensichtlich richtig verstanden und die Namensänderung rasch und problemlos
akzeptiert. Das mag auch mit dem sehr schönen neuen Design, dem reichhaltigen
Erlebnisangebot des «Änderungsfests» - und mit der Hochkonjunktur für Kultur zu tun
haben. Wie dem auch sei, es rechtfertigt den Schritt und schafft eine gute Ausgangslage
dafür, mit dem Namen auch das neue Konzept vermitteln zu können.

Dieses, die Absicht, der menschlichen Verständigung und Toleranz zu dienen, ist ja
nicht völlig neu, sondern stand gerade diesem Museum immer Pate. Was anders drückt
sich etwa in Felix Speisers Ergriffenheit und Begeisterung für die «fremde Welt» der
Südsee aus? Was anders wollte Eduard Hoffmann-Krayer, der die Abteilung Europa
begründete, als die Vielfalt (nicht das Exotische) im Eigenen vergleichend bewusst zu
machen? In diesem Sinn war gerade dieser Teil des Museums nie national und nie
romantisch. Auch das Partnerschaftliche hat durchaus Tradition. Ich weise nur auf
einige volkskundliche Beispiele hin: die von Robert Wildhaber gemeinsam mit Slowenien
und anderen osteuropäischen Ländern und Forschern realisierten Ausstellungen, das für
die regionalen Nachbarn mindestens ebenso wie für Basler wichtige Projekt jüdischer
Kultur im Elsass (das von mehreren Museen getragen wurde), auch die Ausstellung über
Gewerkschaften von Theo Gantner. Hier kann das heutige Museum auf einer reichen
Überlieferung, auf guten Vorbildern und auf dem begleitenden Verständnis der
Bevölkerung aufbauen. Auch dies also eine Rechtfertigung der Namensänderung.

Der zuletzt erwähnte Teil der Institution, der als Schweizerisches Museum für Volkskunde

gut 50 Jahre lang auch im Gesamtnamen in Erscheinung trat und eigenen internationalen
Ruf genoss wie auch ein eigenes Stammpublikum besass, ist in der neuen Bezeichnung

allerdings doppelt verschwunden, weil nun auch nicht mehr deutlich wird, dass (seit 1904)

zwei unterschiedliche wissenschaftliche Disziplinen mit ihren je spezifischen Traditionen
und Profilen, Ethnologie und Völkskunde, hinter dem Museum stehen. Der gegenwärtigen
Tendenz zur Auflösung der Fächergrenzen und zur Interdisziplinarität kommt das
sicher entgegen, und hier eröffnen sich auch Perspektiven, die zur beidseitigen
Bereicherung beitragen könnten. Trotzdem muss man zunächst ganz nüchtern einen Verlust
feststellen. Anders und positiver gesagt: Es bedarf eines sorgsamen Umgangs mit den
Aufgaben und Zielen, die bisher von der volkskundlichen Abteilung allein
wahrgenommen wurden, damit die Namensänderung sich für alle positiv auswirkt und nicht
einen inhaltlichen Substanz- und Profilverlust bei einem Teilbereich nach sich zieht.
Den Verantwortlichen ist das ohne Zweifel klar, aber hier ist auch die Einsicht des
Publikums gefragt, ebenso fordernd wie unterstützend, und die stimulierend kritische
Begleitung durch Kolleginnen und Kollegen in ganz Europa (vielleicht auch darüber
hinaus, denn es könnten ja auch die aussereuropäischen Dialogpartner mit der Zeit
Interesse für Facetten schweizerischer und europäischer Kultur an den Tag legen).

Zu denken ist zunächst daran, dass das ehemalige Schweizerische Museum für Volkskunde

Ansprechpartner für kleinere Regional- und Heimatmuseen war. Das muss auch in
Zukunft vom Museum aller Kulturen ernst genommen werden. Die regionale und
lokale Ebene ist es ja (überall), auf der die Globalisierung ausgetragen wird, und die
kleinen Museen haben als Kristallisationspunkte von Identität hier eine nicht ersetzbare

TSAI1TSA 2.1997



106 DGBAT

1 Vgl. die zur
Namensänderung entwickelte
Plakatserie mit
lexikonartigen Kurztexten zu
Sammlungsschwerpunkten

des Museums,
von «den» Abelam bis zu
«den» ni-Vanuatu.

Funktion, die auch in der Schweiz oder an anderen Stellen Europas der Unterstützung
durch Grössere bedarf.

Das zweite wäre, in der Volkskunde entwickelte wissenschaftliche Erkenntnisse
ausdrücklich mit in ethnologisches Denken einzubeziehen. Dazu gehört etwa die Diskussion

um Ethnizität und um Alltag. Die Deklaration homogener Kulturen («die» Maya,
«die» Appenzeller1) bei gleichzeitiger Reduktion auf wenige Repräsentationsgüter und
Kunsterzeugnisse, unter Ausklammerung aller Problem- und Spannungsbereiche des

täglichen Lebens, geht in unseren Augen nicht an, nicht einmal für eine Werbeaktion, die

notwendigerweise mit Kurzformeln operieren muss. Das heisst nicht, dass Kunst und
allgemeiner: Ästhetik kein Thema sein sollen - im Gegenteil: hier tun sich ausserordentlich
interessante, noch keineswegs ausdiskutierte Fragen auf, die neue Zugänge zum Reichtum

der Welt eröffnen können. Aber es heisst, dass auch in der eigenen Kultur nicht nur
das Ausserordentliche und das Randständige (die Binnenexotik, das Altertümliche)
Aufmerksamkeit verdienen, sondern dass dies im Kontext allgemeinerer Fragen
aufgegriffen werden muss.

Einige Ausstellungen im heutigen Museum der Kulturen haben das bereits versucht
(etwa in «Fenster zur Welt»). Weitere werden folgen, und die Dauerausstellungen gehen
dabei sicher nicht vergessen. Es dürfte aufregend werden, z.B. den bisherigen europäischen

Maskensaal unter den Auspizien eines Museums der Kulturen neu einzurichten
oder sich gar eine Brauchausstellung mit der neuen Perspektive vorzustellen. Ein
bisschen Renaissance (die es nur gibt, wenn man Altes überwindet) täte Europa sicher gut.

Das Museum der Kulturen. Basel hat sich erfreulich ehrgeizige Ziele gesteckt und sich

vorgenommen, ohne im geringsten in Zivilisationskritik oder postmoderne Beliebigkeit
zu fallen, der Zukunft in einer sich immer schneller verändernden Welt mit Enthusiasmus

entgegen zu gehen. Ich hoffe und wünsche ihm und seinem engagierten Team, dass diese

Begeisterung ein ebensolches Echo auslöst und reichlich Anerkennung.

Maske für tjubwan-
Zeremonien

(Vanuatu, Süd-Penteco-
te, Sammlung F. Speiser,

1910-1912, Museum der

Kulturen. Basel).

Fotograf: Peter HORNER
1996 © Museum der
Kulturen. Basel

TSAÜTSA 2.1997


	Zum Verschwinden eines Museums und dessen Renaissance

