Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Kulturen statt Volkerkunde : Ethnological Correctness als Pfad der
Reue?

Autor: Wilpert, Clara B. / Knecht, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007517

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

98 DTBAT

TSAITITSA 2.1997

Kulturen statt
Volkerkunde

Ethnological Correctness als Pftad der Reue?

Ein Gesprach mit Dr. Clara B. Wilpert,
Direktorin des Museums der Kulturen, Basel

Von Susanne Knecht

Nach dem Ende des Kalten Krieges bekam das Wort «Kultur» eine neue Gewichtung: Die
Kultur einer Gruppeleiner Gemeinschaft/einer Gesellschaft wurde zum Gradmesser fiir Zusam-
menhalt, Abgrenzung, Konflikt. Beispiele: Jugoslawien, Russische Foderation, Zentralafrika. In den
vielen Ausserungen des Museums zum Namenswechsel fand ich nirgends einen Hinweis auf die
Tatsache, dass diese weltweit erkennbare Riickbesinnung der Menschen auf eigene kulturelle Werte
mit ein Anlass zur Neu-Orientierung des Museums gewesen sein konnte.

Ich denke schon, dass diese von Ihnen angesprochene Riickbesinnung mit ein Anlass
zur Neu-Orientierung des Museums gewesen ist. Wir wollen ja mit unserem Namen bzw.
mit dem Programm, das sich dahinter verbirgt, den von uns betreuten Gesellschaften
helfen, entweder ihre eigene kulturelle Identitdt zu bewahren oder diese wiederzuge-
winnen. Beispielsweise stellen wir ihnen Archive zur Verfiigung, Photos, Dokumente aus
fritherer Zeit. Diese Form der Zusammenarbeit ist ein Ziel unseres Hauses, und deshalb
hat der neue Name durchaus mit der von uns praktizierten Partnerschaft und dem
ebenfalls schon seit Jahren hier laufenden Kulturaustausch zu tun, was wir auch in
unserer Begriindung fiir den neuen Namen benannt haben.

Das Museum will zur Riickbesinnung «verhelfen». Das klingt nach Schulterklopfen, nach
correctness ebern.

Nein. Von Schulterklopfen kann keine Rede sein. Solche Initiativen gehen ja nicht vom
Museum aus, sondern von den Kulturen selbst. Wir fithlen uns lediglich verantwortlich,
zu Diensten zu stehen. Wir haben aus verschiedenen Epochen wichtige Zeugnisse unter-
schiedlicher Kulturen aufbewahrt, und nun stellen diese Kulturen den Anspruch, solche
Dokumente einzusehen und zu bentitzen.



Kénnen Sie Beispiele nennen?

Vanuatu ist das Beispiel par excellence. Der hiesige Ozeanien-Spezialist Christian
Kaufmann hat sich jahrelang fiir die partnerschaftliche Zusammenarbeit mit Vanuatu
eingesetzt, ist auf die Fragen der Menschen dort eingegangen und stellte — gemeinsam mit
Pariser Kollegen — die grosse Ausstellung zusammen, die 1996 zuerst in Port Vila,
Vanuatu, gezeigt wurde, die eben in Basel zu Ende ging und nun in Paris zu sehen ist.
Bewohner dieses Teils Melanesiens haben zum ersten Mal Objekte zu sehen bekommen,
die in ihrer eigenen Kultur nicht mehr vorhanden sind.

Und weitere Beispiele?

Es gibt ein Programm mit Venezuela, eines mit Mali. Und einen besonderen Hinweis
verdient die Stiftung «Basel dankt Bali». Weil das Museum schon seit langem Informa-
tionen tiber die Insel gesammelt und von Bali profitiert hat, ergab sich die Pflicht zurtick-
zugeben: in Form einer Schule, die traditionelles Wissen lehrt.

In einem Zeitungstext, der die Namensinderung Ihres Museums erldutert, fand ich den
folgenden Satz: «In einer Zeit atemberaubender wirtschaftlicher und kultureller Globalisierung,
in der die Vielfalt und Farbigkeit der Kulturen durch mediale Sachzwinge, globale Gleichzeitig-
keit des Handelns und Gleichformigkeit des Warenangebots an Kontur verlieren.» Das Gegenteil
scheint derzeit der Fall. Ein neues Bewusstsein fiir die eigene Kultur fiihrt vielerorts zu komplexen
politischen Situationen. Konnen Sie den heute zum Schlag- oder Modewort gewordenen Begriff
«Globalisierung» aus Museumssicht kurz definieren?

Modeworte mag ich wenig. «Globalisierung» aber ist heute zum Inbegriff der Verein-
heitlichung geworden, und diese Vereinheitlichung ist in vielen Kulturen, mit denen wir
zu tun haben, deutlich zu spiiren. Es passiert nicht tiberall so sachte wie in Indonesien,
wo die Masse von fast 200 Millionen Menschen gegen Fremdeinfliisse besser gertistet ist
als ein paar hundert oder ein paar tausend Leute auf einer kleinen Siidseeinsel, die
den American Way of Life tiber Video betrachten konnen.

Meist sind es Angehdrige der westlichen Kultur, die von «Globalisierung» sprechen.
Finanzmadrkte, technologische Entwicklungen, Medien, World Wide Web etc. diirfen jedoch
nicht dariiber hinwegtauschen, dass beispielsweise die global arbeitende CNN international nur
gerade von 55 Millionen oder knapp einem Prozent der Weltbevilkerung zur Kenntnis genommen
wird. Auch dies relativiert den Globalisierungsgedanken.

Bleiben wir bei der Stidsee, meinem Arbeitsgebiet. Fernsehen gibt es kaum, dafiir — wie
gesagt — die Videos. Da besteht tatsachlich die Gefahr, dass der géngige US-Schund fiir
das wahre Leben gehalten wird. Der Stil wird nachgeahmt und die traditionellen Werte
der angestammten Kultur aufgegeben. Vor allem gut geschulte junge Menschen ohne
Aussicht auf einen Job sind anféllig.

Das Beispiel beweist die punktuelle Beeinflussung, nicht die kulturelle Globalisierung. Es ist
ausserdem bekannt, dass solche Westvideos oft Wasser sind auf die Miihlen mancher Politiker der
Dritten Welt, die ihren Wihlern damit die westliche Dekadenz vor Augen fiilhren.

Ich gebe Thnen teilweise recht. Weder in Siidost- noch in Ostasien interessieren sich die
Menschenmassen fiir das Wort Globalisierung und dessen Inhalt. China oder Japan
haben Kulturen, die sie als der unseren tiberlegen betrachten.

DEBATTE 99

TSATITSA 2.1997



100 D&BAT

TSATITSA 2.1997

Also weit entfernt von kultureller Vereinheitlichung?

Richtig. Jede Kultur ist der Meinung, dass das, was sie selber macht, das Beste sei. Das
wusste schon Herodot. Kein Japaner wiirde von Globalisierung sprechen. Das Wort
fithrt insofern in die falsche Richtung, als es im Hinblick auf die Wahrnehmung unter-
schiedlicher Kulturen tatsdchlich den Blick verengt.

Zuriick zum Museum der Kulturen: Ein neuer Name impliziert den Paradigmenwechsel. Wo
liegen neue Akzente?

Der Vorschlag zur Umbenennung stammt aus dem Kreis der Mitarbeiterinnen und
Mitarbeiter. Die Programme Kulturaustausch, Kulturdialog, die langere Zeit schon im
Zentrum der Museumsarbeit stehen, werden weitergefiihrt und mit dem neuen Namen
préziser umschrieben. Wir legen Wert auf die Gleichberechtigung, die Gleichwertig-
keit der verschiedenen Kulturen der Welt. Der eurozentrische Ausdruck «Vélkerkunde»
ist heute fehl am Platz.

Stichwort Gleichwertigkeit. Ich mdchte hier ein Diktum des malaysischen Regierungschefs
Mohamad Mahatir zitieren: «Asian values are universal values. European values are European
values.» Wie geht ein Museum mit grossem Stidostasienanteil mit diesem neuen asiatischen Selbst-
wertgefiihl um, das Gleichberechtigung eigentlich ausschliesst?

Wir alle haben vor den asiatischen Kulturen eine Riesenhochachtung. Wenn ihre
Vertreter nun meinen, dass ihre Werte Universalwerte sind — und bis zu einem gewissen
Grad haben sie ja recht — dann ist es deren Standpunkt, den wir akzeptieren miissen.

«Cultural Dialog»: Clara
B. Wilpert an der Aus-
stellung « VANUATU -
Kunst aus der Siidsee»
© Kathrin ZICKEN-
DRAHT



Heisst das die Ethnological Correctness des Gleichberechtiqungsgedankens aufgeben?

Ich bestehe immer noch auf dem Ansatz der Gleichberechtigung aller Kulturen,
obwohl mir Mohamad Mahatirs Aussage eigentlich gefallt. Meiner Meinung nach wird
Europa in der Zukunft sowieso nicht mehr das Sagen haben. Jahrhundertelang haben wir
anderen unseren Way of Life aufgedriickt. Nun ist das zu Ende.

Stichwort Dialog zwischen den Kulturen, ein Anliegen Ihres Museums. Die Hauptakzente
dieses Dialogs sind bis heute die Themen Kunst, Musik und Tanz. Zum Begriff «Kultur» gehdren
aber auch Politik, Okonomie, Institutionen und nicht zuletzt das aus der jeweiligen Kultur
entwickelte, heute kritische Bild des Westens bei ehemals kolonisierten Volkern. Wie konnte ein
solcher Dialog jenseits von Kunst, Musik, Tanz fiir beide Seiten fruchtbar gestaltet werden?

Wir versuchen — wenn wir das personell bewiltigen — ein Forum zu schaffen, um
anderen Kulturen die Moglichkeit zu geben, sich selbst darzustellen. Wie sie das machen
wollen, iiberlassen wir ihnen. Das kann nicht nur Kunst, Musik und Tanz sein. Wir
sehen auch politische Diskussionen vor, wobei wir bestrebt sind, uns aus der Tagespolitik
herauszuhalten. Es ist aber berechtigt, Leute einzuladen und sie ihre politischen Proble-
me aus eigener Sicht darstellen zu lassen. Das Unterfangen ist allerdings schwierig und
muss sehr sensibel gehandhabt werden. Wir diirfen nicht in Teufels Kiiche geraten.

Bislang wurden politische Anndherungen im Museum tunlichst vermieden.

Es ist eine Illusion zu glauben, dass man sich aus der Politik vollig heraushalten konne.
Jede Ausstellung hat politische Aspekte. Ich unterscheide zwischen tagespolitischen
Stellungnahmen, d.h. Hinweisen auf Missstande mit dem eurozentrischen Finger, und
notwendigen Erklarungsversuchen.

Keine Einladungen an jeweilige Oppositionelle?

In Hamburg haben wir solche Gesprache nicht 6ffentlich, sondern im kleinen gelade-
nen Kreis durchgefiihrt.

Konnten Sie sich vorstellen, dass das «Museum der Kulturen» den Begriff «Menschenrechte»
als Dialog thematisiert, d.h. ihn aus westlicher und nicht-westlicher Sicht diskutieren lisst
— unter Beriicksichtigung der okonomischen Implikationen im Sinne des westlichen Augenzu-
driickens, wenn es sich um einen grossen Absatzmarkt dreht?

Wiirde sich das Thema auf eine Ausstellung beziehen, dann ja. Ansonsten wére es
Einmischung in die Tagespolitik. Wir haben aber im néchsten Jahr eine Bhutan-Ausstel-
lung. Da liesse sich dieser Dialog denken. Nicht im Sinne der Anprangerung, sondern des
Aufmerksammachens.

Menschenrechtsverletzungen betreffen auch die Schweiz.

Sie betreffen alle Lander. Deshalb haben wir nicht das Recht zu massregeln. Aufzeigen,
was in der eigenen und in fremden Kulturen geschieht, das ist legitim.

Anldsslich einer Podiumsdiskussion sagten Sie, das Museum miisse insofern politisch handeln,
als es die Pflicht habe, fiir bestehende Konflikte Erklarungen anzubieten. Nehmen wir den Fall
Jugoslawien. Wie wiirden Sie vorgehen?

DEeBATTE 101

TSATITSA 2.1997



102 DT BAT

TSAIITSA 2.1997

Ich habe zwar kein Konzept, aber eine Vorstellung. Wenn ein ethnischer Konflikt
aufbricht, sollten wir durch Gesprache mit Journalisten, durch Fotoausstellungen, durch
schriftlich formulierte Informationen erkldren, warum man aufeinander losgeht. Histo-
risch gesehen spitzen sich die meisten Konflikte zwangsweise zu. Als es in Jugosla-
wien begann, hatte ich personlich keine Ahnung von jenem Gebiet. Viele andere Leute
auch nicht. In solchen Féllen kann das Museum versuchen, Erklarungsversuche anzubie-
ten.

Dialog heisst Kommunikation. Wie kommuniziert das Museum mit fremden Kulturen in der
eigenen Stadt, die von der einheimischen Bevolkerung oft als fremder wahrgenommen werden als
«exotische» Kulturen? Wie konnte das Museum Vermittlerdienste leisten?

Durch Ausstellungen oder Informationsveranstaltungen. Zum Beispiel: Wir listen die
verschiedenen Bevolkerungsgruppen auf, die hier leben. Dann organisieren wir Infor-
mationstage iiber die einzelnen Lander einerseits und zeigen andererseits, wie diese
Menschen in unserer Stadt leben. Die Problematik des Zusammenlebens ist gross und von
den Politikern schwer zu losen. Wir konnen unseren Beitrag leisten, indem wir Hilfes-
tellung bieten und Verstdndnis fiir die einzelnen Gruppen wecken. Ebenso miissen wir
aber diesen Gruppen auch zeigen, wie man hier lebt, welche Spielregeln die schweize-
rische Kultur voraussetzt.

Im Sinne der Gleichberechtigung?

Genau. Wir haben viele Plane. Im Programm ist vorgesehen, Austauschveranstal-
tungen innerhalb der Stadt zu organisieren. Wir Ethnologen miissen uns tiberwinden und
uns vermehrt einbringen.

Reden wir nochmals von der Ethnological Correctness. Am bereits erwihnten Podium-
sgesprich war von «Reverenz» gegentiber fremden Kulturen die Rede. Reverenz ist ein Synonym
fiir Ethnological Correctness. Ist diese spdtkoloniale Scham tatsichlich korrekt? Entspricht sie
einer Haltung, die sich heute selbstsicher fiihlende, nicht dem Westen zugehdrige Menschen
wiinschen?

Ich personlich fiithle keine spatkoloniale Scham. Was passierte, ist schlimm. Die
Haltung aber, die heute im Vordergrund stehen muss, ist die Achtung. Wenn andere
Kulturen mit uns zusammenarbeiten wollen, machen wir das gerne. Wenn sie nicht
wollen, sondern sagen: Ihr seid trotz Eurem neuen Namen ein Volkerkundemuseum
geblieben, und mit Volkerkundlern wollen wir nichts zu tun haben, dann miissen wir dies
akzeptieren. Ich bin gewappnet zu horen, dass wir unerwiinscht sind. Generell — und das
mochte ich hier anfiigen — ist es fiir uns Ethnologen immer noch schwer, den européischen
Standpunkt aufzugeben. Ein Ethnologe oder eine Ethnologin bleibt immer ein Kind
ihrer/seiner eigenen Gesellschaft, auch wenn sie oder er sich noch so lange mit fremden
Kulturen beschiftigt hat. Im Lauf meines beruflichen Lebens habe ich erfahren, wie
sehr gerade Ethnologen oft von Vorurteilen gepragt sind. Es ist noch gar nicht so lange her,
dass Ethnologen andere Gesellschaften untersucht und sie dann als Mittel zum Zweck
beniitzten, einzig zur Férderung ihrer wissenschaftlichen Karriere. Wir sind immer
noch trainiert, unsere eigene Kultur als die beste zu betrachten. Wir Ethnologen miissen
an uns arbeiten und gegen diese Einstellung angehen. Auch wenn wir vieles in fremden
Kulturen nicht nachvollziehen kénnen, so sollen wir sie akzeptieren. Das allenfalls
verstehe ich als Ethnological Correctness.






	Kulturen statt Völkerkunde : Ethnological Correctness als Pfad der Reue?

