
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Die Bedeutung des Indigenenbegriffs im UNO-System : Stationen in der
Diskussion um eine formale Definition

Autor: Siebert, Ute

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76 DOSSieR

Die Bedeutung des
Indigenenbegriffs im

UNO-System

Stationen in der Diskussion um eine formale
Definition

Ute Siebert

«We are emerging from the shadows ofmargi-
nalization towards the light of international
recognition.»1

Seit fünfzehn Jahren kommt jeden
Sommer viel Leben in das Hauptgebäude
der UNO in Genf, wenn Hunderte von
Teilnehmerinnen, die sich «indigen»
nennen, aus etwa 70 Mitgliedsstaaten der
UNO zur Konferenz der UN-Working
Group on Indigenous Populations2 eintreffen.
Unter den UNO-Bediensteten ist dann zu
hören: «Ah, die bunten Leute mit den
Federn und Kostümen sind wieder da!»

Die Indigenen verstehen sich als
Nachkommen der Ureinwohnerlnnen von
Nord-, Mittel- und Südamerika, Australien,

Neuseeland und dem restlichen Ozeanien

oder als Angehörige sogenannter
«traditioneller Stammesvölker» aus Afrika,
Asien und der Russischen Föderation.
Entsprechend ihrer sehr unterschiedlichen

Herkunft, die sie oft durch ihre
jeweilige traditionelle Kleidung betonen,

geben sie in der UNO ein sehr heterogenes
Bild ab.

Diese Vielfalt von Menschen unter eine

Kategorie, nämlich «indigen», zusammenzufassen,

faszinierte mich während meines
Praktikum-Aufenthalts im Sekretariat der
Working Group on Indigenous Populations im
Sommer 1994. Ich beschloss, im Rahmen
einer Magister-Abschlussarbeit einen
ethnologischen Blick auf diese Vereinheitlichung

zu werfen.
Mein Forschungsinteresse richtete sich

in erster Linie auf die Bedeutung des
Indigenenbegriffs in der UNO. Folgende
Aspekte waren bei dieser noch sehr allgemein

gehaltenen Frage zu berücksichtigen
und werden in diesem Artikel nachskizziert:

Welche Gemeinsamkeiten bestehen
zwischen den Gruppen, die sich «indigen»
nennen, und welche Forderungen stellen
diese Gruppen in der UNO? Wie reagieren
die UNO-Mitgliedsstaaten auf indigene
Forderungen? Welche Rolle spielt die UNO
selbst, indem sie der Kategorie «indigen»
innerhalb ihrer Strukturen Raum gibt?

1 Zitiert aus der Rede einer

Indigenen aus Alaska
während der Sitzung der
Working Group on Indigenous

Populations 1995.

2 Die Working Group on

Indigenous Populations ist
ein Hilfsorgan der
Subcommission on Prevention of
Discrimination and Protection

ofMinorities, die ihrerseits

dem Hauptorgan des
UNO-Menschenrechts-
schutzes, der Commission
on Human Rights, unterstellt

ist.

TSAHTSA 2.1997



DOSSI0R 77

Die Feldforschungs-
situation

Für mein Forschungsvorhaben führte
ich drei Feldforschungen während der
Sitzungen der Working Group on Indigenous
Populations 1995 und 1996 sowie der Inter-
sessional Working Group 19953 durch. Es

war für meine Forschung von Vorteil, dass

in diesen Sitzungen eine Diskussion über
eine formale Definition des Indigenenbe-
griffs zwischen den aus fünf independent
experts4 bestehenden Mitgliedern der
Working Group on Indigenous Populations
(WGIP), den Indigenen und den
Staatsrepräsentantinnen aufkam. Meine Fragen
nach Bedeutung und Inhalt von «indigen»
drängten sich im Feld also keineswegs auf,
sondern lagen bereits in der Luft und
konnten anhand der im Sitzungssaal
ablaufenden Debatte erörtert werden.

Die Sitzungen der WGIP bieten eine
aussergewöhnliche Feldforschungssituation.

Bei der ethnologischen Erforschung
solch grosser Ereignisse stellt sich die
Schwierigkeit, dass viele Handlungen zur
selben Zeit ablaufen und auf wenige Tage

komprimiert sind: Die Zeit ist zu knapp,
und die Geschehnisse sind zu gedrängt,
um ständig zur richtigen Zeit am richtigen

Ort sein zu können. Will man
Interviews durchführen, müssen die geeigneten
Informantinnen schnell gefunden und die
wichtigsten Informationen gesammelt
werden, denn eine internationale Sitzung
ist - wie ein Theaterstück - schnell vergänglich

und unwiderruflich. Auf diese
methodologischen Schwierigkeiten macht auch
Paul Little in seinem Artikel über den
UNO-Umwelt-Gipfel (UNCED) in Rio
aufmerksam und plädiert für die Entwicklung

spezieller Methoden für eine mega-
event ethnography (Little 1995: 280-287).

Als Forscherin stellte sich mir die Frage
meiner politischen Position im Feld, denn
UNO-Sitzungen sind machtgeladene
Räume, in denen die meisten Teilnehmerinnen

ihren politischen Interessen nachgehen.

Da meine Forschung auf eine kritische
Bestandsaufnahme der Machtverhältnisse

zwischen Indigenen, Staaten und UNO-
System hinzielte, bezog ich einen
kritischdistanzierten Standpunkt. Mein Ziel ist es

nicht, Empfehlungen zur Indigenen-Politik
der UNO zu erarbeiten. Daher grenze ich
meine Arbeit gegen «aktionistische» Beiträge

(im Sinn der action anthropology) zur
Indigenen-Thematik ab. Solche Beiträge
existieren bereits in grosser Zahl und
werden vor allem von Menschenrechtsorganisationen

zur Unterstützung indigener
Völker publiziert. Stattdessen halte ich es

für hilfreich, einen distanzierteren Blick
auf die Indigenen-Problematik innerhalb
des UNO-Systems zu werfen.

Da ich durch mein Praktikum für viele
Teilnehmerinnen keine Unbekannte mehr
war, musste ich während meiner Forschungen

klarstellen, dass ich weder dem Sekretariat

der WGIP angehörte, noch für eine

Nichtregierungsorganisation arbeitete,
sondern den Indigenenbegriff untersuchte.

Das empirische Material, auf das sich
meine Forschung stützt, besteht aus
Sitzungsprotokollen der Working Group on

Indigenous Populations in den Jahren 1995

und 1996, Daten, die ich durch beobachtende

Teilnahme im Verlauf der Sitzungen
und durch informelle Gespräche mit
Teilnehmerinnen sammeln konnte, sowie
25 Interviews, die ich während der Sitzungen

führte5. Zu Interviews erklärten sich 23

Indigene, die mir während der Sitzungen
als aktive Teilnehmerinnen aufgefallen
waren, bereit. Ihre jeweilige geographische
Herkunft trägt ihren Unterschieden und
Gemeinsamkeiten Rechnung: Sie stammen
aus Nordamerika, Mittel- und Südamerika,
Australien, Neuseeland, Asien, Afrika und
Ozeanien. Zu ihrem Schutz verschlüsselte
ich die Namen durch Synonyme, während
ich ihr Herkunftsland und - falls erwähnt -
ihre Zugehörigkeit zu einer Organisation
beibehielt. Die beiden restlichen
Interviews führte ich mit den WGIP-Mitglie-
dern Miguel Alfonso Martinez und Ribot
Hatano.

3 Ihr vollständiger Name
lautet Open-ended Interses-
sional Working Group on a

Draft United Nations
Declaration on the Rights of
Indigenous Peoples und hat
die Aufgabe, eine Deklaration

über die Rechte
indigener Völker zu
entwerfen.

4 Die independent experts
stammen vorwiegend aus
dem diplomatischen
Dienst oder der Wissenschaft

und sollen im
Gegensatz zu den
Staatsvertreterinnen in ihrer
«personal capacity» agieren.

Da sie jedoch von
ihren jeweiligen Staaten
nominiert werden, sind sie

nicht immer politisch
unabhängig.

5 In den Interviews fragte
ich nach der persönlichen
Einstellung zur
Definitionsdiskussion über
«indigen» und zur persönlichen

Einschätzung der
Position der Indigenen in
der UNO. Dabei wählte
ich die Form des
«Experten-Interviews», denen ein
Leitfaden fokussierter
Fragen zugrundeliegt
(vergl. auch Honer 1993:

69). Diese Interviewtechnik

war der Situation
angemessen, da meine
Informantinnen über ein
sehr begrenztes Zeitbudget

verfügten und Profis
in der Darstellung ihrer
Ansichten sind. Dennoch
nahmen manche
Interviews einen
Gesprächscharakter an und die
Interviewpartnerinnen
äusserten sich ausführlich
über ihre individuellen
Standpunkte.

TSAFI.TSA 2.1997



78 DOSSieR

Der Begriff «indigen»
Im UNO-System wird der Begriff

«indigen» einerseits als Zuschreibung von
aussen auf bestimmte Gruppen benutzt
(so in UNO-Dokumenten wie auch in den
Eingaben von Nichtregierungsorganisationen

und anderen Nicht-Indigenen).
Andererseits dient er den sich als «indigen»
darstellenden Gruppen zur Selbstkatego-
risierung.

Im Sinne seiner uns hier interessierenden

Anwendung wurde besagter Begriff
zuerst von englischen und spanischen
Entdeckungsreisenden und Kolonialisten
zur Beschreibung der «Anderen», der in
Übersee «entdeckten» Völker benutzt. Das

Adjektiv indigenous oder indigena stammt
von dem lateinischen indigena, das die
«Eingeborenen» eines bestimmten Gebietes
bezeichnet, im Gegensatz zu den
«Zugewanderten» (advenae)6. In diesem Sinn ist
«indigen» eine durch den europäischen
Kolonialismus geprägte Vokabel.

Im Vergleich dazu unterstreicht der aus
dem Griechischen stammende französische

Begriff autochtone deutlicher als «indigen»
(indigène) die Idee, dass die so bezeichneten
Menschen zuerst in einem bestimmten
Gebiet waren. In UNO-Texten fungiert
autochtone als offizielle französische Übersetzung

von indigenous bzw. indigena7.
Der Gebrauch von «indigen» als Selbst-

kategorisierung hängt mit der Präsenz
derjenigen Gruppen in der UNO zusammen,

die dort heute als «indigen» gelten.
Denn erst aufgrund ihrer Anwesenheit an
der UNO begannen sie, sich so zu
charakterisieren. Als offizielle Selbstbezeichnung
erscheint «indigen» erstmalig 1975 mit der
Gründung des World Council of Indigenous
Peoples. Diese Nichtregierungsorganisation8

hatte sich zum Ziel gesetzt, bereits
bestehende Allianzen zwischen Indianern
und Indigenen anderer Kontinente zu festigen

und ihre Interessen in den
Menschenrechtsgremien der UNO zu vertreten9. Ab
diesem Zeitpunkt diente «indigen» als

Schirmbegriff für die Ureinwohner selbst,
unter dem sie sich weltweit mobilisieren
konnten.

Auf meine Frage, ob der Indigenenbe-
griff trotz seiner kolonialen Vergangenheit
nicht problematisch sei, antworteten mir
die meisten Indigenen, dass sie ihm
weniger ablehnend gegenüberstünden als
den Bezeichnungen native oder aboriginal,
welche mit kolonialen Machtbeziehungen
und Rassismus behaftet seien. Sie empfanden

den Begriff «indigen» eher als positiv
und glaubten ihn von seinem kolonialen
Erbe befreit. So unterstrich mein
Interviewpartner Keone aus Hawai'i seine
mobilisierende und vereinigende Bedeutung:

«The US taught us that the terms
"native" and "aboriginal" make us inferior.
Now we have to take care that the term
"indigenous" does not become an inferior
term as well. It has to be defended as a

powerful term with the highest potential
possible, one of which is to unite all of us
from all over the world here, at the United
Nations.» (Interview, Genf, 29.07.1995)

Trotzdem halten viele Indigene zur
Benennung ihrer Gruppe die in ihren eigenen
Sprachen gebräuchlichen Bezeichnungen

für angemessener, wie beispielsweise

Manoa aus Neuseeland: «Well,
"indigenous" is o.k., at least it's better than

"primitive" or "native". But personally, I
prefer to use the words in our own language.

Then we would be Maori, Kanaka
Maoli, Crees and so on.» (Interview, Genf,
27.11.1995)

Die Indigenen
Bevor ich näher auf die Debatten um

die Definition des Indigenenbegriffs eingehe,

sollten einige Beobachtungen zu den
Teilnehmerinnen selbst an Sitzungen der
Working Group on Indigenous Populations
vorausgeschickt werden.

Unter den indigenen Teilnehmern kann
eine Art Elite ausgemacht werden. Dabei
handelt es sich um keine homogene
Gruppe, sondern um ein Konglomerat aus
Insidern, die häufig an inoffiziellen
indigenen Treffen und offiziellen UNO-Kon-
ferenzen teilnehmen, die besonders
artikuliert ihre Forderungen vortragen

6 Siehe UN-Dokument
E/CN.4/Sub.2/AC.4/199
6/2, Paragraph 10, S. 5,

verfasst von der
Vorsitzenden der WGIP, Erica-
Irene Daes.

7 Im Deutschen wird
indigenous allgemein mit
«Ureinwohner» übersetzt
oder unverändert ins
Deutsche übernommen.
Zuweilen wird auch der

- inzwischen eigentlich
veraltete - Begriff
«Eingeborener» benutzt, wie in
der deutschen Ausgabe
von Burgers (1987) wichtigem

Sachbuch über die
Indigenenproblematik
(siehe auch Burger 1991).

8 Nichtregierungsorganisationen

(NROen) sind in
der internationalen Politik
nationale und internationale

Basisorganisationen,
die ihre Interessen u.a. in
den Wirtschafts- und
Sozialrat (ECOSOC) der
UNO einbringen.

9 Aborigines aus Australien,

Maori aus Neuseeland

und andere waren
dort neben nordamerikanischen

(und einigen
südamerikanischen) Indianern

vertreten. Dem World
Council of Indigenous
Peoples folgten weiterere
indigene NROen: 1977
erteilte ECOSOC dem
International Indian Treaty
Council den NRO-Status,
1981 dem nordamerikanischen

Indian Law Resource

Center. Die Inuit Circum-
polar Conference, der Four
Directions Council und der
Indian Council of South
America wurden 1983 von
der UNO in die Reihen
der NROen mit
Beobachterstatus aufgenommen
(vergl. Rostkowski 1984).

TSAÜTSA 2.1997



DOSSieR 79

und über gute Kenntnisse betreffend der
UNO-Bürokratie und der Rechtslage verfügen.

Der andere Teil der Indigenen besteht

aus Neulingen in der UNO-Arena, die eher

unqualifizierte Beiträge leisten oder passiv
im Hintergrund bleiben. Auch die
unterschiedliche regionale Herkunft der Indigenen

führt zu beträchtlichen Divergenzen
in Forderungen und Zielsetzungen und
überschneidet sich oft mit dem Grad ihres

Engagements. Die eher passiv auftretenden

Indigenenvertreter sind meist Neulinge

aus Gebieten wie der ehemaligen
Sowjetunion, Afrika und Teilen Asiens. Sie

haben kaum Erfahrung mit der UNO-
Bürokratie und wenig Kenntnis der
Rechtsgrundlagen, auf die sie ihre Forderungen
stützen könnten. Im Gegensatz zu
nordamerikanischen Indianern und Aborigines,
die auf lange politische Mobilisierung auf
nationaler Ebene zurückblicken können,
sind sie - noch - nicht imstande, ihre
Forderungen wirksam zu artikulieren.

Doch es sind nicht nur die fehlenden
«Codes» (d.h. der UNO-Jargon), die ihnen
Schwierigkeiten bei der Kommunikation
bereiten. Zwar sind Englisch und Spanisch
die offiziellen Sprachen an der WGIP, bei
inoffiziellen Treffen stehen jedoch ausser
für Englisch nicht immer Dolmetscher für
Spanisch (ganz zu schweigen von Französisch

und Russisch) zur Verfügung. Daher
haben die englischsprachigen Indigenen
eine Art Heimvorteil. Dies ist zu beachten,

wenn man die Situation der spanisch-
sprechenden Indianer Mittel- und
Südamerikas betrachtet. Obwohl sie zum
Teil ebenso lange an der UNO präsent sind
wie ihre nordamerikanischen Kollegen,
neigen sie eher dazu, sich abzukapseln,
während sie sich gleichzeitig über
mangelnden Kontakt zu der englischsprechenden

Mehrheit unter den Indigenen
beklagen. Der Sprachvorteil paart sich im
Fall der nordamerikanischen Indianer, der
Maori und der Aborigines oft mit ihrem
kulturellen Kapital, nämlich einer sehr

guten Ausbildung in juristischen Fragen.
Die regionale Herkunft spiegelt nicht

nur unterschiedliches kulturelles Kapital
wider, sondern auch divergente Forderun¬

gen und Bedürfnisse, die in die UNO-
Sitzungen eingebracht werden. Diese
Unterschiede illustriert am besten folgender

Vorfall, der ein wahres Nord-Süd-
Gefälle zum Ausdruck bringt.

Gordon aus Kanada teilte am indigenen

Vörbereitungstreffen 199510 mit, dass er
in der offiziellen Sitzung im Rahmen der
UNO-Dekade für Indigene Völker eine
Finanzierung für indigene Olympische
Spiele beantragen wollte, denn Indigene
seien Nationen und hätten ein Anrecht auf
ihre eigenen internationalen Wettkämpfe.
Daraufhin erhob sich Carlos aus Peru
erbost und klagte darüber, wie wenig sich
die Indigenen einig seien. Er lebe in einem
Land der Dritten Welt. Seine Kinder hätten
nichts zu essen, geschweige denn die
Energie, sich sportlich zu betätigen. In der
Indigenen-Dekade müssten erst einmal
essentielle Probleme wie Hunger und
medizinische Versorgung gelöst werden,
bevor man an «Spielchen» denken könnte.

Ein weiteres Problem unter den Indigenen

ist Repräsentation: Für wen sprechen
die Vertreter indigener Organisationen in
den UNO-Sitzungen? Dies wird am Fall
zweier Organisationen aus Kenia deutlich.

Jason erklärte mir, er sei der wahre
Vertreter der Massai; die anderen seien
von der Regierung geschickt und bezahlt,
um zu verhindern, dass seiner Organisation

- und der Situation der «echten»
Massai - Beachtung geschenkt werde.
Argwöhnisch grinste er: «From where else
should they have the money to send twelve
people to Geneva? My organization is poor,
because we represent the grassroots, and
hey, we are from Africa! And you can see,
we're just two people here.»

10 Jährlich versammeln
sich zum grössten Teil
«Elite»-Indigene vor
Beginn der WGIP-Sitzung,
um gemeinsam Strategien
auszuarbeiten.

TSAllTSA 2.1997



80 DOSSieR

Die Diskussionen um
eine Definition des
Indigenenbegriffs

In den Sitzungen der WGIP von 1995

und 1996 sowie in der Sitzung der Inter-
sessional Working Group (IWG) von 1995

kam das Problem einer Definition des

Indigenenbegriffs auf die Tagesordnung11.
Für die Diskussion im Jahre 1995 hatte die
Vorsitzende der WGIP, Erica-Irene Daes,
ein Dokument erstellt, das als
Diskussionsgrundlage dienen sollte12. Sie würdigte

zwar die Tatsache, dass die WGIP seit
ihrer Gründung im Jahre 1982 auch ohne
eine formale Definition erfolgreich gearbeitet

habe13, doch hätten verschiedene Faktoren

dazu geführt, dass eine Diskussion des

Begriffs «indigen» notwendig geworden
sei. So hätte in den letzten Jahren eine
starke Vermehrung der teilnehmenden
Organisationen an den WGIP-Sitzungen
zu Verwirrung darüber geführt, wer als

«indigen» anzusehen sei und wer nicht.
In ihrem Dokument betonte Daes den
Standpunkt der WGIP-Mitglieder, nach
dem nicht alle Gruppen, die sich als
«indigen» bezeichnen, auch als solche von
der WGIP anerkannt werden. Dies gelte
insbesondere für eine Burenorganisation
und die sog. Rehoboth Basters, die an der
WGIP-Sitzung von 1994 teilgenommen
hatten und dort als indigene Organisationen

aufgetreten waren. Nach Daes sei es an
der Zeit, Inhalt, Ausmass und Bedeutung
des Indigenenbegriffs zu klären, um weiteren

Missbrauch durch nicht berechtigte
Gruppen zu verhindern. Ausserdem sei
die Definitionsfrage insofern aktuell, als

einige UNO-Mitgliedsstaaten, welche
regelmässig an den WGIP-Sitzungen
teilnehmen, nichtsdestoweniger behaupteten,

es gäbe innerhalb ihrer Staatsgrenzen
keine Indigenen und sie seien deshalb von
der Indigenenproblematik nicht betroffen.
Diese Haltung wird vor allem von Indien,
Bangladesch, Myanmar (früher Burma)
und China vertreten.

Allgemein fusst die Diskussion um eine
Definition des Indigenenbegriffs auf der

sog. working definition, die vom UNO-
Sonderbeauftragten José Martinez Cobo

vorgelegt wurde14. Vier Kriterien für
«Indigeneität» sind dabei hervorzuheben:
1. Prä-Existenz und Opfer von
Kolonialismus/Eroberung: Indigene müssen historische

Kontinuität mit den Ureinwohnern
eines bestimmten Landes vor dessen
Eroberung oder Besiedlung von aussen
vorweisen können. 2. Kulturelle Differenz:
Indigene Völker fühlen sich nicht der
Kultur der dominanten Gesellschaft in dem
Staat, in dem sie heute leben, zugehörig;
sie wollen ihre kulturelle Spezifizität, ihre
Traditionen und sozio-politischen
Organisationsformen bewahren. 3.
NichtDominanz: Indigene Völker nehmen eine
gesellschaftliche Randstellung innerhalb
des Staates ein, in dem sie leben. 4.

Selbstidentifikation, d.h. sowohl das Bewusstsein
der Einzelperson, einem indigenen Volk
anzugehören, als auch ihre Akzeptanz als

Mitglied dieser Gruppe durch die Gruppe
selbst.

Der Burenvorfall
Sommer 1995: Langsam füllte sich der

Saal, in dem die WGIP-Sitzung stattfinden
soll. Die ersten Sitzreihen sind für
Staatendelegierte bestimmt, in den mittleren
Reihen sitzen Delegierte von UNO-Organi-
sationen, während in der hinteren Hälfte
des Saales die von Indigenengruppen und
Nichtregierungsorganisationen geschickten

Vertreterinnen Platz genommen haben.
Manche Indigene sind in «traditioneller»
farbenfroher Kleidung erschienen, wobei
vor allem die Massai und die Sami auffallen.

Ein Krim-Tartare trägt eine Fellmütze
trotz der Sommerhitze, eine Hawai'ianerin
hat einen traditionellen Umhang umgeknotet

und Blumen ins Haar gesteckt, einige
nordamerikanische Indianer tragen Federn
und Zöpfe. Die Mehrzahl der Indigenen
ist jedoch in westlicher Kleidung - T-Shirts
und Jeans, Kleidern und Anzügen -
erschienen.

Die erste Wortmeldung zur Frage einer
formalen Definition für «indigen» kommt

11 Die Definitionsfrage
tauchte schon in der ersten

Sitzung der WGIP im
Jahre 1982 auf. Die
Mitglieder der WGIP
entschieden 1985, dass es
verfrüht sei, eine formale
Definition für «indigen»
zu erstellen (vergl. UNO-
Dokumente E/CN.4/
Sub.2/1982/33 und
E / CN.4 / Sub.2 /1985 / 22).

12 UNO-Dokument E/
CN.4 /Sub.2 /AC.4 /1995 /
3.

13 Es ist nicht ungewöhnlich,

dass die UNO ohne
formale Definitionen
arbeitet. So wurden
beispielsweise etliche
UNO-Deklarationen und
Konventionen über die
Rechte von Völkern oder
Minderheiten geschrieben,
ohne dass diese Begriffe je
definiert worden seien.
Dies rührt vermutlich
daher, dass die UNO den
Anspruch hat, für jedes
Menschenrechtsproblem
eine universale Lösung zu
finden und deswegen sehr

grobe Kategorien schafft,
die durch formale Definitionen

schwer eingrenzbar
sind. Isabelle Schulte-
Tenckhoff und Tatjana
Ansbach (1995: 19) sprechen

von einem Paradox
in der UNO-Praxis, wenn
diese sich die Aufgabe des

Minderheitenschutzes
auferlegt, ohne festzulegen,

wie Minderheiten zu
verstehen sind und wie
deren jeweilige Probleme
aussehen.

14 Siehe UNO-Dokument
E / CN.4/ Sub.2 /1986 / 7/A
dd.4 (es handelt sich um
den Schlussbericht der
Cobo-Studie Study of the

Problem of Discrimination
against Indigenous Populations,

Vol. V, Conclusions,
Proposals and
Recommendations).

TSAI1TSA 2.1997



DOSSieR 81

von Dora, die seit mehreren Jahren als
Vertreterin der Aboriginal and Tones Strait
Islander Commission an den WGIP-Sitzun-

gen teilnimmt: «The lack of a formal definition

didn't stop this forum from its work
for all these years, and today it still doesn't
need to impede it. We don't need a definition.

We need self-determination in our
own circumstances, which vary from place
to place.»

Sie erntet reichlichen Applaus von
Seiten der Indigenen, denn sie stellt sich
nicht nur gegen eine Definition, sondern
stellt auch eine Verbindung zwischen der
Definitionsfrage und der Forderung der
Indigenen nach dem Recht auf Selbstbestimmung

her.
In der Mehrheit sehen sich Indigene als

eigenständige Völker oder Nationen, die
ein Recht auf politische, soziale, ökonomische

und wirtschaftliche Selbstbestimmung

haben, wie es in der UNO-Charta
und den Menschenrechtspakten von 1966

verankert ist15. Nach gegenwärtiger
Völkerrechtspraxis haben jedoch nur Staaten das

Selbstbestimmungsrecht inne, welches sie

zum Schutz ihrer territorialen Integrität
und politischen Souveränität streng verteidigen.

Malcolm, ebenfalls von der Aboriginal
and Tones Strait Islander Commission, stimmt
Dora zu. Eine von aussen herangetragene
Definition würde das den Indigenen
zustehende Selbstbestimmungsrecht nur schmälern.

Die bisher benutzte Cobo-Definition
mit ihrer Aussage, dass indigene Völker
kolonisierte Völker seien, reiche völlig aus
und ermögliche den Ausschluss derjenigen,

die selbst Kolonialisten seien. Dabei
deutet er auf die Vertreter von Burengruppen

aus Südafrika und den sog. Rehoboth
Basters aus Namibien, die sich zwischen
den Indigenen niedergelassen haben.
Während er spricht, geht ein Flüstern
durch die Reihen von der Mitte des Saales
bis nach ganz hinten: Unter den Anwesenden

verbreitet sich die Meldung, dass alle
den Saal verlassen sollen, falls diese
Delegierten sich zu Wort melden.

Als dem Vertreter des Interim Council

of the Boer People vom Podium das Wort

erteilt wird, erheben sich etwa 600
Teilnehmerinnen (Indigene, NRO-Vertreterlnnen
und Privatleute) und verlassen lärmen den
Saal. Sie versammeln sich hinter der
Eingangstür zu einem grossen Kreis, fassen
sich an den Händen, klatschen, singen und
rufen. Währenddessen spricht der Buren-
Redner: «The Boers are an indigenous
people from South Africa, because we are
oppressed by the dominant society today,
and we were victims of British and Dutch
colonialism. We as indigenous peoples
have grown out of the African soil. We

speak a language created in Africa, again
confirming that we are indigenous to
Africa. We have nothing to do with the

European colonialists or the Dutch white
settlers, both of them dominating South
Africa. One comment on the question of
definition: To define indigenous people,
how far do you go back in time? There is

really nobody who can verify and authenticate

if you have really been first on the
land. We have a right to be heard. We are
offended by what has just happened here
in the room. Finally, Mrs. Daes, we welcome

your standpoint on the definition to
include the right of indigenous peoples to
identify themselves. We accept this invitation

and identify ourselves - and the Boer

people on the whole - as an indigenous
people. At least it places some power in
the hands of an oppressed indigenous
people.»

Nachdem die Protestierenden wieder
auf ihre Plätze zurückgekehrt sind, spricht
Greg aus Australien besonders eindringlich:

«In your opening address, Mrs. Daes,

you wanted to have us participate in the
definition for "indigenous". We define
ourselves by descent, self-identification and

by the acceptance by the group of an
individual as indigenous. A definition for
"indigenous" has to accept diversity and has to
be flexible. As the Cobo definition states

correctly, indigenous peoples have been
colonized by peoples of another culture.
It is unacceptable to us that this forum is
used by those who exert power in their
own states, who themselves are the colonizers.»

15 Die beiden
Menschenrechtspakte über bürgerliche

und politische Rechte

sowie über wirtschaftliche
und soziale Rechte von
1966 schreiben in Art.l das

Selbstbestimmungsrecht
fest:

(1) Alle Völker haben das
Recht auf Selbstbestimmung.

Kraft dieses Rechts
entscheiden sie frei über
ihren politischen Status
und gestalten in Freiheit
ihre wirtschaftliche, soziale

und kulturelle Entwicklung.

(2) Alle Völker können für
ihre eigenen Zwecke frei
über ihre natürlichen
Reichtümer und Mittel
verfügen, unbeschadet
aller Verpflichtungen, die
aus der internationalen
wirtschaftlichen
Zusammenarbeit auf der Grundlage

des gegenseitigen
Wohles sowie aus dem
Völkerrecht erwachsen. In
keinem Fall darf ein Volk
seiner eigenen Existenzmittel

beraubt werden.
(3) Die Vertragsstaaten,
einschliesslich der Staaten,
die für die Verwaltung
von Gebieten ohne
Selbstregierung und von
Treuhandgebieten verant-
wortlich sind, haben
entsprechend der
Bestimmungen der Charta der
Vereinten Nationen die
Verwirklichung des Rechts
auf Selbstbestimmung zu
fördern und dieses Recht

zu achten (Bundeszentrale
für politische Bildung
1995: 52-53, 81-82).

TSAF1TSA 2.1997



82 DOSSI0R

Darauf antwortete der Vertreter der
Afrikaner Volksfront, während sich der
Protest wiederholt: «We fully identify
ourselves with the views of Cobo on the
characteristics of indigenous communities.
The oppression of the Boere Afrikaners is
well documented. The Boere Afrikaners
fought two wars against the British in an
effort to free themselves of the yoke of
Colonial oppression. In the Boere Wars,
the liberation wars from the colonizers, the
Boere people lost more than 27'000 lives.
The Boere Afrikaners speak a language
which is unique to them. This proves that
both our history and our destiny are irrevocably

and inextricably bound to that of the
continent of Africa, and more specifically,
South Africa.»

Nach dem dritten Burensprecher und
einer weiteren Protestaktion kommt WGIP-

Mitglied Ribot Hatano folgendermassen
zu Wort: Seiner Meinung nach vermag es

eine formale Definition, unliebsame
Gruppen wie die Buren auszuschliessen,

wenn sich die Indigenen nur zu einer
Definition durchringen würden. Daraufhin

antwortet Gary aus den USA, ein
Vertreter des International Indian Treaty
Council, der schon bei vielen WGIP-Sitzun-

gen dabei war: «In iure omnis definitio
periculosa est. Or in English: all definitions

are dangerous! I think the "working
definition" by Cobo is useful, but most of
all I want to stress the right of indigenous
peoples to self-definition.»

Wann gilt nun eine Gruppe als indigen?
Warum wollen die Buren unter die Kategorie

«indigen» fallen, bzw. was bedeutet es,

in den Augen der UNO indigen zu sein?
Die UNO ist ein bürokratischer Apparat,

in dem sich die internationale Politik
nach festen satzungsmässigen Regeln,
Normen und Kategorien abspielen muss.
Die Akteure innerhalb dieses Systems, ob

Staaten, Organisationen oder Einzelpersonen

bekommen dort einen festen Platz
zugewiesen. Auf diese Weise lenkt das

UNO-System die Indigenen in seine
institutionellen Bahnen und beeinflusst dadurch

ihr Selbstverständnis, den Verlauf ihrer
Mobilisierung und die Strategien zur

Durchsetzung ihrer Interessen. Ausserdem
objektiviert die UNO den Inhalt des Indige-
nenbegriffs durch spezifische Kriterien
(siehe die provisorische Cobo-Definition),
auf die sich die Indigenen, nicht-indigene
Expertinnen und Staaten beziehen.

Der Begriff «indigen» wird innerhalb
der UNO als quasi-juristische Kategorie
gehandhabt. Indigene sind (noch) keine
völkerrechtlichen Subjekte wie die Staaten.
Dies kann sich jedoch ändern, denn das
Völkerrecht befindet sich in einem ständigen

Entstehungs- und Wandlungsprozess,
wie dies auch die Arbeit an einer UNO-
Deklaration über die Rechte indigener
Völker verdeutlicht. Somit besteht für die
Trägerinnen des Indigenen-Labels die
Möglichkeit, verbindliche Rechte zu erhalten.

Das Beispiel der Buren zeigt deutlich,
wie dehnbar die Kriterien für die Zugehörigkeit

zur Kategorie der indigenen Völker
sind. Um vom Potential dieser Kategorie
zu profitieren, setzen die betroffenen
Organisationen alles daran - gemäss der
rationalen Logik der UNO -, den Begriff
«indigen» auf sich anwendbar zu machen.

Es ist allgemein bekannt, dass die Buren
als europäische Siedler im 18. Jahrhundert
ins südliche Afrika ausgewandert sind
und massgeblich an der Kolonisation
dieser Region beteiligt waren. Nicht nur
die Indigenen sehen in ihnen die Kolonialisten,

die für lange Zeit die «wahren»
Indigenen unterdrückt haben. Doch Punkt
für Punkt fordern sie für sich die wichtigsten

Kriterien für die Zugehörigkeit zur
Kategorie der indigenen Völker ein:
PräExistenz, Opfer von Kolonialismus, Nicht-
dominanz und kulturelle Verschiedenheit.

Während es ihnen mit Leichtigkeit
gelingt, ihre Nichtdominanz aufzuzeigen,
ist ihre Argumentation bezüglich anderer
Kriterien dünn: beispielsweise bei der
kulturellen Verschiedenheit, wo sie lediglich

ihre Sprache anführen16. Ähnlich bei
den Rehoboth Basters aus Namibien, die
auf sprachlicher Ebene eine kulturelle Nähe

zu den Indigenen herzustellen versuchen,
indem sie Einheitsbekundungen wie Indigenous

brothers and sisters benutzen oder auf

16 In einem Interview mit
dem Präsidenten der
Afrikaner Volksfront konnte
er mir auf die Frage nach
der kulturellen Besonderheit

keine Antwort geben.
Vermutlich würde eine
Beschreibung seiner Kultur

die europäische
Herkunft nicht verbergen
können; damit würde das

Argument, «auf afrikanischem

Boden entstanden
zu sein» ins Wanken kommen.

Als ich am Ende des
Interviews seine
aufgeschriebenen Ziffern einer
Faxnummer nicht lesen
konnte, strahlte er gewinnend:

«See, this is just one
example of how different
we are. We even write the
numbers differently and

you people from Europe
can't read them.» (Genf,
27.07.1995)

TSAIT TSA 2.1997



DOSSieR 83

Begriffe wie communal land oder ancestral
land zurückgreifen. Mit letzteren beschreiben

Indigene ein wichtiges Symbol ihrer
«Indigeneität», nämlich die für sie typische
Beziehung zu ihrem Land. Betont wird
dabei die gemeinschaftliche Nutzung des

Landes und eine jahrhundertelange
spirituelle Beziehung zu dem Land, auf dem
und von dem sie leben. Daraus ergibt sich
ihre Forderung nach dem «Erstrecht»,
gemäss dem Motto: «Wir waren hier zuerst
und haben daher am meisten Anrecht auf
das Land».

Buren und Rehoboth Basters versuchen,
sich dem in der Cobo-Definition
hervorgehobenen Argument der Prä-Existenz und
der Bedeutung von Kolonialismus zu
entziehen, indem sie behaupten, dass man
kaum beweisen könne, wer zuerst in einem
bestimmten Gebiet war. Damit treffen sie

einen empfindlichen Nerv, denn besonders

in der postkolonialen Situation Afrikas
und Asiens scheint es problematisch,
Indigene nach dem Kriterium der Urein-
wohnerschaft zu klassifizieren. Dort sind
nach dem offiziellen Abzug der europäischen

Kolonialmächte alle Asiaten bzw.
alle Afrikaner indigen.

Schliesslich erfüllen die Buren und
Rehoboth Basters das Cobo-Kriterium der
Selbstidentifikation allein durch ihre
Anwesenheit an den WGIP-Sitzungen. Die
Problematik dieses Kriteriums ist
offensichtlich: Zwar soll so im Sinne der political
correctness sichergestellt werden, dass das

Eigenverständnis der Indigenen ins
Gewicht fällt, doch damit öffnet sich jeder
erdenklichen Gruppe Tür und Tor.

Die Kontroverse um die Organisationen

aus dem südlichen Afrika zeigt, dass
eine Gruppe im Sinne der von der UNO
angewandten Kriterien dann als indigen
gilt, wenn sie Opfer von Kolonialismus ist.
Damit evozieren Indigene ein machtvolles
Bild zur Legitimation ihrer Forderungen
und Positionen. Szenen der Unterwerfung
ganzer Kontinente, Metzeleien, Völkermord

und historische Schuld werden
durch den Begriff des Kolonialismus
heraufbeschworen. Dies erlaubt ihnen, ihre
heutigen Probleme zu benennen (ihre

politisch-ökonomische und gesellschaftliche

Marginalisierung) und schafft einen
gemeinsamen Feind, nämlich den jeweiligen

Staat, in dem sie leben. Für Indigene
soll die UNO - wie in der Entkolonisie-
rungsära - Vermittlerin zwischen Machtha-
bern und Befreiungssuchenden sein. Sie

soll als Arena für indigene Forderungen
zur Verfügung stehen.

Zwischen Buren bzw. Rehoboth Basters
und Indigenen findet ein Kampf um die
Symbole statt, die letzteren zur Absteckung

ihrer Gruppengrenzen dienen. Dies

gilt besonders für die Übernahme «indige-
ner Codes» durch erstere sowie deren
Behauptung, ebenfalls Kolonialismusopfer

zu sein. Durch den indigenen Protest
entfaltet sich ein soziales Drama der
Abgrenzung der Indigenen und ihrer Verbündeten

gegen Buren und Basters. Ramön
aus Bolivien kommentiert dies folgen-
dermassen: «We said, hey, these guys are
not part of our family. And then we walked

out of the room.» (Interview, Genf,
1.12.1995)

Auf meine Frage, warum Buren in den
Augen der UNO als indigen gelten wollen,
antwortete mir der Präsident der Afrikaner

Volksfront in einem Interview recht
pragmatisch: «In this forum, it is obvious
that speaker after speaker says: we need
self-determination. And we are looking for
that too.»

Tatsächlich gibt es innerhalb der UNO
kein anderes Forum, das sich mit
Forderungen auf Selbstbestimmung und
Autonomie beschäftigt, auch nicht im Rahmen
der UNO- Minderheitenpolitik, die weit
entfernt ist von der Behandlung von
Forderungen nach Kollektivrechten. Zwar tagt
seit 1995 auch eine Working Group on
Minorities, doch deren Arbeit fusst in erster
Linie auf der sehr individuell ausgerichteten

Declaration on the rights ofpersons belonging

to national or ethnic, linguistic and

religious minorities, die die UNO-Vollversammlung

1992 verabschiedet hat.
Es reicht also nicht, wenn sich eine

Gruppe «nur» in ihrer Existenz bedroht
sieht, aus welchen Gründen auch immer.
Erst durch die Erfüllung bestimmter Kri-

TSADTSA 2.1997



84 DOSSI0R

terien - wie z.B. Opfer von Kolonialismus
zu sein oder die Ersten in einem bestimmten

Gebiet - können Bevölkerungsgruppen
als «indigene Völker» das Recht auf

Selbstbestimmung von der internationalen
Gemeinschaft einfordern, um auf einen

Status ähnlich dem der Staaten hinzuarbeiten.

Wie verändert die Präsenz der Buren
und der Rehoboth Basters die Einstellung
der Indigenen zu einer formalen Definition?

Die in der WGIP-Sitzung aktiven
Indigenen stellen sich allgemein gegen eine
formale Definition, obwohl sie die working
definition von Cobo akzeptieren und als

Abgrenzungsinstrument gegen die Buren
einsetzen (besonders im Fall des Kriteriums

der Prä-Existenz mit ihrer Implikation,

Opfer von Kolonialismus und
Eroberung zu sein). Sie wollen den Status

quo einer vagen Definition erhalten, da sie
sich, wie sie sagen, gegen den kontrollierenden

Zugriff der Staaten schützen
wollen. Doch in inoffiziellen Aussagen
wird die vage Definition durch die Präsenz
der Buren und Rehoboth Basters ambivalent

gesehen. George aus Kanada, der
schon viele Jahre an den WGIP-Sitzungen
teilnimmt, erklärt: «The definition is a

double-edged sword, I would say. On the
one hand it could keep people out who
don't belong here. On the other hand, it
would give an avenue to oppressive
governments to deny people with legitimacy

access to the forum of the Working
Group.» (Interview, Genf, 26.07.1995)

Jason aus Kenia vertrat sogar folgende
Meinung: «The current definitional tools
are too broad, anyone can be included!»
(Interview, Genf, 25.07.1995)

Dass diese ambivalente Einschätzung
der Definitionsfrage in der offiziellen
Diskussion nicht zum Tragen kommt, ist
bemerkenswert, denn eine formale Definition

könnte unliebsame Eindringlinge (die
Buren) ausschliessen. Stattdessen lehnen
die Indigenen einstimmig eine solche
Definition als koloniale Praxis ab. Ihre
Furcht, dass die Staaten eine formale
Definition zur Einschränkung der Anzahl indi-

gener Gruppen benutzen könnten, ist
grösser als ihre Angst vor unliebsamen
Eindringlingen. Gegen letztere habe sie
ihre eigene Strategie entwickelt: das
demonstrative Verlassen des Saals als Instrument

der kollektiven Ächtung.

Der asiatische Block
Auch durch die Haltung der Vertreterinnen

von Staaten wie Indien, Bangladesch,
China und Myanmar (früher Burma)
werden die Indigenen mit der Definitionsfrage

konfrontiert. Diese Staaten des sog.
asiatischen Blocks (nomen est omen?)
sperren sich gegen die Anwendung der
Kategorie «indigen» auf ihre nationale
Situation. Paradoxalerweise lassen sie sich
dennoch keine WGIP-Sitzung entgehen.
Sie wollen mit ihrer Anwesenheit Kontrolle

über ihr internationales Image behalten,
denn in der WGIP werden jedes Jahr die
Berichte über schlimmste
Menschenrechtsverletzungen (Massaker, Räumung
von Dörfern und Folter) in Asien laut.

Der Vertreter von Indien instrumentalisierte

in der Intersessional Working Group
von 1995 den Burenvorfall, um gegen die
indigene Forderung nach Selbstidentifikation

und gegen die Arbeit der WGIP Front
zu machen: «The criteria of self-identification

can be self-defeating to the true indige-
nous people, because it allows for
neo-nazis to enter this forum. This incidence

shows that the credibility of the Working
Group on Indigenous Populations is at
stake.»

In der 1995er Sitzung der WGIP drückte

er exemplarisch die Haltung des asiatischen

Blocks aus: «We want to stress that
the term "indigenous peoples" is not applicable

to my country since the entire population

has been living on the land for the

past several millennia, thus making everyone

indigenous to the land in India. We
should not forget that indigenous issues
in the UN began as a project for peoples yet
to be decolonized. In the 1950s, India
decolonized and became an indigenous,
independent country.»

TSA11TSA 2.1997





86 DOSSieR

Tatsächlich galten zu Beginn der indige-
nen Präsenz in der UNO diejenigen
Gruppen als indigen (und verstanden sich
selbst als solche), die in ehemaligen
europäischen Siedlerkolonien wie den
USA, Kanada, Australien und Neuseeland
leben17. Das Indigenenproblem wurde als

Problem einer nicht erfolgten Entkolonisierung

verstanden: In Ländern wie den
USA gab es eine Unabhängigkeit vom
Mutterland, jedoch keine Entkolonisierung
der Urbevölkerung wie in Asien oder
Afrika18.

Durch das politische Klima des Ost-
West-Konfliktes während der Gründungsphase

der WGIP Ende der siebziger Jahre
wurde dieses Verständnis der Indigenen-
problematik verstärkt. Die sozialistischen
Länder erklärten die Lage der damals als

«indigen» geltenden Gruppen als ein
typisch westliches Problem, das vor allem
die USA, Kanada, Australien und Neuseeland

betraf.
Schon in der ersten Sitzung der WGIP

im Jahre 1982 fühlten sich diese Staaten
durch die massiven Anschuldigungen von
indigener Seite bedrängt und fürchteten
um ihr Image in der weltpolitischen
Öffentlichkeit. Um von sich selbst abzulenken,
drängten diese Staaten darauf, die Anwendung

des Begriffs «indigen» auf die sog.
Dritte Welt, mit der sich die sozialistischen
Staaten gegen den Westen verbünden
wollten, auszudehnen. Gleichzeitig wirkten
die bereits bestehenden indigenen
Organisationen und westlichen NROen als
Katalysatoren für die Globalisierung des

Indigenenbegriffs. Nach und nach kamen
Gruppen aus allen Weltteilen, inklusive
der ehemaligen Sowjetunion zu den
Sitzungen der WGIP. Die Zahl der daran
teilnehmenden indigenen Gruppen stieg
von Jahr zu Jahr: 1985 waren es 47, verglichen

mit 72 Gruppen im Jahre 199019.

Auch die UNO-Sonderorganisation
International Labour Organization (ILO) trug
zur Universalisierung des Begriffs
«indigen» bei, indem sie 1957 eine
internationale Konvention über Indigenous and

Tribal Peoples verabschiedete, die 1989
überarbeitet wurde20. Beide Fassungen

betreffen sowohl die Indigenen der ehemaligen

europäischen Siedlerkolonien als
auch sog. tribale oder ethnische Gruppen
in Afrika und Asien.

Die Haltung des asiatischen Blocks
wirft Fragen zum Unterschied zwischen
indigenen Völkern und Minderheiten auf,
wenn der Vertreter von Bangladesch an
der WGIP 1995 erklärt: «Indigenous issues

are not of direct relevance to Bangladesh.
We are only here to listen and help set
standards for the true indigenous peoples.
Bangladesh is a nation of indigenous
people, indigenous to the land for
thousands of years. We do not have an
indigenous-exogenous dichotomy and therefore
no indigenous people in the special sense

applicable to societies characterized by the

indigenous-settler dichotomy. Bangladesh
has ethnic groups, specifically tribal groups
who are distinct from the ethnic majority.
These tribal groups constitute ethnic
minorities or subnational entities but not
indigenous peoples versus the rest of the
population. It is therefore surprising to us
that persons speaking on behalf of tribal
groups of Bangladesh should bring their
issues here to the Working Group.»

Wo liegt der Unterschied zwischen
indigenen Völkern und Minderheiten? Was

ist das Spezifische an «Indigeneität»?
Sowohl nicht-indigene Expertinnen, die
zwischen den Staaten, der UNO und den
Indigenen vermitteln wollen, wie auch die
Indigenen selbst mussten sich mit dieser
Frage im Verlauf der Definitionsdikussio-
nen auseinandersetzen.

Die nicht-indigenen Expertinnen
betonen, dass eine Gruppe, um als indigen
zu gelten, die Cobo-Kriterien erfüllen
muss. Allerdings messen sie den einzelnen

Kriterien unterschiedliche Bedeutung
zu. Die Mehrheit ist der Meinung, Gruppen

aus Asien und Afrika seien genauso
indigen wie Gruppen aus Kanada und
Neuseeland. Sie begründen diesen
Standpunkt, indem sie die allen indigenen
Gruppen gemeinsame politische Margina-
lität und kulturelle Verschiedenheit im
Vergleich zur dominanten Gesellschaft im
jeweiligen Land hervorheben. Demgegen-

17 Auch die lateinamerikanischen

Staaten sind historisch

gesehen sog. settler
states, doch werden sie
nach meinen Informationen

selten als solche
bezeichnet. Grund dafür
könnte sein, dass in
Lateinamerika (vor allem in der
Phase der Unabhängigkeit
von den europäischen
Mutterländern) eine sehr
viel stärkere Vermischung
zwischen den Ureinwohnern

und Europäern
stattgefunden hat als in den
USA oder Australien.

18 Ende der siebziger,
Anfang der achtziger
Jahre war die
Entkolonisierung von ehemaligen
afrikanischen und
asiatischen Kolonien unter
Anwendung der UNO-
Resolution 1514 (1960),
Deklaration über die Gewährung

der Unabhängigkeit für
koloniale Länder und Völker
nahezu abgeschlossen.

19 Die Zahlen stammen
aus der Teilnehmerliste
der WGIP-Berichte 1985
und 1990 (UNO-Doku-
mente E/CN.4/Sub.2/
1985/22 und E/CN.4/
Sub.2/1990/42).

20 ILO-Konvention Nr. 107

(1957), überarbeitet als
ILO-Konvention Nr. 169

(1989).

TSAFITSA 2.1997



DOSSieR 87

über ist das WGIP-Mitglied Miguel Alfonso

Martinez der einzige Experte, der sich
ausdrücklich gegen ein universales
Verständnis des Indigenenbegriffs wendet21.

Zur Unterscheidung zwischen indigenen
Völkern und Minderheiten greift Alfonso
Martinez aus der Cobo-Definition die
Faktoren von Kolonialismuserfahrung und
Prä-Existenz heraus. Seiner Meinung nach
ist Cobos Kriterium der «historical continuity

with pre-invasion and pre-colonial societies»

irreführend, da es auch Minderheiten
einschliesst. Ausserdem lehnt er die «kulturelle

Verschiedenheit» oder den Begriff der
traditionellen Lebensweise als Spezifik
der Indigenen ab, da sich auch Minderheiten

dadurch auszeichnen können. Würde
Alfonso Martinez' Standpunkt von der
WGIP aufgegriffen, bedeutete dies für die
Indigenen, dass mehr als die Hälfte von
ihnen die Teilnahmeberechtigung an den

WGIP-Sitzungen verlöre. Alfonso Martinez'

Position macht deutlich, dass jede
Definition, die eindeutiger als die von Cobo

zugeschnitten ist, immer eine Einschränkung

bedeuten würde.
Im Gegensatz zu Alfonso Martinez

vertritt die Mehrheit der Expertinnen den

Standpunkt, dass der Indigenenbegriff
global anwendbar sei. Zugunsten der
Gruppen aus Afrika und Asien werden
traditionelle Lebensweisen und politischsoziale

Marginalisierung als allen indigenen

Gruppen gemeinsame Elemente
hervorgehoben (siehe z.B. Burger 1987: IIIS;

Burger 1990; Burger 1991: 16-17 und
Eriksen 1993:125).

Die Vorsitzende der WGIP, Erica-Irene
Daes, teilt diese Meinung und versucht,
die WGIP durch uneingeschränkte
Partizipation für möglichst viele Gruppen offen
zu halten. Dank dieser Praxis scheint es

leicht, «indigen» oder, um es überspitzt
auszudrücken, «indigener» als andere
Indigene eines Landes zu sein. So gelten
beispielsweise die Ogoni aufgrund ihrer
internationalen Interessenpolitik als

«indigener» als benachbarte Gruppen, obwohl
letztere sich von ihnen in sozio-ökono-
mischer und kultureller Hinsicht kaum

unterscheiden (vergl. auch Siebert 1997
und Schulte-Tenckhoff 1997).

Auch die Indigenen selbst befassen sich
mit dem Unterschied zwischen Minderheiten

und indigenen Völkern. Sie betonen
immer wieder, dass sie keine Minderheiten,
sondern souveräne Nationen oder Völker
seien. Besonders die asiatischen Indigenen
versuchen, sich gegen eine Klassifikation
als Minderheiten zu schützen, indem sie
sich auf die Cobo-Kriterien beziehen. Sie

betonen ihre besondere Beziehung zum
Land und ihre traditionellen Lebensweisen,

erkennen aber auch die Wichtigkeit
der Kolonialismuserfahrung als Legitimation

ihres Status als indigene Völker an.
Sie weiten den Begriff des Kolonialismus
aus, indem sie betonen, Opfer von internal

colonialism oder indigenous colonialism

zu sein, d.h. von verwestlichten indigenen
Eliten unterdrückt zu werden, welche vor
allem ihre eigenen und die Interessen der
Industriemächte (Neokolonialismus)
verfolgen. Mit der Ausdehnung des
Kolonialismuskonzepts widersetzen sie sich auch
Alfonso Martinez' Versuch, den
Indigenenbegriff und seine Problematik
einzuschränken.

Ein Volk unter Kolonialherrschaft kann
völkerrechtliche Instrumente der
Entkolonisierung für sich beanspruchen. Das Recht
der Völker auf Selbstbestimmung wird von
Indigenen sowohl aus den ehemaligen
europäischen Siedlerkolonien wie auch aus
Asien und Afrika eingefordert. Allerdings
variieren die Vorstellungen von einer
praktischen Umsetzung dieses Rechts
stark: Manche Gruppen fordern politische
Partizipation innerhalb der Staaten, in
denen sie leben; andere kämpfen um
politische Autonomie; einige wenige
beanspruchen territoriale Unabhängigkeit.

Die Kontroverse um die Buren und die
Rehoboth Basters hat gezeigt, dass

Kolonialismuserfahrung als ein wichtiges
Abgrenzungselement der Indigenen gegenüber
anderen als Eindringlinge abqualifizierten
Gruppen beansprucht wird. Im Konflikt
mit den asiatischen Staaten oder
Expertinnenmeinungen (wie der von Alfonso

21 Er stellt seine Position
ausführlich im UNO-
Dokument E/CN.4/
Sub.2/1995/27 dar, Study
011 treaties, agreements and
other constructive arrangements

between States and

indigenous populations.
Second progress report
submitted by Mr. Miguel
Alfonso Martinez, Special
Rapporteur. In dieser
Studie werden Verträge
und Abkommen (aus dem
Zeitraum zwischen 1700
und heute) zwischen
indigenen Nationen und
Kolonialmächten oder heutigen
Regierungen auf ihre
Einhaltung überprüft. Als
Beispiel seien die Verträge

zwischen indianischen
Nationen und der
englischen Krone in Kanada
oder der amerikanischen
Regierung aus dem 19.

Jahrhundert genannt
(vergl. Schulte-Tenckhoff
1994).

TSAI1TSA 2.1997



88 DOSSieR

Martinez) tendieren die Indigenen dazu,
den Kolonialfaktor allgemeiner aufzufassen.

Die verschiedenen Standpunkte zu
Unterschieden zwischen Minderheiten und
indigenen Völkern verdeutlichen, in
welchem Machtspiel Indigene, Staaten und
Expertinnen begriffen sind. Die
Definitionsversuche sind ein politisches
Unterfangen, denn die Bedeutung des Begriffs
«indigen» ändert sich je nach Interessenlage.

Die Abwehrhaltung des asiatischen
Blocks gegenüber einer Verallgemeinerung
des Indigenenbegriffs hat unter den Indigenen

selbst zu drei verschiedenen Positionen

in der Definitionsdebatte geführt:
1. Trotz Buren und Basters zeigt die

Mehrzahl der Indigenen kein Interesse
daran, sich mit Hilfe einer Definition gegen
Minderheiten und andere Gruppen
abzugrenzen. Sie sehen keinen Unterschied
zwischen Indigenen aus den ehemaligen
europäischen Siedlerkolonien und solchen

aus Asien und Afrika. Sie betonen, dass

«Indigeneität» global aufzufassen sei, dass
sie alle unter kolonialen Machtstrukturen
und Marginalisierung leiden, und sie
heben ihre spezifische Kultur, ihre besondere

Beziehung zum Land, insbesondere in
Opposition zur dominanten Gesellschaft
hervor. Die kaum greifbaren Komponenten
von «authentischer Kultur» und traditioneller

Lebensweise scheinen für Indigene
eine zentrale Rolle zu spielen: Es geht
darum, sich selber zwar zu definieren (um
von der UNO-Kategorie «indigen» zu
profitieren), gleichzeitig aber zu vermeiden,
dass eine endgültige Definition bestimmte
Gruppen ausschliesst.

2. Einige asiatische Indigene nahmen
im Vorbereitungstreffen zur WGIP 1996

die entgegengesetzte Position ein: Sie
betrachten die UNO als eine Art Beschützerin,

die durch Annahme einer allgemeingültigen

Definition Schutz gegen nationale
Regierungen bieten kann. In den offiziellen
Diskussionen ordneten sich die Neulinge
jedoch der indigenen Elite unter, die ihre
Haltung als naiv und unerfahren verurteilte.

3. Die dritte Haltung wird von nur sehr

wenigen Elite-Indigenen aus Unmut über
die asiatischen Staaten vertreten: «The

presence of Bangladesh and India is not
beneficial in sessions of the working
group!», klagte Estancia aus Ecuador in
der WGIP-Sitzung 1996. Jean, die indigene
Juristin aus Kanada, sah es ähnlich in
einem Gespräch mit mir: «We should get
rid of those bloody Asian governments.
They block all negotiations with their
repressive attitude». Ihrer Ansicht nach ist
der politische Prozess in der WGIP und
die Annahme der Deklaration über die
Rechte indigener Völker durch die
asiatischen Staaten gefährdet. Wie Alfonso
Martmez ist Jean der Meinung, der Begriff
«indigen» sei nur im Kontext der erstmaligen

europäischen Siedlerkolonien
anwendbar; asiatische und afrikanische
Gruppen, erklärte sie in einem Interview,
sollten sich an andere UNO-Gremien
wenden (Interview, Genf, 26.11.1995).

Alle drei von indigenen Vertretern
eingenommenen Positionen zielen darauf
ab, die Vorteile der Kategorie «indigen»
für die eigene Gruppe beanspruchen zu
können. Sie verweisen aber auch auf eine
dem Definieren innewohnende Ambivalenz,

die bereits im Burenvorfall
angeklungen ist. Einerseits mag es für die
Indigenen von Vorteil sein, wenn eine
Definition festlegt, wer als indigen anzusehen

ist, wer an der Problematik beteiligt
und wie diese beschaffen ist: Gehört eine

Gruppe in besagte Kategorie, kann sie
bestimmte Forderungen in der UNO
vorbringen und Druck auf Staaten ausüben.
Andererseits setzt das Definieren, «the

naming of things», eine Machtasymmetrie
zwischen denen, die benennen (den Macht-
habern) und den Benannten (den Machtlosen)

voraus. Eine formale Definition kann
nicht ohne Mithilfe der Staaten formuliert
werden. Diese werden gemäss ihrer
Interessenlage die Reichweite der Indigenen-
problematik einschränken und somit
Gruppen ausgrenzen. Gegen die Definition

zu sein bedeutet dann, sich der Macht
der Benenner zu entziehen, gegen die man
ohnehin kämpft.

TSAO TSA 2.1997



DOSSieR 89

Die Furcht der Indigenen vor einer
formalen Definition von aussen ist so gross,
dass sie, trotz unterschiedlicher interner
Positionen, eine einheitliche Front dagegen
in den offiziellen Diskussionen bilden. Um
den Staaten gegenüber als ernstzunehmende

Gegner auftreten zu können, werden

interne Unterschiede nicht nach aussen

getragen.
Der indigene Widerstand gegen eine

formale Definition offenbart einen symbolischen

Machtkampf zwischen indigenen
Völkern und Staaten. Dabei sind zwei
Punkte besonders hervorzuheben: Erstens
wird ihre Position als widerstandsleistende
Kolonialismus-Opfer geschwächt, wenn
sie einen weiteren Machtakt - eine formale

Definition seitens der Staaten - zulassen.

Zweitens scheint die indigene Elite
folgende Strategie zu verfolgen: Je mehr
indigene Gruppen in der UNO präsent
sind, desto besser erreichen sie ihre Ziele.
Je sichtbarer sie sind, desto weniger
können ihre Forderungen ignoriert werden.

Der
Deklarationsentwnrf
über indigene Rechte

Die Frage der Definition von «indigen»
tauchte ebenfalls in der 1995er Sitzung der
Intersessional Working Group (IWG) auf,
welche sich mit der Ausarbeitung einer
Deklaration22 über indigene Rechte befasst
und die Frage erörtert, wer diese Rechte

beanspruchen kann. Noch mehr als in den
Diskussionen an der WGIP wird hier
deutlich, was hinter dem Definitionsstreit
steht: die Forderung nach Selbstbestimmung

für indigene Völker und nach
anderen Kollektivrechten. Zwar existiert
bereits ein Deklarationsentwurf der WGIP,
doch dieser soll - zumindest den UNO-
Materialien nach - lediglich als Basis für
einen neuen Entwurf diskutiert werden.

Bei der Deklaration, in der die WGIP
spezifische Rechte für Indigene festschrieb,
welche durch bisherige Menschenrechts¬

instrumente noch nicht abgedeckt sind,
legte die Vorsitzende Erica-Irene Daes

grossen Wert auf die Berücksichtigung
indigener Forderungen. Die meisten
Indigenen fühlten sich durch den Entwurf
repräsentiert, nennt er doch in Art. 3 die
zentrale Forderung der Indigenen, nämlich
das Recht auf Selbstbestimmung.

Da das Selbstbestimmungsrecht nur
von Völkern beansprucht werden soll,
wollen die Staaten verhindern, dass die
Indigenen als Völker im völkerrechtlichen
Sinn zu verstehen sind. Deswegen führten
sie in der IWG eine Diskussion über die
Definition und den Status der Indigenen,
die nach ihrer Meinung lediglich
Volksgruppen (populations), nicht Völker (peoples)

sind. Manche Staaten erklärten sich
allerdings bereit, den Indigenen ein internes
Selbstbestimmungsrecht in Form von
politischer Partizipation oder regionalpolitischer

Autonomie einzuräumen.

Schlussfolgerung
In den hier beschriebenen drei Debatten

über den Indigenenbegriff hat sich gezeigt,
dass das Problem einer formalen Definition

(und des damit einhergehenden
Status) von indigenen Völkern kein rein
intellektuelles (oder formaljuristisches),
sondern ein politisches Problem darstellt:
Wenn die Definition des Begriffes «indigen»

und der Status indigener Völker nicht
im Sinn der Staaten geklärt wird, könnte
die Souveränität bestimmter Staaten auf
dem Spiel stehen.

Die UNO hat mit der Kategorie
«indigen» den darunter fallenden Gruppen
einen grösseren rechtlichen Spielraum
zugeteilt als Minderheiten. In letzterem
Falle sind lediglich Angehörige von
Minderheiten geschützt. Der Deklarationsentwurf

über die Rechte indigener Völker
offenbart, welche Rolle die independent
experts in der UNO spielen: Der von ihnen
ausgearbeitete Deklarationsentwurf räumt
indigenen Völkern weitreichende
Standards ein.

22 UNO-Deklarationen
sind lediglich
Willenserklärungen der beteiligten

Staaten und haben
völkerrechtlich keine
verbindliche Wirkung. Doch
auf eine Deklaration kann
eine Konvention folgen,
die die unterzeichnenden
Staaten vertraglich zur
Einhaltung verpflichtet. In
der Konvention werden
die Bestimmungen der
Deklaration meistens
verstärkt. Deshalb achten
die Staaten in der IWG
darauf, nicht schon bei der
Deklaration zu weitreichende

Rechte zuzulassen.
Für die Indigenen kann
eine Deklaration symbolische

Anerkennung ihrer
Existenz und ihrer Situation

bedeuten. Ausserdem

erhalten sie durch
die zu ihren Gunsten
festgelegten Prinzipien
symbolisches Kapital (d.h.
internationale Aufmerksamkeit

und ein Druckmittel

gegenüber den
Staaten), um ihre Position
zu stärken.

TSAIITSA 2.1997



90 DOSSieR

Es zeigt sich auch, dass die UNO nicht
mit der Summe ihrer Mitgliedsstaaten
gleichzusetzen ist, denn dank der Initiative
der independent experts (und der Lobby der
NROen) können Foren und Regeln
geschaffen werden, die nicht mehr direkt
vom Willen einzelner Staaten abhängig
sind. «The Working Group [...] is a creation
of states, but not its creature», bemerkt
dazu Maivân Lâm. Dabei geht es ihr
darum, die Rolle der WGIP-Mitglieder als

Akteure, die einen «visionären» Diskurs
ermöglichen, zu unterstreichen; letzterer
«tends to juxtapose "what is" with "what
should be"» (Lâm 1992: 620, 617). Die
Vision der Vorsitzenden der WGIP kommt
beispielsweise in ihrer Schlussrede zum
Anlass der 1995er Sitzung zum Ausdruck:
«The UN should be a place [...] for all
peoples and nations».

Es wurde deutlich, dass Gruppen, die
unter die Kategorie «indigen» fallen, im
UNO-System bestimmte Ressourcen erhalten.

Diese Ressourcen bestehen bisher nur
aus «symbolischem Kapital»23: Anerkennung

ihrer Existenz und ihrer Probleme
im Rahmen der UNO-Aktivitäten.
Rechtsverbindliche Garantien erhalten sie nicht,
bisher gibt es nur Entwürfe für ihre
Rechte24. Doch können gewisse Gruppen
unter der Kategorie «indigen» in Erscheinung

treten, die bisher in der Weltpolitik
unsichtbar waren. Sie verstehen sich zwar
als Opfer von Kolonialismus (wichtigstes
Abgrenzungskriterium der Indigenen
anderen Gruppen gegenüber). Indem sie in
der UNO jedoch zu Akteuren werden,
wehren sie sich gegen ihre machtlose
Position.

Die Diskussionen um eine formale
Definition des Indigenenbegriffs und um
die Festlegung des Status indigener Völker
entpuppen sich als symbolisches Gefecht
zwischen Indigenen und Staaten. Dahinter
verbirgt sich der Kampf der Indigenen um
Veränderung ihrer politisch marginalen
Position gegenüber den Staaten und das
Bestreben der Staaten, die bisherigen
politischen Kräfteverhältnisse zu erhalten. Zur
Veränderung ihrer politischen Stellung
fordern die Indigenen eine Position, die

nur die Staaten besitzen, nämlich das
Selbstbestimmungsrecht und den Status
als Völker.

Mit ihrer Legitimation als ehemals
souveräne Völker oder Nationen versuchen
die Indigenen, die sich aus verschiedensten

Gruppen mit sehr unterschiedlichen
historischen Erfahrungen zusammensetzen,

sich in die Logik der internationalen
Weltordnung hineinzumanövrieren: Da
allein Nationalstaaten völkerrechtliche
Subjekte sind und als solche das Recht auf
Selbstbestimmung besitzen, fordern die
Indigenen, ebenfalls als Rechtssubjekte
internationalen Rechts anerkannt zu sein.

Die Künstlichkeit der Kategorie
«indigen» ist demnach offensichtlich.
Meines Erachtens ermutigen die Machtverhältnisse

in der Weltpolitik - und die
entsprechenden Machtstrukturen innerhalb
des UNO-Systems - zur Bildung einheitlicher,

unter eine einzige Kategorie fallender

Gruppen. Denn unter den heute
geltenden weltpolitischen Machtstrukturen

ist für marginale Gruppen nur wenig
Spielraum vorhanden. Um in der UNO
Aufmerksamkeit zu erregen, muss eine
Gruppe eine bestimmte Grösse erreicht
und starke Lobby-Arbeit für ihre Interessen

geleistet haben. Ausserdem schafft die
UNO nur dann für solche Gruppen einen
dauerhaften Platz, wenn diese sich über
eine eigene, einheitliche Problematik
definieren - wie für Frauen, Kinder, Flüchtlinge,

Minderheiten - mit den
entsprechenden Gremien und Programmen.

Gruppen, die in der UNO Aufmerksamkeit

suchen, werden somit dazu
ermutigt, die Besonderheit ihrer Situation
gegenüber der anderer Gruppen zu
unterstreichen. Gleichzeitig benötigen sie eine
starke Legitimation, die ihre spezifischen
Forderungen rechtfertigt.

Ihre Legitimationssuche führt dazu,
dass sich Indigene von anderen Gruppen
unterschieden wissen wollen. In ihrem
Selbstverständnis sind sie nicht nur
Mitglieder bestimmter ethnischer Gruppen,
sondern Indigene mit dem Anrecht auf
mehr Rechte als andere. Ihre Legitimation
ist ein wichtiges Mittel, um in der inter-

23 Im Sinne von Pierre
Bourdieu, d.h. das Prestige,

das eine Gruppe oder
eine Person in einem
bestimmten sozialen Feld
innehat (vergl. Bourdieu
1985:11).

24 Auch im Fall der
rechtsverbindlichen ILO-Kon-
ventionen 107 und 169
besteht die Schwierigkeit
- und dies gilt für das
Völkerrecht allgemein -,
dass die Befolgung von
vertraglichen Bestimmungen

nur schwer überprüft
bzw. durchgesetzt werden
kann, insbesondere von
den Indigenen selbst.

TSAI1TSA 2.1997



DOSSieR 91

nationalen Politik sichtbarer und
fordernder als andere marginale
Gruppen - wie beispielsweise
«gewöhnliche» ethnische Gruppen
und soziale Unterschichten - zu
erscheinen.

Literatur
Bourdieu Pierre
1985. Sozialer Raum und «Klassen»: Leçon

sur la leçon: Zwei Vorlesungen.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bundeszentrale für Politische Bildung
(Hg.)
1995. Menschenrechte: Dokumente und

Deklarationen. Bonn.
Burger Julian
1987. Report from the Frontier: The State of

the World's Indigenous Peoples.
London: Zed Books.

1990. The Gaia Atlas of First Peoples: A
Future for the Indigenous World.
London: McCarta.

1991 (1990). Die Wächter der Erde: Vom

Lehen sterbender Völker. Reinbeck:
Rowohlt.

Eriksen Thomas Hylland
1993. «Minorities and the State», in:

Ethnicity and Nationalism:
Anthropological Perspectives, p. 121-146.

London, Boulder: Pluto Press.

Honer Anne
1993. Lebensweltliche Ethnographie: Ein

explorativ-interpretativer Forschungsansatz

am Beispiel von
Heimwerker-Wissen. Wiesbaden: Deutscher
Universitäts-Verlag.

LÂM Maivan Clech
1992. «Making Room for Peoples at the

United Nations: Thoughts
Provoked by Indigenous Claims to
Self-Determination». Cornell
International Law Journal (Ithaca) 25:
603-622.

Little Paul
1995. «Ritual, Power and Ethnography

at the Rio Earth Summit». Critique
of Anthropology (London) 15(3):
265-288.

Rostkowski Joëlle
1984. «The Struggle for Political Autono¬

my: US Indians and the United
Nations», in: Pieter Hovens (Hg.),

North American Indian Studies 2,

p. 86-98. Göttingen: Edition
Herodot.

Schulte-Tenckhoff Isabelle
1994. «L'étude des Nations Unies sur

les traités entre peuples autochtones

et Etats». Recherches amérindiennes

au Québec (Montréal) 24(4):
17-27.

1997. «Ureinwohner in Afrika: Überle¬

gungen am Beispiel der Ogoni in
Nigeria». Afrika-Bulletin (Basel) 85:

6-7.

Schulte-Tenckhoff Isabelle, Ansbach
Tatjana
1995. «Les minorités en droit interna¬

tional», in: Alain Fenet (dir.), Le

droit et les minorités: analyses et

textes, p. 15-81. Bruxelles: Editions
E. Bruylant.

Siebert Ute
1997. «Marginalisiert und unterdrückt

indigen?». Afrika-Bulletin (Basel)
85: 5.

Abstract
The international debate regarding

a formal definition of the adjective

«Indigenous» offers insights
into the significance of this term
within the United Nations system.
This article investigates the power
relations between groups claiming
to be Indigenous, representatives of
governments and the U.N. (along
with its independent experts).

The author argues that reference
to Indigenousness amounts to a call
for political action. Through the
claims made and the legitimacy
sought in the name of Indigenousness,

a larger political and legal
space than that usually allowed for
minorities is being created. Indeed,
the rights and claims negotiated
before the U.N. Working Group on

Indigenous Populations clearly exceed

common human rights standards,
since they also include claims of
self-determination for non-state
entities. The discussion regarding a

formal definition of the term
«Indigenous» reflects a symbolic confrontation

between Indigenous Peoples
and state governments. It symbolizes

Indigenous Peoples' resistance

against the conditions of margina-
lity they continue to experience, and

against states' efforts unilaterally to
maintain their political power and
territorial integrity.

Autorin
Ute Siebert, geb. 1968 in Stuttgart,

begann 1989 das Studium der
Fächer Ethnologie, Politologie und
Amerikanistik an der Universität
Tübingen.Im Jahre 1992-1993
besuchte sie die University of
Washington, Seattle/USA, und
setzte 1993 ihr Studium an der
Humboldt-Universität zu Berlin
und Freien Universität Berlin fort.
Gleichzeitig absolvierte sie Praktika
bei der Gesellschaft für bedrohte
Völker (Göttingen) und dem Sekretariat

der Working Group on Indigenous

Populations der UNO (Genf).
Im Sommer 1997 schloss sie ihr
Studium mit dem Magister Artium
in Ethnologie ab.

TSAIATSA 2.1997


	Die Bedeutung des Indigenenbegriffs im UNO-System : Stationen in der Diskussion um eine formale Definition

