
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Comme un tissage aux multiples couleurs : femmes autochtones des
Amériques

Autor: Léger, Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 DOSSIGR

Comme un tissage
aux multiples

couleurs: femmes
autochtones des

Amériques

Marie Léger

On estime le nombre de femmes
autochtones à environ 23 millions1, soit un
peu plus de la moitié des 40 millions
d'Autochtones2 des Amériques3. Elles
vivent sous les tropiques ou dans les

montagnes, dans les villes ou sur des terres
trop exiguës, dans la forêt ou tout près du
cercle polaire. Elles font partie de centaines
de peuples différents, grands et petits, avec
leurs langues, leurs façons de faire, leurs
savoirs. Cette diversité frappe quiconque a
assisté à une rencontre de femmes autochtones.

Toutes les couleurs de peau et de
vêtements se mélangent, tel un arc-en-ciel.

Lorsqu'on se met à étudier le cas des
femmes autochtones dans les Amériques,
on est confronté à une grande diversité de
situations historiques et à une diversité
tout aussi grande de systèmes sociopoli-
tiques dans lesquels la place des femmes
varie considérablement. Il faut donc éviter
des généralisations abusives, même si l'on
constate, à l'heure actuelle, une présence
croissante des femmes autochtones sur la
scène publique.

Au Canada par exemple, dans le cadre
des délibérations qui ont mené à la création
du Nunavut - territoire autochtone issu
d'une négociation entre les Inuit des Territoires

du Nord-Ouest et les gouvernements
fédéral et territorial - les femmes inuit ont
revendiqué la parité des sexes à la nouvelle

Assemblée par l'établissement de
circonscriptions électorales représentées
par deux personnes, une femme et un
homme, qui apporteront leur regard et leur
contribution complémentaire à la vie de
leurs communautés et de leur nation4.

Plus au sud, au Mexique, depuis
l'attaque zapatiste des mairies du Chiapas
en janvier 1994, une seconde figure
emblématique du mouvement révolutionnaire
s'est imposée à côté du sous-commandant
Marcos, à savoir la Comandante Ramona,
dont la présence nous rappelle le rôle des
femmes autochtones dans le changement
social en général, tout comme l'importance
numérique des femmes zapatistes dont on
dit qu'elles représentent 30% parmi la force
militaire des insurgés.

1 II est important de souligner

qu'il s'agit d'une
approximation, puisque
toute tentative
d'évaluation de l'importance
démographique des
Amérindiens se heurte aux
multiples définitions et
critères qui président à la
confection des données.

2 L'emploi d'une majuscule
est le choix de l'auteure

(n.d.l.r.).

3 J'ai été amenée à travailler
avec des organisations de
femmes autochtones des
trois Amériques dans le
cadre d'un projet du
Centre international des
droits de la personne et du
développement démocratique

à Montréal, qui m'a
donné accès à l'essentiel
du matériel présenté ici.
Grâce à cette expérience,
j'ai eu l'occasion de
côtoyer des femmes de
plusieurs pays,
particulièrement du Canada, du

TSATITSA 2.1997



DOSSieR 67

D'une manière générale, en dépit de
leurs différences, les femmes autochtones
ressentent une connivence, tissée sur la
trame de situations et d'aspirations
similaires. Celles-ci sont bien illustrées par
la déclaration commune qu'elles ont
adoptée à l'occasion de la conférence des

Nations Unies sur les femmes (Beijing,
1995)5, établissant clairement les grands
objectifs qui les unissent par-delà leurs
différences: le droit à la libre disposition,
le droit au territoire et au développement,
la lutte contre les violations des droits
humains et la violence à l'égard des femmes,
la protection de l'héritage intellectuel,
culturel et biologique des peuples autochtones,

enfin une participation politique
des femmes aussi importante que possible.

Cette déclaration commune représente
l'aboutissement d'un travail commencé

lors d'une rencontre préparatoire à Mar
Del Plata (Argentine), en septembre 1994

- où les femmes autochtones avaient été
amenées à dénoncer le manque d'espace
qui leur était réservé à la conférence de
l'ONU6 - et poursuivi lors d'une rencontre
à Quito (Equateur), en août 1995. Depuis
Beijing, d'autres initiatives confirment la
volonté des femmes autochtones de s'organiser

à l'échelle interaméricaine7.
Le présent article se veut une ébauche

de réflexion sur les paramètres qui balisent
cet embryonnaire mouvement international

et donc sur ce qui transcende des situations

par ailleurs très différentes. Cette
réflexion se nourrit essentiellement de
documents issus d'organisations de femmes
autochtones8. Après avoir brièvement
souligné la diversité de leurs situations de
fait au nord comme au sud, je me pencherai

sur leurs similitudes, créatrices d'action
et de projet communs, en abordant leur
double condition de femme et d'Autochtone.

La diversité
territoriale et

historique
Dans les régions de forêt tropicale et

en Amérique du Nord, les femmes autochtones

appartiennent à des peuples qui ne

comptent souvent pas plus de 50'000
personnes, parfois moins (les peuples de la
forêt représentent toujours une minorité
démographique), alors que les hauts
plateaux sont habités par des peuples de

plus d'un million de personnes. Dans
certains pays, comme le Guatemala et la
Bolivie, les Autochtones représentent
même plus de la moitié de la population
totale.

La diversité de leurs habitats et de leurs
écosystèmes, assortie aux différences
démographiques, circonscrit autant d'enjeux
territoriaux. Dans les régions de la forêt, les

Autochtones se battent pour conserver des

territoires convoités par ceux qui exploitent
les ressources naturelles, souvent des
transnationales minières, pétrolières ou
forestières. En revanche, dans la région andine,
ce sont la terre arable et l'eau potable qui
constituent les enjeux principaux d'une
lutte entre petits paysans autochtones et
grands propriétaires fonciers, voire
entreprises agricoles.

D'une manière générale, les actuelles

politiques de privatisation soit des terres
comme au Mexique (changement du statut
des ejidos), soit des sources d'eau potable
(tentée actuellement en Equateur et au
Pérou), soit des ressources du sous-sol (via
l'allocation de concessions minières en
territoire autochtone) constituent une
lourde menace pour les peuples autochtones,

où qu'ils se trouvent et quels que
soient les acteurs impliqués.

Ajoutons que certains peuples autochtones

sont depuis longtemps intégrés au
marché mondial, tandis que d'autres y ont
un accès très indirect et vivent des relations
économiques encore peu monétarisées. Ces

différences se répercutent forcément sur
la division du travail entre les sexes et sur
l'accès aux ressources monétaires (dans

Panama, du Mexique, du
Guatemala, de la Colombie

et de l'Equateur, de

partager leurs espoirs et
de constater leur infinie
diversité, tout comme les

liens profonds qui les
unissent.

4 Un référendum a eu lieu
le 26 mai 1997. Malgré un
décompte incomplet, tout
semble indiquer que 57%
des électeurs ont rejeté la

proposition des femmes
inuit.

5 Cf. Beijing Declaration of
Indigenous Women, NGO
Forum, United Nations
Fourth World Conference

on Women, Huairou,
Chine, 30 août - 8

septembre 1995.

6 Voir les documents Foro

ONGs: Situation de las

Mujeres Indigenas, Mar Del
Plata, 1994, et Para que
Nuestra Voz se Escuche, I
Seminario Taller de
Mujeres Indigenas a Beijing,
paru au Pérou en 1995.

7 Ainsi, en juillet 1996, un
atelier regroupant des
représentantes de treize
pays a décidé d'amorcer
un travail conjoint sur les

questions de la formation
des dirigeantes, de la
commercialisation des
produits artisanaux et de
la protection des dessins
et motifs. En décembre de
la même année, une
rencontre de femmes d'Amérique

centrale s'est tenue
au Costa Rica.

8 Peu d'ouvrages abordent
la situation des femmes
autochtones dans une
perspective transaméricaine

et en tenant compte
à la fois de l'appartenance
ethnique et de la condition
de femme. Pour les Etats-

Unis, il faut toutefois
souligner la contribution
de Patricia C. Albers
(1989).

TSAÏTTSA 2.1997



68 DOSSI0R

certains cas, c'est le travail des hommes

qui est rémunéré, dans d'autres celui des

femmes).
Même diversité du point de vue

historique, que l'on se réfère au phénomène
colonial ou à l'époque pré-colombienne.
Les Aztèques, les Maya et les fnca ont bâti
de grands empires et se sont dotés d'une
classe politique puissante. D'autres
peuples, en revanche, ont connu une
stratification sociale et économique nettement
moins marquée.

L'histoire coloniale des Amériques
comporte, elle aussi, ses contrastes, tant
du nord au sud que sur le plan régional.
Au Canada, après une période d'alliances
militaires et commerciales entre Européens
et Amérindiens, le pays s'est livré à un
ethnocide juridique des Autochtones9. Au
sud du Rio Grande, la Couronne espagnole

a procédé à des massacres massifs et a

asservi de larges couches de la population
autochtone au moyen du travail forcé. En
Amérique centrale et du Sud, certaines
enclaves ont néanmoins résisté avec succès
à la colonisation ibérique. Par exemple, les
habitants de la côte atlantique de l'Amérique

centrale - notamment les Miskito du
Nicaragua - ont réussi à tenir les Espagnols
à distance jusqu'au siècle dernier en
s'alliant à la Grande-Bretagne; les Mapuche
du sud du Chili ont résisté pendant trois
siècles aux tentatives d'appropriation de
leurs terres et de leur souveraineté par le

colonisateur, la Couronne espagnole
d'abord, l'Etat du Chili ensuite.

Il est dès lors évident que la place des
femmes dans leurs sociétés d'origine varie
grandement, de même que l'impact de la
colonisation sur les rapports entre les sexes.

Etre femme
autochtone: une

diversité de conditions
Certains discours autochtones présentent

le passé colonial comme seul responsable

de l'actuelle inégalité entre hommes
et femmes - point de vue qui permet de

garder intacte l'image d'une tradition où
les rapports entre les sexes auraient été

paritaires. Ainsi, dans sa revue de la
littérature relative aux sociétés autochtones en
Amérique du Nord, Albers (1989) est
amenée à conclure que le placage de
notions typiquement occidentales liées au
genre (gender) fausse la représentation que
l'on peut se faire des rapports hommes /
femmes dans les sociétés amérindiennes
traditionnelles10. D'une manière similaire,
les femmes inuit - comme d'autres Autochtones

du Canada d'ailleurs - maintiennent

que leur situation était meilleure avant
l'arrivée des Européens et que son actuelle
détérioration doit être imputée aux effets
de cette nouvelle présence.

Dans un autre ouvrage, centré quant à

lui sur l'Amérique latine (Hernandez et

Murguialday 1993), on lit une hypothèse
différente, à savoir que la soumission des

femmes serait antérieure à la colonisation,
bien que selon des modalités diverses.
C'est ainsi que les auteurs distinguent les
sociétés «excédentaires» des sociétés «non
excédentaires». Les secondes - parmi
lesquelles les Inuit -, de tendance plus éga-
litaires, auraient accordé une place plus
importante aux femmes. Pour ce qui est
des sociétés dites excédentaires - terme
réservé aux grands empires pré-colombiens

- les femmes auraient été avantagées
dans les sociétés de type matrilinéaires
(par opposition aux sociétés patrilinéraires).

Le débat ne fait que commencer et se

heurte encore à la rareté des sources,
lesquelles sont généralement d'origine
européenne et masculine. Mais on est
néanmoins en droit d'affirmer que les

Européens venus coloniser les Amériques
étaient issus de sociétés que l'on peut qualifier

de patriarcales; ils ont tenté d'impo-

9 Je me réfère ici aux
nombreux rapports de
comités et de commissions

d'enquête produites à

partir du début du XIXe
siècle et à leurs retombées

législatives. Celles-ci ont
accompagné le processus
de mise en réserve des
Autochtones et visaient
explicitement à faire d'eux
des citoyens canadiens
«comme les autres»:
interdictions des cérémonies,
démantèlement des
institutions politiques
traditionnelles pour leur
substituer des conseils de
bande financés et contrôlés

par le gouvernement
fédéral, éducation dans la

langue de la majorité et
ainsi de suite; cf. par
exemple Miller (1989).

10 Selon Albers (1989:149):
«The materials in this
module illustrate a number

of points: 1 / That the
character and meaning of
gender in American
Indian societies has been
misrepresented by the
imposition of gender
constructs that are European

in origin 2/ that
gender roles display
tremendous plasticity in
American Indian societies,
and 3/ that American
Indian concepts of gender
are not associated with
invidious and hierarchically

ranked distinctions».

TSAI1TSA 2.1997



DOSSI0R 69

ser leur vision des rapports entre les sexes,
tout en profitant de la liberté sexuelle
caractéristique de certains parmi les peuples
qu'ils ont rencontrés. De nos jours, les
femmes autochtones subissent encore les

séquelles de cette imposition, dont on verra
quelques exemples plus loin.

Par ailleurs, si le débat sur la place des
femmes dans les sociétés autochtones
traditionnelles demande encore à être approfondi,

il n'en est pas moins déjà dépassé
dans certains contextes. Evoquons l'exemple

des femmes chiapanèques qui se

passent de toute référence à un passé
hypothétiquement meilleur pour se situer
résolument dans le présent. C'est donc en
fonction de ce qu'elles souhaitent pour
elles-mêmes et leurs enfants, aujourd'hui
comme demain, qu'elles envisagent leurs
traditions, en distinguant celles à conserver,

parce que respectueuses de la place des

femmes, de celles à rejeter parce qu'elles
soumettent les femmes aux hommes11.

Il subsiste néanmoins des différences
considérables, selon le pays et le peuple
autochtone considérés, quant au statut de
la femme. Au Panama par exemple, des
sociétés donnant une large place aux
femmes coexistent avec d'autres où les
femmes sont défavorisées. Ainsi a-t-on été
amené à mettre en contraste les Ngöbe du
nord du pays (120'000 personnes),
polygames, patrilocaux et patrilinéraires (cf.
Young 1993) et les Kuna (50'000 personnes)
matrilocaux et matrilinéaires. Il semble, en
effet, que la femme Kuna est mieux protégée

contre les abus d'un mari violent que la
femme Ngöbe car elle se retrouve sous le
même toit que ses sœurs et ses parents et
du fait que la société accepte le divorce;
elle a aussi le contrôle des devises amassées

lors de la vente d'objets artisanaux (cf. Tice
1992; Alvarado 1995). D'autres peuples
autochtones, comme les Wayuu (Colombie

et Venezuela), les Zapothèques de l'isthme

(Mexique) et les Mohawk (Canada et
Etats-Unis) sont également réputés pour
reconnaître aux femmes une ascendance

particulière sur la vie familiale, sociale et
politique.

La conquête des
Amériques: ses

conséquences pour les
femmes autochtones

Selon les déclarations des femmes
autochtones de Mar Del Plata et de Beijing,
leur situation reflète une triple oppression:
culturelle ou ethnique, sexuelle et
économique, encore que ces trois formes
d'oppression s'expriment et s'articulent
différemment selon les cas. On pourrait
aussi parler d'une triple identité: Autochtone,

femme et pauvre. Ces trois éléments
s'entremêlent au-delà des différences,
donnant lieu à un rapport à la vie et aux
choses qui permet aux femmes autochtones
de se reconnaître entre elles12. En permanente

interaction dans la vie quotidienne,
ces trois dimensions de l'identité sont
indissociables, encore que l'on puisse mettre en
lumière certains processus particuliers,
reflétés par les illustrations qui suivent.

Que ce soit au nord ou au sud, les
femmes autochtones appartiennent
généralement à des sociétés qui valorisent les
interrelations entre tous les éléments du
vivant: territoire, faune, flore et êtres
humains, et pour lesquelles l'équilibre de la
nature et un état d'harmonie avec elle
(notion de la Terre-mère) représentent un
idéal. C'est aussi de cette représentation
du monde que s'inspire l'idée de la
complémentarité entre les hommes et les

femmes, fondamentale pour les Autochtones.

Etant donné que la communauté constitue

le principal réfèrent pour les femmes
autochtones, celles-ci se sentent peu
interpellées par un féminisme à l'occidentale,
centré sur l'individu et la lutte contre le

patriarcat. De même, elles se sentent
rarement emportées par l'élan spécifique
du mouvement des femmes, lequel tend
à reproduire la discrimination ethnique
dont sont empreintes les sociétés dont il
est issu.

Les femmes autochtones sont
profondément solidaires de la lutte de leurs

12 Le thème de cette triple
oppression se retrouve
aussi dans le discours des
femmes afro-américaines
(cf. Anthias et Yuval-Davis
1983).

11 A titre d'illustration, on
peut renvoyer aux Pro-
puestas de las Mujeres
lndigenas al Congreso
Nacional Indîgena, del
seminario «reformas al
articulo 4o. Constitucio-
nal», Mexico 1996 ; voir
aussi K'inal Antsetik
(1995).

TSAttTSA 2.1997



70 DOSSieR

peuples pour l'autonomie, la protection de
leurs territoires et de leurs cultures. La
colonisation a mis sous tutelle la plupart
des gouvernements autochtones, elle a

réduit leur base territoriale, généré la
discrimination et exacerbé les inégalités,
y compris celles entre hommes et femmes.

Malgré l'acharnement avec lequel les
peuples autochtones ont su résister à

cet assaut, on ne peut en ignorer les
conséquences, particulièrement pour les
femmes.

Au Guatemala, plus de 80% des
femmes autochtones sont analphabètes et
ne parlent souvent pas l'espagnol. Cette
situation les préserve en partie de
l'acculturation mais elle les rend aussi plus vulnérables

face à la société dominante qu'elles
ont de la peine à déchiffrer, au sens figuré
comme au sens propre. Par ailleurs, comme
les femmes tendent plus que les hommes à

porter le vêtement caractéristique des

Maya, elles sont plus visibles et ainsi
sujettes à la discrimination. Trouver un
emploi, une place assise dans un autobus
bondé ou l'accès à un service est rendu
plus difficile pour une femme ainsi vêtue.
L'ironie veut que ces femmes sont aussi
l'objet, à proprement parler, des campagnes
publicitaires mettant en valeur les couleurs
vives dont elles se parent, afin d'attirer des

touristes friands d'exotisme. Cette popularité

de carte postale ne leur permet pas
d'accéder au statut de citoyenne, voire
d'acteur social; bien au contraire, elle
perpétue la discrimination.

Au Canada, de nombreuses femmes
(tout comme les hommes d'ailleurs) ont
été scolarisées de force dans des pensionnats,

où il leur était interdit de parler leur
langue, de s'adonner à leurs pratiques
spirituelles et cérémonielles et de suivre
leur famille dans les activités économiques
traditionnelles (comme la chasse), rythmées

par les saisons. Cette acculturation forcée a
été soutenue par une série de mesures
législatives, promulguées dans le cadre de
la Loi sur les Indiens, dont les premiers
textes remontent aux amiées 1850. En 1869,

par la promulgation de l'Acte pourvoyant à

l'émancipation graduelle de l'individu

autochtone, le législateur canadien applique

un schéma proprement patriarcal aux
Autochtones, aux dépens des femmes que
la loi relègue explicitement dans l'infériorité.

Ainsi, la femme qui épouse un non-
Autochtone perd son statut juridique
(c'est-à-dire sa reconnaissance en tant
qu'Autochtone par les autorités et le droit
de vivre sur les terres de sa réserve), alors

que si son frère épousait une non-Autochtone,

il conserverait son statut et pourrait le

transmettre à sa femme comme à ses
enfants métis. Exclues de leur communauté
d'origine, de nombreuses femmes ont ainsi
été privées de la possibilité de transmettre
leur identité autochtone à leurs enfants.
Ce n'est qu'en 1985, aux termes d'une lutte
acharnée menée par les organisations de
femmes autochtones, que les clauses les

plus sexistes de la Loi sur les Indiens ont
été supprimées (cf. Commission royale sur
les peuples autochtones 1996a).

Autre aspect, celui de l'oppression
économique. Au sud comme au nord, les
empiétements sur les territoires autochtones

ont eu des effets dévastateurs pour
les peuples concernés. Incapables désormais

de subsister sur leurs terres, de
nombreux hommes autochtones en Amérique
latine migrent vers les villes, à la recherche
d'un travail salarié, laissant derrière eux
leurs femmes devenues chefs de famille.
Cet exode rural massif a pour corollaire
tout l'éventail des problèmes sociaux
propres à la marginalité urbaine. Au Canada,
ce sont majoritairement des femmes
autochtones qui migrent. Mais dans ce cas

également, elles deviennent chefs de
famille. Coupées des réseaux d'entraide de
leur communauté d'origine, elles supportent

mal la pauvreté et deviennent vulnérables

à la prostitution et au crime.
Au Guatemala, quand la terre ne suffit

plus pour nourrir toute la famille, les
femmes doivent se faire embaucher comme
ouvrières agricoles. Elles sont généralement

payées moins que leur époux, frère
ou voisin. Quand elles sont obligées de
travailler comme domestiques, elles subissent

souvent, en outre, les avances
sexuelles de leur employeur.

TSAILTSA 2.1997



DOSSieR 71

Au niveau économique, au-delà des
différences régionales (notamment entre

l'Amérique du Nord et l'Amérique latine),
les femmes autochtones sont généralement

les plus pauvres: plus pauvres que les

hommes autochtones et plus pauvres que
les femmes non autochtones13. Leurs
enfants seront donc plus défavorisés
économiquement. Plus de deux tiers des
enfants kuna par exemple souffrent de
malnutrition.

La pauvreté va de pair avec la
marginalisation politique. Conscientes des défis
à relever pour que leurs enfants ne s'enfoncent

pas davantage dans la misère, les
femmes n'ont pourtant guère accès aux
mécanismes de prise de décisions au sein
de leur communauté. De plus, sous-scola-
risées et moins rompues que les hommes
aux façons de faire imposées par la société

environnante, elles risquent aussi d'être
moins bien informées de leurs droits et
des moyens de les faire valoir. Souvent,
elles choisissent la protection du silence et
se concentrent sur la survie matérielle de
leur famille.

Il convient d'ajouter que la violence,
sous diverses formes, fait partie de la vie
des femmes autochtones, au Canada
comme ailleurs. Il apparaît clairement que
les abus de pouvoir subis par les hommes
sous l'emprise de la situation coloniale se

répercutent sur la vie des femmes et des

enfants; les abus deviennent ainsi la norme,
empoisonnant la vie des familles. Pour se

rendre compte de l'envergure du phénomène,

il suffit d'évoquer une étude réalisée

par l'Association des femmes autochtones
de l'Ontario au début des années 1980, qui
a révélé des taux de 80% de violence
familiale dans les communautés de cette

province canadienne (cf. Pelletier 1995).
Au Guatemala, la violence s'est surtout

manifestée par la guerre que l'armée a

livrée à la population dans les années 1980.

Elle a fait plusieurs dizaines de milliers
de jeunes veuves et d'orphelins, condamnés

à la pauvreté et à la misère, et victimes
d'humiliations multiples dont le viol. En
effet, d'innombrables femmes ont été
violées dans le contexte de cette guerre

génocidaire, victimes d'une armée répressive

mettant tout en œuvre pour anéantir
l'identité collective de la majorité autochtone

du pays. De même, au Mexique,
depuis l'insurrection zapatiste, les viols,
particulièrement de femmes autochtones
activistes, sont en augmentation; perpétrés

par des militaires ou des membres des

forces de l'ordre, ils restent pourtant
impunis.

Les femmes étant au cœur de la
transmission culturelle, elles sont la cible
première pour qui veut briser physiquement,
juridiquement ou symboliquement l'intégrité

des peuples autochtones (cf. Brunet et
Rousseau 1996).

Si l'articulation entre les trois dimensions

- ethnique, sexuelle et économique -
évoquées ici peut varier de cas en cas, elles
définissent néanmoins une identité spécifique

aux femmes autochtones: le fait d'être
autochtone se répercute sur l'identité de
femme, le fait d'être femme se répercute
sur la façon d'être autochtone. Quant à la
situation économique défavorable dans

laquelle se trouvent de nombreuses
Autochtones, elle reflète l'effet cumulé des

inégalités dont elles souffrent à la fois du
fait de leur appartenance ethnique et de
leur sexe.

Femme et Autochtone:
une base d'action

spécifique
Pauvres, victimes de discrimination, les

femmes autochtones ne partagent pas
seulement leur condition de marginales
mais encore une façon de voir le monde et
de se voir elles-mêmes. C'est à partir de

ces liens et de cette complicité que se tisse
leur solidarité.

Fortes de ces liens, elles ne restent pas
inactives. Bien qu'elles partagent la lutte
des hommes pour l'autonomie et la préservation

de leurs terres et territoires, les
femmes s'intéressent en particulier à l'avenir

des enfants, à la qualité des relations
sociales, à la santé et à l'éducation.

13 Pour un tableau comparatif

des revenus au
Canada, voir Commission
royale (1996a). Pour une
étude du statut socio-
économique des Kuna,
voir Instituto de Estudios
Nacionales (1992).

TSADTSA 2.1997



72 DOSSI6R

Au Canada, les femmes ont été les

premières à s'alarmer de la violence et des

taux de suicide cinq fois plus élevés que la

moyenne nationale. «La violence nous
déchire, réagissons»: voilà le slogan lancé

par l'Association des femmes autochtones
du Québec en 1995. En novembre 1996,
elle a convoqué un colloque réunissant
près de 600 personnes (dont un quart
d'hommes) impliquées dans la lutte contre
la violence. A regarder le travail qui se fait
au Québec mais aussi dans l'ouest et dans
le nord du Canada, un constat s'impose:
les Autochtones préfèrent trouver des
solutions à l'intérieur de leur communauté
et dans une perspective holistique; pour
elles, la violence familiale ne se réduit pas à

un problème lié aux rapports hommes /
femmes.

Quant aux possibilités de résolutions
des différends, plusieurs procédures ont
été élaborées au fil des ans, souvent à

l'initiative de femmes: les cercles de parole,
les confrontations entre victimes et agresseurs

en présence et avec la participation
des proches, la prise en charge communautaire

comme alternative au recours aux
tribunaux (cf. Sioui Wawanoloath et Pelletier

1996; Commission royale sur les
peuples autochtones 1996b; Pauktuutit
Inuit Women's Association 1995).

Ces initiatives ont connu un succès réel
dans plusieurs communautés, tout en
amenant les femmes autochtones à dépasser,

dans leur réflexion comme dans leur
action, le cercle vicieux de la violence
familiale, en s'interrogeant sur les rapports
sociaux prévalant à l'intérieur des communautés

et donc sur des questions relatives
aux droits et libertés et au processus
démocratique.

Par ailleurs, dans le cadre des négociations

en vue de la création de régimes
d'autonomie gouvernementale au Canada

- que celle-ci suive le scénario actuel d'une
prise en charge par les communautés de
services traditionnellement dispensés par
le gouvernement ou qu'elle s'inspire
davantage des recommandations de la
Commission royale sur les peuples autochtones

qui préconisent des institutions

gouvernementales (pour chacune
des nations autochtones) avec des pouvoirs
législatifs - il faudra en finir avec les
gouvernements autochtones de tutelle (à savoir
les conseils de bande) pour leur substituer
des institutions susceptibles de répondre
de leurs actes devant leurs citoyens. Les
femmes sont appelées à définir leur rôle
dans ces nouvelles institutions. D'une
manière générale, en vertu des dispositions

de la Loi sur les Indiens, les institutions

politiques traditionnelles ont été
rendues inopérantes, au profit d'une
centralisation de la prise de décisions au
ministère des Affaires indiennes14. Toute
tentative de décolonisation s'accompagnera,

par la force des choses, d'un débat
social et politique d'envergure, et certains
craignent qu'un tel débat doive se dérouler
dans le climat de violence qui sévit
actuellement dans certaines communautés
autochtones.

Comme il a été mentionné d'entrée,
dans certains pays, les femmes revendiquent

désormais leur place sur la scène

politique. Les Inuit du Nunavut luttent
pour la parité de la représentation. Au
Mexique, le soulèvement zapatiste a permis

aux femmes d'exprimer leurs propres
revendications. Certaines régions contrôlées

par les zapatistes ont interdit la
consommation d'alcool sous la pression
des femmes qui, comme au Nunavut,
revendiquent la parité au niveau de la
représentation politique. Autre revendication

des femmes chiapanèques, celle d'un
droit d'accès à la terre (usufruit et propriété,

particulièrement pour les veuves) égal à

celui des hommes. Au niveau national,
l'Assemblée nationale indigène plurielle
pour l'autonomie (ANIPA) compte une
section-femme, laquelle a organisé des
rencontres afin d'élaborer les revendications

à soumettre aux grandes assemblées
nationales.

En février 1997, les femmes kuna se

sont organisées pour faire valoir leur
opposition à un projet de base militaire
prévu par le gouvernement panaméen sur
des terres servant à l'horticulture - projet
que plusieurs Kuna voyaient déjà d'un bon

14 L'un des amendements
de la Loi sur les Indiens,
voté par le parlement
canadien en 1857, frappa
d'incapacité légale toute
personne inscrite au
registre de l'administration

des affaires
indiennes. Le gouvernement
canadien s'est érigé en
«tuteur», réduisant les
Autochtones à l'état de

pupilles dont il administre
les biens et les terres. Ainsi
même un testament doit-il
encore être ratifié par le
Ministre pour être valide.

TSAÎ1TSA 2.1997



DOSSI0R 73

œil. Elles ont su faire entendre leur voix
face à leur propre gouvernement
traditionnel (le Congrès général kuna15), tout
en obtenant neuf sièges à ce Congrès
- sièges généralement occupés par des
hommes. Elles représentent désormais un
mouvement politique avec lequel la société

kuna doit compter.
Discriminées comme Autochtones dans

le mouvement des femmes et marginalisées

comme femmes dans le mouvement
autochtone, leur voix a souvent été réduite
au silence. Elles sont pourtant convaincues
d'avoir un rôle à jouer dans la vie de leurs
communautés et un regard susceptible
d'enrichir les connaissances et la réflexion
de tous. Les femmes autochtones veulent
faire entendre la voix qui leur est propre16.

Afin de comprendre en quoi elles
contribuent - parfois indirectement - à ces
deux mouvements, celui des femmes et
celui des Autochtones, il faut les considérer
simultanément comme femmes et comme
Autochtones, alors que la dimension de
leur identité - celle de pauvre - relève d'un
autre ordre. En effet, elle a une incidence
sur le type de revendications avancées mais
ne semble pas avoir la même prégnance
en ce qui concerne la définition de soi17.

Le mouvement des femmes s'inscrit
dans un univers culturel et social
discriminatoire à l'égard des Autochtones et il
participe de la polarisation qui a caractérisé,

ces dernières années, les mouvements
sociaux en Occident. On l'a dit aussi, de
nombreuses femmes autochtones ont
grandi, pour leur part, dans un univers
davantage centré sur l'équilibre de la
nature et du groupe social, c'est-à-dire
d'orientation nettement moins individualiste.

L'incompatibilité entre les deux
univers reflète les rapports de force dans
les sociétés dans lesquelles se développe le
mouvement des femmes, mais aussi une
certaine incommunicabilité sur le plan des
modes d'appréhension du réel et des
modalités d'action, entre organisations
autochtones et non autochtones.

Ce constat est important dans la mesure
où les femmes autochtones tendent à

s'identifier en premier lieu au mouvement

autochtone. On n'est donc guère surpris
de constater qu'elles se font les porte-parole
de revendications qui ne sont pas
spécifiquement féminines, comme le droit au
territoire et le droit à la libre disposition des

peuples autochtones. De plus, en Amérique
latine surtout, les femmes préfèrent s'inscrire

dans des organisations mixtes plutôt
que de créer leurs propres organisations.
Carmen Tene, une dirigeante saragura
d'Equateur, en fait même une caractéristique

distinctive des femmes autochtones

par comparaison avec les femmes non
autochtones de son pays18.

La lutte pour la terre acquiert pourtant
une signification particulière pour les
femmes. Partout dans les Amériques, le

rapprochement entre la Terre et la Mère
est indissociable de l'univers symbolique
autochtone. On Ta déjà souligné: la réduction

de la base territoriale des peuples
autochtones affecte directement les
femmes. Par exemple, le manque de terres

agricoles provoque l'exode rural, qui
favorise à son tour diverses formes
d'acculturation. Dans le cas des territoires
envahis par les entreprises d'extraction des

ressources naturelles, d'autres problèmes
comme l'arrivée de colons et la dégradation
de l'environnement touchent les femmes

par des effets comme l'augmentation de
la prostitution et des problèmes de santé.
La difficulté qu'ont les hommes de tirer
leur subsistance de territoires où la faune
et la flore se raréfient, modifie l'équilibre
entre les sexes et leur capacité spécifique à

contribuer à la survie du groupe familial.
En ce sens, la défense de la terre et du territoire

devient une préoccupation
spécifiquement féminine.

A l'échelle internationale, les Autochtones

luttent depuis des années pour leur
reconnaissance en tant que peuples, y
compris pour le droit à la libre disposition.

D'une manière générale, les femmes
sont solidaires de cette revendication. La
tutelle à laquelle ont été soumises leurs
autorités et leurs institutions traditionnelles
entraîne des effets - voire des coûts -
sociaux qui touchent les femmes autant
que les hommes.

15 Le Congrès général
kuna ressemble à un
parlement confédéral:
chaque délégation de la
quarantaine des communautés

kuna a un droit de

vote; quant aux organisations

sociales (d'étudiants,
de femmes) et aux
organisations non gouvernementales

kuna, elles ont
un droit de parole sans
droit de vote. Les
représentants des communautés

sont le plus souvent les
sailas (chefs traditionnels)
locaux, généralement des
hommes (voir Léger 1994).

16 Pour une description
concernant le Mexique,
voir Alberti (1995). De
nombreux textes émanant
d'organisations autochtones

illustrent cette
tendance, dont les Conclu-
siones del 111 Encuentro
National de Majeres lndige-
nas, Organizaciön Nacio-
nal Indigena de Colombia
(Bogota 1994), le document

de la CONAIE-
UNFPA, Jornadas del foro
de la mujer indigena del
Ecuador (Quito, 1994), ou
encore le compte rendu du
Primer encuentro national
de mujeres indîgenas de

Costa Rica, Consejo Nacio-
nal de Mujeres Indîgenas
de Costa Rica (San José,
1994).

17 «We have suggested
that the "natural" ideological

aspects of ethnic and
gender groupings inform
class relations. In addition
we would suggest that
ethnic and gender
divisions are more socially
immutable» (Anthias et
Yuval-Davis 1983: 71).

18 Carmen Tene, communication

personnelle.

TSA11TSA 2.1997



74 DOSSI6R

Si les femmes s'identifient pleinement
au mouvement autochtone, il n'en reste

pas moins qu'elles y occupent souvent une
position marginale. Leur choix de se

joindre aux organisations mixtes signifie
que leurs priorités passent souvent au
second rang puisque la plupart des
dirigeants sont des hommes. Au Canada
toutefois, les femmes ont leurs propres
organisations et au Panama elles ont une
organisation autonome mais reconnue et
liée à la coordination générale des peuples
autochtones. Ce sont alors elles qui définissent

leurs priorités et leur rythme de
travail. Mais leur reconnaissance pleine et
entière à titre d'acteur politique est plus
difficile à obtenir que pour les grandes
organisations mixtes.

L'objectif des femmes est d'élargir
l'espace politique qui leur est réservé. Pour
paraphraser Martha Flaherty, présidente
de l'Association des femmes inuit Pauktuu-
tit, chercher la parité c'est aller vers une
réconciliation entre hommes et femmes,
vers la reconnaissance de leur pleine
complémentarité19. Comme femmes, comme
mères, les intérêts spécifiques des femmes
autochtones portent sur la qualité des
relations humaines et familiales, d'où leur
préoccupation quant à la santé, à

l'éducation et à la protection de l'environnement.

Elles intègrent ces préoccupations à

leurs activités en faveur de l'autonomie,
conférant ainsi un contenu social au projet
politique. Cela est particulièrement
apparent au Québec où les questions de

prises en charge par les communautés de

plusieurs services gouvernementaux sont à

l'ordre du jour. Les femmes seront, dans ce

processus, les avocates de la santé et de la

justice sociale.
Différentes par la position qu'elles occupent

au sein des peuples auxquels elles

appartiennent, par la place spécifique que
ceux-ci prennent dans l'histoire et dans le

développement économique, les femmes
autochtones vivent néanmoins une même
situation de colonisées. Par leur prise de
conscience et leurs tentatives pour dépasser
cette condition, elles peuvent contribuer
positivement à la réflexion tant du mouve¬

ment des femmes que du mouvement
autochtone.

Elevées pour la plupart dans un univers
culturel autre que celui qui domine en
Occident, attachées à la reconnaissance de
leurs droits collectifs comme Autochtones,
confrontées au sein de leurs communautés
à un éventail de problèmes familiaux,
sociaux et politiques, elles sont au carrefour
de plusieurs débats. Leur contribution est

susceptible d'alimenter la réflexion générale

sur l'articulation entre droits individuels
et droits collectifs, thème d'actualité s'il en
est, tout en permettant un regard critique
sur nos propres mouvements sociaux, en
tout premier lieu sur celui des femmes.

19 Martha Flaherty, présidente

de l'Association des

femmes inuit, dans un
discours prononcé lors de
l'atelier nord-américain
des femmes autochtones,
Aylmer (Québec), janvier
1996.

Guatemala City, Guatemala -1989 © Vivian OLMI/Strates

TSAI1TSA 2.1997



DOSSieR 75

Bibliographie
Albers Patricia C.

1989. «From Illusion to Illumination:
Anthropological Studies of American

Indian Women», in: Sandra
Morgen (ed.), Gender and Anthropology:

Critical Reviews for Research

and Teaching, p. 132-171. Washington

D.C.: American Anthropological

Association.
Alberti Manzanares Pilar
1995. «Mujeres indlgenas en organiza-

ciones campesinas», in: Raquel
Barcelö, Maria Ana Portal,
Martha Judith Sanchez, Diversi-
dad e'tnica y conflicto en America
Latina: Organizaciones indlgenas y
polûicas estatales, p. 77-101. Mexico:
Ed. Plaza y Valdes.

Alvarado Eligio
1995. El Valor del ambiente en los Kunas

desde una perspectiva de ge'nero.
Panama: s.n.

Anthias Floya, Yuval-Davis Nira
1983. «Contextualizing feminism: Gen¬

der, Ethnic and Class Divisions».
Feminist Review (London) 15: 62-
75.

Brunet Ariane, Rousseau Stéphanie
1996. Reconnaître les violations, lutter

contre l'impunité: droits des femmes,
droits humains. Montréal: Centre
international des droits de la

personne et du développement
démocratique (polycopié).

Commission royale sur les peuples
autochtones
1996a. «Les femmes», in: Rapport final

de la Commission royale sur les

peuples autochtones, vol. 4, p. 7-120.

Ottawa: Services et Approvisionnements

Canada.
1996b. Par-delà les divisions culturelles:

un rapport sur les autochtones et la

justice pénale au Canada. Ottawa:
Services et Approvisionnements
Canada.

Hernandez Teresita, Murguialday Clara
1993. Mujeres indlgenas ayer y hoy.

Managua: Puntos de Ecuentro.
Instituto de estudios nacionales de la
universidad nacional de Panamä
1992. Colon y Kuna Yala: Desafio para la

Iglesia y el Gobierno. Colon
(Panama): Diocesis Misionera de

Colon.

K'inal Antsetik A.C. (Union regional
DE ARTESANAS DE LOS ALTOS DE CHIAPAS)

1995. Mujeres Indlgenas de Chiapas:
Nuestros derechos, costumbres y
tradiciones. San Cristobal de las
Casas: K'inal Antsetik.

Léger Marie
1994. «L'autonomie gouvernementale

des Kuna du Panama», in: Marie
Léger (dir.), Des peuples enfin reconnus:

la quête de l'autonomie dans les

Amériques, p. 163-201. Montréal:
Ed. Ecosociété.

Miller James Rodger
1989. Skyscrapers Hide the Heavens: A

History of Indian-White Relations in
Canada. Toronto: University of
Toronto Press (2e édition).

Pelletier Clotilde
1995. «Un premier colloque autochto¬

ne sur la violence». Recherches

amérindiennes au Québec
(Montréal) XXV(l): 97-98.

Pauktuutit Inuit Women's Association
1995. Inuit Women and Justice. Ottawa:

Pauktuutit Inuit Women's
Association. (Progress Report
Nr. 1).

Sioui Wawanoloath Christine, Pelletier

Clotilde
1996. Faits saillants du colloque «Voici la

pointe du jour». Montréal: Femmes
autochtones du Québec.

Tice Karin E.

1995. Kuna Crafts, Gender, and the Global

Economy. Austin: University of
Texas Press.

Young Philip
1993. Etdebali, un viaje al corazôn del

pueblo Ngöbe. Comarca Ngöbe-
Buglé (Panama): Action cultural
Ngöbe (Mundo Ngöbe).

Abstract
The situation of Indigenous

women in the Americas varies not only
according to their social position
but also according to the history
and habitat of the peoples to which
they belong. Nevertheless, a number

of similarities and a sense of
complicity have fostered the emergence

of an international movement

of Indigenous women. These similarities

relate to a common experience
of colonization, as well as the three
fundamental aspects of their identity:

as women, as belonging to an
Indigenous people, and as victims
of poverty. The article offers a

preliminary treatment of the situation
of Indigenous women in the Americas.

Its focus lies on lessons be
drawn for the analysis of the
women's movement in general, and
on the relationship between individual

and collective rights.

Au teure
Marie Léger, docteur en sociologie

de l'Université de Montréal,
s'intéresse à la problématique du
changement social et des mouvements

sociaux, tant au Québec
qu'en Amérique latine. Elle est
l'auteure, entre autres, de Les garderies:

le fragile équilibre du pouvoir: les

enjeux d'une gestion communautaire,
Montréal, 1986. Par ailleurs, elle se

penche depuis plusieurs années sur
la question de la reconnaissance des

peuples autochtones par la voie
constitutionnelle, comme c'est le cas

dans certains pays latino-américains.

A ce titre, elle a notamment
coordonné l'ouvrage collectif Des

peuples enfin reconnus: la quête de

l'autonomie dans les Amériques,
traduit en anglais sous le titre Aboriginal

Peoples: Towards Self-Govern-
ment, tous deux Montréal, 1994.

TSAÏTTSA 2.1997


	Comme un tissage aux multiples couleurs : femmes autochtones des Amériques

