Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Comme un tissage aux multiples couleurs : femmes autochtones des
Amériques

Autor: Léger, Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

66 DOSSICR

Comme un tissage
aux multiples
couleurs: femmes
autochtones des
Ameriques

Marie Léger

On estime le nombre de femmes
autochtones a environ 23 millions!, soit un
peu plus de la moitié des 40 millions
d’Autochtones? des Amériques3. Elles
vivent sous les tropiques ou dans les mon-
tagnes, dans les villes ou sur des terres
trop exigués, dans la forét ou tout pres du
cercle polaire. Elles font partie de centaines
de peuples différents, grands et petits, avec
leurs langues, leurs fagons de faire, leurs
savoirs. Cette diversité frappe quiconque a
assisté a une rencontre de femmes autoch-
tones. Toutes les couleurs de peau et de
vetements se mélangent, tel un arc-en-ciel.

Lorsqu’on se met a étudier le cas des
femmes autochtones dans les Amériques,
on est confronté a une grande diversité de
situations historiques et a une diversité
tout aussi grande de systemes sociopoli-
tiques dans lesquels la place des femmes
varie considérablement. Il faut donc éviter
des généralisations abusives, méme si l'on
constate, a 'heure actuelle, une présence
croissante des femmes autochtones sur la
scene publique.

TSAINITSA 2.1997

Au Canada par exemple, dans le cadre
des délibérations qui ont mené a la création
du Nunavut — territoire autochtone issu
d’une négociation entre les Inuit des Terri-
toires du Nord-Ouest et les gouvernements
fédéral et territorial — les femmes inuit ont
revendiqué la parité des sexes a la nouvel-
le Assemblée par 1’établissement de
circonscriptions électorales représentées
par deux personnes, une femme et un
homme, qui apporteront leur regard et leur
contribution complémentaire a la vie de
leurs communautés et de leur nation4.

Plus au sud, au Mexique, depuis
l'attaque zapatiste des mairies du Chiapas
en janvier 1994, une seconde figure emblé-
matique du mouvement révolutionnaire
s’est imposée a coté du sous-commandant
Marcos, a savoir la Comandante Ramona,
dont la présence nous rappelle le role des
femmes autochtones dans le changement
social en général, tout comme l'importance
numérique des femmes zapatistes dont on
dit qu’elles représentent 30% parmi la force
militaire des insurgés.

111 est important de souli-
gner qu’il s’agit d’une
approximation, puisque
toute tentative d’éva-
luation de I'importance
démographique des Amé-
rindiens se heurte aux
multiples définitions et
critéres qui président a la
confection des données.

2 emploi d'une majuscu-
le est le choix de I'auteure
(n.d.Lr.).

3 J'ai été amenée a travailler
avec des organisations de
femmes autochtones des
trois Amériques dans le
cadre d’un projet du
Centre international des
droits de la personne et du
développement démocra-
tique a Montréal, qui m’a
donné acces a l’essentiel
du matériel présenté ici.
Grace a cette expérience,
j'ai eu l'occasion de
cOtoyer des femmes de
plusieurs pays, particu-
lierement du Canada, du



D’une maniére générale, en dépit de
leurs différences, les femmes autochtones
ressentent une connivence, tissée sur la
trame de situations et d’aspirations
similaires. Celles-ci sont bien illustrées par
la déclaration commune qu’elles ont
adoptée a 'occasion de la conférence des
Nations Unies sur les femmes (Beijing,
1995)5, établissant clairement les grands
objectifs qui les unissent par-dela leurs
différences: le droit a la libre disposition,
le droit au territoire et au développement,
la lutte contre les violations des droits hu-
mains et la violence a I'égard des femmes,
la protection de ’héritage intellectuel,
culturel et biologique des peuples autoch-
tones, enfin une participation politique
des femmes aussi importante que possible.

Cette déclaration commune représen-
te 'aboutissement d"un travail commencé
lors d’une rencontre préparatoire a Mar
Del Plata (Argentine), en septembre 1994
— ol les femmes autochtones avaient été
amenées a dénoncer le manque d’espace
qui leur était réservé a la conférence de
I'ONUE - et poursuivi lors d"une rencontre
a Quito (Equateur), en aotit 1995. Depuis
Beijing, d’autres initiatives confirment la
volonté des femmes autochtones de s’orga-
niser a I'échelle interaméricaine’.

Le présent article se veut une ébauche
de réflexion sur les parametres qui balisent
cet embryonnaire mouvement internatio-
nal et donc sur ce qui transcende des situa-
tions par ailleurs trés différentes. Cette
réflexion se nourrit essentiellement de do-
cuments issus d’organisations de femmes
autochtones8. Apres avoir brievement
souligné la diversité de leurs situations de
fait au nord comme au sud, je me penche-
rai sur leurs similitudes, créatrices d’action
et de projet communs, en abordant leur
double condition de femme et d”Autoch-
tone.

La diversité
territoriale et
historique

Dans les régions de forét tropicale et
en Amérique du Nord, les femmes autoch-
tones appartiennent a des peuples qui ne
comptent souvent pas plus de 50°000
personnes, parfois moins (les peuples de la
forét représentent toujours une minorité
démographique), alors que les hauts
plateaux sont habités par des peuples de
plus d’un million de personnes. Dans
certains pays, comme le Guatemala et la
Bolivie, les Autochtones représentent
méme plus de la moitié de la population
totale.

La diversité de leurs habitats et de leurs
écosystemes, assortie aux différences dé-
mographiques, circonscrit autant d’enjeux
territoriaux. Dans les régions de la forét, les
Autochtones se battent pour conserver des
territoires convoités par ceux qui exploitent
les ressources naturelles, souvent des trans-
nationales minieres, pétrolieres ou fores-
tieres. En revanche, dans la région andine,
ce sont la terre arable et I’eau potable qui
constituent les enjeux principaux d’'une
lutte entre petits paysans autochtones et
grands propriétaires fonciers, voire entre-
prises agricoles.

D’une maniére générale, les actuelles
politiques de privatisation soit des terres
comme au Mexique (changement du statut
des ejidos), soit des sources d’eau potable
(tentée actuellement en Equateur et au
Pérou), soit des ressources du sous-sol (via
I'allocation de concessions minieres en
territoire autochtone) constituent une
lourde menace pour les peuples autoch-
tones, ou qu'ils se trouvent et quels que
soient les acteurs impliqués.

Ajoutons que certains peuples autoch-
tones sont depuis longtemps intégrés au
marché mondial, tandis que d’autres y ont
un acces trés indirect et vivent des relations
économiques encore peu monétarisées. Ces
différences se répercutent forcément sur
la division du travail entre les sexes et sur
l’acces aux ressources monétaires (dans

DOSSIER 67

Panama, du Mexique, du
Guatemala, de la Colom-
bie et de I’Equateur, de
partager leurs espoirs et
de constater leur infinie
diversité, tout comme les
liens profonds qui les
unissent.

4Un référendum a eu lieu
le 26 mai 1997. Malgré un
décompte incomplet, tout
semble indiquer que 57%
des électeurs ont rejeté la
proposition des femmes
inuit.

5 Cf. Beijing Declaration of
Indigenous Women, NGO
Forum, United Nations
Fourth World Conference
on Women, Huairou,
Chine, 30 aofit - 8 sep-
tembre 1995.

6 Voir les documents Foro
ONGs: Situacion de las
Mugjeres Indigenas, Mar Del
Plata, 1994, et Para que
Nuestra Voz se Escuche, 1
Seminario Taller de Mu-
jeres Indigenas a Beijing,
paru au Pérou en 1995.

7 Ainsi, en juillet 1996, un
atelier regroupant des
représentantes de treize
pays a décidé d’amorcer
un travail conjoint sur les
questions de la formation
des dirigeantes, de la
commercialisation des
produits artisanaux et de
la protection des dessins
et motifs. En décembre de
la méme année, une ren-
contre de femmes d’Amé-
rique centrale s’est tenue
au Costa Rica.

8 Peu d’ouvrages abordent
la situation des femmes
autochtones dans une
perspective transaméri-
caine et en tenant compte
a la fois de I'appartenance
ethnique et de la condition
de femme. Pour les Etats-
Unis, il faut toutefois
souligner la contribution
de Patricia C. Albers
(1989).

TSAIITSA 2.1997



68 DOSSIE¢R

certains cas, C’est le travail des hommes
qui est rémunéré, dans d’autres celui des
femmes).

Méme diversité du point de vue histo-
rique, que l'on se référe au phénomene
colonial ou a I'époque pré-colombienne.
Les Azteques, les Maya et les Inca ont bati
de grands empires et se sont dotés d'une
classe politique puissante. D’autres
peuples, en revanche, ont connu une strati-
fication sociale et économique nettement
moins marquée.

L’histoire coloniale des Amériques
comporte, elle aussi, ses contrastes, tant
du nord au sud que sur le plan régional.
Au Canada, apres une période d’alliances
militaires et commerciales entre Européens
et Amérindiens, le pays s’est livré a un
ethnocide juridique des Autochtones?. Au
sud du Rio Grande, la Couronne espagno-
le a procédé a des massacres massifs et a
asservi de larges couches de la population
autochtone au moyen du travail forcé. En
Amérique centrale et du Sud, certaines
enclaves ont néanmoins résisté avec succes
a la colonisation ibérique. Par exemple, les
habitants de la cote atlantique de 1’Amé-
rique centrale — notamment les Miskito du
Nicaragua — ont réussi a tenir les Espagnols
a distance jusqu’au siécle dernier en
g'alliant & la Grande-Bretagne; les Mapuche
du sud du Chili ont résisté pendant trois
siecles aux tentatives d’appropriation de
leurs terres et de leur souveraineté par le
colonisateur, la Couronne espagnole
d’abord, I'Etat du Chili ensuite.

Il est des lors évident que la place des
femmes dans leurs sociétés d’origine varie
grandement, de méme que l'impact de la
colonisation sur les rapports entre les sexes.

TSATITSA 2.1997

Etre femme
autochtone: une
diversité de conditions

Certains discours autochtones présen-
tent le passé colonial comme seul respon-
sable de I'actuelle inégalité entre hommes
et femmes — point de vue qui permet de
garder intacte I'image d'une tradition ou
les rapports entre les sexes auraient été
paritaires. Ainsi, dans sa revue de la litté-
rature relative aux sociétés autochtones en
Amérique du Nord, Albers (1989) est
amenée a conclure que le placage de
notions typiquement occidentales liées au
genre (gender) fausse la représentation que
'on peut se faire des rapports hommes /
femmes dans les sociétés amérindiennes
traditionnelles!0. D’une maniere similaire,
les femmes inuit — comme d’autres Autoch-
tones du Canada d’ailleurs — maintiennent
que leur situation était meilleure avant
l'arrivée des Européens et que son actuelle
détérioration doit étre imputée aux effets
de cette nouvelle présence.

Dans un autre ouvrage, centré quant a
lui sur I’Amérique latine (Herndndez et
Murguialday 1993), on lit une hypothese
différente, a savoir que la soumission des
femmes serait antérieure a la colonisation,
bien que selon des modalités diverses.
C’est ainsi que les auteurs distinguent les
sociétés «excédentaires» des sociétés «non
excédentaires». Les secondes — parmi les-
quelles les Inuit —, de tendance plus éga-
litaires, auraient accordé une place plus
importante aux femmes. Pour ce qui est
des sociétés dites excédentaires — terme
réservé aux grands empires pré-colom-
biens — les femmes auraient été avantagées
dans les sociétés de type matrilinéaires
(par opposition aux sociétés patrilinéraires).

Le débat ne fait que commencer et se
heurte encore a la rareté des sources,
lesquelles sont généralement d’origine
européenne et masculine. Mais on est
néanmoins en droit d’affirmer que les
Européens venus coloniser les Amériques
étaient issus de sociétés que I'on peut quali-
fier de patriarcales; ils ont tenté d’impo-

9 Je me réfere ici aux
nombreux rapports de
comités et de commissions
d’enquéte produites a
partir du début du XIXe
siecle et a leurs retombées
législatives. Celles-ci ont
accompagné le processus
de mise en réserve des
Autochtones et visaient
explicitement a faire d’eux
des citoyens canadiens
«comme les autres»: inter-
dictions des cérémonies,
démantelement des insti-
tutions politiques tradi-
tionnelles pour leur
substituer des conseils de
bande financés et contro-
lés par le gouvernement
fédéral, éducation dans la
langue de la majorité et
ainsi de suite; cf. par
exemple Miller (1989).

10 Selon Albers (1989: 149):
«The materials in this
module illustrate a num-
ber of points: 1/ That the
character and meaning of
gender in American In-
dian societies has been
misrepresented by the
imposition of gender
constructs that are Euro-
pean in origin 2/ that
gender roles display tre-
mendous plasticity in
American Indian societies,
and 3/ that American
Indian concepts of gender
are not associated with
invidious and hierarchi-
cally ranked distinctions».



ser leur vision des rapports entre les sexes,
tout en profitant de la liberté sexuelle carac-
téristique de certains parmi les peuples
qu’ils ont rencontrés. De nos jours, les
femmes autochtones subissent encore les
séquelles de cette imposition, dont on verra
quelques exemples plus loin.

Par ailleurs, si le débat sur la place des
femmes dans les sociétés autochtones tra-
ditionnelles demande encore a étre appro-
fondi, il n’en est pas moins déja dépassé
dans certains contextes. Evoquons I'exem-
ple des femmes chiapanéques qui se
passent de toute référence a un passé
hypothétiquement meilleur pour se situer
résolument dans le présent. C’est donc en
fonction de ce qu’elles souhaitent pour
elles-mémes et leurs enfants, aujourd’hui
comme demain, qu’elles envisagent leurs
traditions, en distinguant celles a conserver,
parce que respectueuses de la place des
femmes, de celles a rejeter parce qu’elles
soumettent les femmes aux hommes!1.

11 subsiste néanmoins des différences
considérables, selon le pays et le peuple
autochtone considérés, quant au statut de
la femme. Au Panama par exemple, des
sociétés donnant une large place aux
femmes coexistent avec d’autres ou les
femmes sont défavorisées. Ainsi a-t-on été
amené a mettre en contraste les Ngobe du
nord du pays (120'000 personnes), poly-
games, patrilocaux et patrilinéraires (cf.
Young 1993) et les Kuna (50’000 personnes)
matrilocaux et matrilinéaires. Il semble, en
effet, que la femme Kuna est mieux proté-
gée contre les abus d"un mari violent que la
femme Ngobe car elle se retrouve sous le
méme toit que ses sceurs et ses parents et
du fait que la société accepte le divorce;
elle a aussi le contrdle des devises amassées
lors de la vente d’objets artisanaux (cf. Tice
1992; Alvarado 1995). D’autres peuples
autochtones, comme les Wayuu (Colom-
bie et Venezuela), les Zapotheques de l'isth-
me (Mexique) et les Mohawk (Canada et
Etats-Unis) sont également réputés pour
reconnaitre aux femmes une ascendance
particuliere sur la vie familiale, sociale et
politique.

La conquéte des
Amériques: ses
conséquences pour les
femmes autochtones

Selon les déclarations des femmes
autochtones de Mar Del Plata et de Beijing,
leur situation refléte une triple oppression:
culturelle ou ethnique, sexuelle et éco-
nomique, encore que ces trois formes
d’oppression s’expriment et s’articulent
différemment selon les cas. On pourrait
aussi parler d’une triple identité: Autoch-
tone, femme et pauvre. Ces trois éléments
s’entremélent au-dela des différences,
donnant lieu a un rapport a la vie et aux
choses qui permet aux femmes autochtones
de se reconnaitre entre elles!2. En perma-
nente interaction dans la vie quotidienne,
ces trois dimensions de I'identité sont indis-
sociables, encore que 1'on puisse mettre en
lumiére certains processus particuliers,
reflétés par les illustrations qui suivent.

Que ce soit au nord ou au sud, les
femmes autochtones appartiennent géné-
ralement a des sociétés qui valorisent les
interrelations entre tous les éléments du
vivant: territoire, faune, flore et étres
humains, et pour lesquelles I'équilibre de la
nature et un état d’harmonie avec elle
(notion de la Terre-meére) représentent un
idéal. C’est aussi de cette représentation
du monde que s’inspire I’idée de la
complémentarité entre les hommes et les
femmes, fondamentale pour les Autoch-
tones.

Etant donné que la communauté consti-
tue le principal référent pour les femmes
autochtones, celles-ci se sentent peu inter-
pellées par un féminisme a l'occidentale,
centré sur l'individu et la lutte contre le
patriarcat. De méme, elles se sentent
rarement emportées par I'élan spécifique
du mouvement des femmes, lequel tend
a reproduire la discrimination ethnique
dont sont empreintes les sociétés dont il
est issu.

Les femmes autochtones sont profon-
dément solidaires de la lutte de leurs

DOSSIZR 69

12 Le theme de cette triple
oppression se retrouve
aussi dans le discours des
femmes afro-américaines
(cf. Anthias et Yuval-Davis
1983).

11 A titre d’illustration, on
peut renvoyer aux Pro-
puestas de las Mujeres
Indigenas al Congreso
Nacional Indigena, del
seminario «reformas al
articulo 4o. Constitucio-
nal», Mexico 1996 ; voir
aussi K’inal Antsetik
(1995).

TSAITSA 2.1997



70 DOSSITCR

peuples pour I'autonomie, la protection de
leurs territoires et de leurs cultures. La
colonisation a mis sous tutelle la plupart
des gouvernements autochtones, elle a
réduit leur base territoriale, généré la
discrimination et exacerbé les inégalités,
y compris celles entre hommes et femmes.
Malgré 1’acharnement avec lequel les
peuples autochtones ont su résister a
cet assaut, on ne peut en ignorer les
conséquences, particulierement pour les
femmes.

Au Guatemala, plus de 80% des
femmes autochtones sont analphabetes et
ne parlent souvent pas 'espagnol. Cette
situation les préserve en partie de I'accul-
turation mais elle les rend aussi plus vulné-
rables face a la société dominante qu’elles
ont de la peine a déchiffrer, au sens figuré
comme au sens propre. Par ailleurs, comme
les femmes tendent plus que les hommes a
porter le vétement caractéristique des
Maya, elles sont plus visibles et ainsi
sujettes a la discrimination. Trouver un
emploi, une place assise dans un autobus
bondé ou l'acces a un service est rendu
plus difficile pour une femme ainsi vétue.
L'ironie veut que ces femmes sont aussi
I’objet, a proprement parler, des campagnes
publicitaires mettant en valeur les couleurs
vives dont elles se parent, afin d’attirer des
touristes friands d’exotisme. Cette popula-
rité de carte postale ne leur permet pas
d’accéder au statut de citoyenne, voire
d’acteur social; bien au contraire, elle
perpétue la discrimination.

Au Canada, de nombreuses femmes
(tout comme les hommes d’ailleurs) ont
été scolarisées de force dans des pension-
nats, o1 il leur était interdit de parler leur
langue, de s’adonner a leurs pratiques
spirituelles et cérémonielles et de suivre
leur famille dans les activités économiques
traditionnelles (comme la chasse), rythmées
par les saisons. Cette acculturation forcée a
été soutenue par une série de mesures
législatives, promulguées dans le cadre de
la Loi sur les Indiens, dont les premiers
textes remontent aux années 1850. En 1869,
par la promulgation de I’ Acte pourvoyant a
l'émancipation graduelle de I'individu

TSATITSA 2.1997

autochtone, le 1égislateur canadien appli-
que un schéma proprement patriarcal aux
Autochtones, aux dépens des femmes que
la loi relegue explicitement dans 1'infério-
rité. Ainsi, la femme qui épouse un non-
Autochtone perd son statut juridique
(c’est-a-dire sa reconnaissance en tant
qu’Autochtone par les autorités et le droit
de vivre sur les terres de sa réserve), alors
que si son frére épousait une non-Autoch-
tone, il conserverait son statut et pourrait le
transmettre a sa femme comme a ses
enfants métis. Exclues de leur communauté
d’origine, de nombreuses femmes ont ainsi
été privées de la possibilité de transmettre
leur identité autochtone a leurs enfants.
Ce n’est qu’en 1985, aux termes d’'une lutte
acharnée menée par les organisations de
femmes autochtones, que les clauses les
plus sexistes de la Loi sur les Indiens ont
été supprimées (cf. Commission royale sur
les peuples autochtones 1996a).

Autre aspect, celui de I'oppression éco-
nomique. Au sud comme au nord, les
empiétements sur les territoires autoch-
tones ont eu des effets dévastateurs pour
les peuples concernés. Incapables désor-
mais de subsister sur leurs terres, de nom-
breux hommes autochtones en Amérique
latine migrent vers les villes, a la recherche
d’un travail salarié, laissant derriére eux
leurs femmes devenues chefs de famille.
Cet exode rural massif a pour corollaire
tout I'éventail des problémes sociaux pro-
pres a la marginalité urbaine. Au Canada,
ce sont majoritairement des femmes
autochtones qui migrent. Mais dans ce cas
également, elles deviennent chefs de fa-
mille. Coupées des réseaux d’entraide de
leur communauté d’origine, elles suppor-
tent mal la pauvreté et deviennent vulné-
rables a la prostitution et au crime.

Au Guatemala, quand la terre ne suffit
plus pour nourrir toute la famille, les
femmes doivent se faire embaucher comme
ouvrieres agricoles. Elles sont générale-
ment payées moins que leur époux, frére
ou voisin. Quand elles sont obligées de
travailler comme domestiques, elles subis-
sent souvent, en outre, les avances
sexuelles de leur employeur.



Au niveau économique, au-dela des
différences régionales (notamment entre
I’Amérique du Nord et I’ Amérique latine),
les femmes autochtones sont générale-
ment les plus pauvres: plus pauvres que les
hommes autochtones et plus pauvres que
les femmes non autochtones!3. Leurs
enfants seront donc plus défavorisés éco-
nomiquement. Plus de deux tiers des
enfants kuna par exemple souffrent de
malnutrition.

La pauvreté va de pair avec la margi-
nalisation politique. Conscientes des défis
a relever pour que leurs enfants ne s’enfon-
cent pas davantage dans la misere, les
femmes n’ont pourtant guere acces aux
mécanismes de prise de décisions au sein
de leur communauté. De plus, sous-scola-
risées et moins rompues que les hommes
aux facons de faire imposées par la société
environnante, elles risquent aussi d’étre
moins bien informées de leurs droits et
des moyens de les faire valoir. Souvent,
elles choisissent la protection du silence et
se concentrent sur la survie matérielle de
leur famille.

Il convient d’ajouter que la violence,
sous diverses formes, fait partie de la vie
des femmes autochtones, au Canada
comme ailleurs. Il apparait clairement que
les abus de pouvoir subis par les hommes
sous l'emprise de la situation coloniale se
répercutent sur la vie des femmes et des
enfants; les abus deviennent ainsi la norme,
empoisonnant la vie des familles. Pour se
rendre compte de 'envergure du phéno-
mene, il suffit d’évoquer une étude réalisée
par I’Association des femmes autochtones
de I'Ontario au début des années 1980, qui
a révélé des taux de 80% de violence
familiale dans les communautés de cette
province canadienne (cf. Pelletier 1995).

Au Guatemala, la violence s’est surtout
manifestée par la guerre que 'armée a
livrée a la population dans les années 1980.
Elle a fait plusieurs dizaines de milliers
de jeunes veuves et d’orphelins, condam-
nés a la pauvreté et a la misere, et victimes
d’humiliations multiples dont le viol. En
effet, d'innombrables femmes ont été
violées dans le contexte de cette guerre

génocidaire, victimes d’une armée répres-
sive mettant tout en ceuvre pour anéantir
I'identité collective de la majorité autoch-
tone du pays. De méme, au Mexique,
depuis l'insurrection zapatiste, les viols,
particulierement de femmes autochtones
activistes, sont en augmentation; perpé-
trés par des militaires ou des membres des
forces de l’ordre, ils restent pourtant
impunis.

Les femmes étant au cceur de la trans-
mission culturelle, elles sont la cible pre-
miére pour qui veut briser physiquement,
juridiquement ou symboliquement I'inté-
grité des peuples autochtones (cf. Brunet et
Rousseau 1996).

Si l'articulation entre les trois dimen-
sions — ethnique, sexuelle et économique —
évoquées ici peut varier de cas en cas, elles
définissent néanmoins une identité spéci-
fique aux femmes autochtones: le fait d’étre
autochtone se répercute sur l'identité de
femme, le fait d’étre femme se répercute
sur la facon d’étre autochtone. Quant a la
situation économique défavorable dans
laquelle se trouvent de nombreuses
Autochtones, elle reflete I'effet cumulé des
inégalités dont elles souffrent a la fois du
fait de leur appartenance ethnique et de
leur sexe.

Femme et Autochtone:
une base d’action
spécifique

Pauvres, victimes de discrimination, les
femmes autochtones ne partagent pas
seulement leur condition de marginales
mais encore une facon de voir le monde et
de se voir elles-mémes. C'est a partir de
ces liens et de cette complicité que se tisse
leur solidarité.

Fortes de ces liens, elles ne restent pas
inactives. Bien qu’elles partagent la lutte
des hommes pour I'autonomie et la préser-
vation de leurs terres et territoires, les
femmes s’intéressent en particulier a I'ave-
nir des enfants, a la qualité des relations
sociales, a la santé et a I'éducation.

13 Pour un tableau compa-
ratif des revenus au
Canada, voir Commission
royale (1996a). Pour une
étude du statut socio-
économique des Kuna,
voir Instituto de Estudios
Nacionales (1992).

TSATITSA 2.1997



72 DOSSIER

Au Canada, les femmes ont été les
premieres a s’alarmer de la violence et des
taux de suicide cinq fois plus élevés que la
moyenne nationale. «La violence nous
déchire, réagissons»: voila le slogan lancé
par I’ Association des femmes autochtones
du Québec en 1995. En novembre 1996,
elle a convoqué un colloque réunissant
preés de 600 personnes (dont un quart
d’hommes) impliquées dans la lutte contre
la violence. A regarder le travail qui se fait
au Québec mais aussi dans 'ouest et dans
le nord du Canada, un constat s'impose:
les Autochtones préferent trouver des
solutions a l'intérieur de leur communauté
et dans une perspective holistique; pour
elles, la violence familiale ne se réduit pas a
un probléme lié aux rapports hommes /
femmes.

Quant aux possibilités de résolutions
des différends, plusieurs procédures ont
été élaborées au fil des ans, souvent a 1'ini-
tiative de femmes: les cercles de parole,
les confrontations entre victimes et agres-
seurs en présence et avec la participation
des proches, la prise en charge commu-
nautaire comme alternative au recours aux
tribunaux (cf. Sioui Wawanoloath et Pelle-
tier 1996; Commission royale sur les
peuples autochtones 1996b; Pauktuutit
Inuit Women’s Association 1995).

Ces initiatives ont connu un succes réel
dans plusieurs communautés, tout en
amenant les femmes autochtones a dépas-
ser, dans leur réflexion comme dans leur
action, le cercle vicieux de la violence
familiale, en s’interrogeant sur les rapports
sociaux prévalant a I'intérieur des commu-
nautés et donc sur des questions relatives
aux droits et libertés et au processus
démocratique.

Par ailleurs, dans le cadre des négocia-
tions en vue de la création de régimes
d’autonomie gouvernementale au Canada
— que celle-ci suive le scénario actuel d'une
prise en charge par les communautés de
services traditionnellement dispensés par
le gouvernement ou qu’elle s’inspire
davantage des recommandations de la
Commission royale sur les peuples autoch-
tones qui préconisent des institutions

TSAIITSA 2.1997

gouvernementales (pour chacune
des nations autochtones) avec des pouvoirs
législatifs — il faudra en finir avec les gou-
vernements autochtones de tutelle (a savoir
les conseils de bande) pour leur substituer
des institutions susceptibles de répondre
de leurs actes devant leurs citoyens. Les
femmes sont appelées a définir leur role
dans ces nouvelles institutions. D’une
maniere générale, en vertu des disposi-
tions de la Loi sur les Indiens, les institu-
tions politiques traditionnelles ont été
rendues inopérantes, au profit d’une
centralisation de la prise de décisions au
ministére des Affaires indiennes!4. Toute
tentative de décolonisation s’accompa-
gnera, par la force des choses, d'un débat
social et politique d’envergure, et certains
craignent qu’un tel débat doive se dérouler
dans le climat de violence qui sévit actuel-
lement dans certaines communautés
autochtones.

Comme il a été mentionné d’entrée,
dans certains pays, les femmes revendi-
quent désormais leur place sur la scene
politique. Les Inuit du Nunavut luttent
pour la parité de la représentation. Au
Mexique, le soulevement zapatiste a per-
mis aux femmes d’exprimer leurs propres
revendications. Certaines régions contrd-
lées par les zapatistes ont interdit la
consommation d’alcool sous la pression
des femmes qui, comme au Nunavut,
revendiquent la parité au niveau de la
représentation politique. Autre revendica-
tion des femmes chiapaneques, celle d'un
droit d’acces a la terre (usufruit et proprié-
té, particulierement pour les veuves) égal a
celui des hommes. Au niveau national,
I’ Assemblée nationale indigene plurielle
pour l'autonomie (ANIPA) compte une
section-femme, laquelle a organisé des
rencontres afin d’élaborer les revendica-
tions a soumettre aux grandes assemblées
nationales.

En février 1997, les femmes kuna se
sont organisées pour faire valoir leur
opposition a un projet de base militaire
prévu par le gouvernement panaméen sur
des terres servant a I'horticulture — projet
que plusieurs Kuna voyaient déja d'un bon

14 [Vun des amendements
de la Loi sur les Indiens,
voté par le parlement
canadien en 1857, frappa
d’incapacité légale toute
personne inscrite au
registre de I’adminis-
tration des affaires in-
diennes. Le gouvernement
canadien s’est érigé en
«tuteur», réduisant les
Autochtones a ’état de
pupilles dont il administre
les biens et les terres. Ainsi
méme un testament doit-il
encore étre ratifié par le
Ministre pour étre valide.



ceil. Elles ont su faire entendre leur voix
face a leur propre gouvernement tradi-
tionnel (le Congres général kunals), tout
en obtenant neuf sieges a ce Congres
— sieges généralement occupés par des
hommes. Elles représentent désormais un
mouvement politique avec lequel la socié-
té kuna doit compter.

Discriminées comme Autochtones dans
le mouvement des femmes et marginali-
sées comme femmes dans le mouvement
autochtone, leur voix a souvent été réduite
au silence. Elles sont pourtant convaincues
d’avoir un réle a jouer dans la vie de leurs
communautés et un regard susceptible
d’enrichir les connaissances et la réflexion
de tous. Les femmes autochtones veulent
faire entendre la voix qui leur est propre!.

Afin de comprendre en quoi elles
contribuent — parfois indirectement — a ces
deux mouvements, celui des femmes et
celui des Autochtones, il faut les considérer
simultanément comme femmes et comme
Autochtones, alors que la dimension de
leur identité — celle de pauvre — releve d'un
autre ordre. En effet, elle a une incidence
sur le type de revendications avancées mais
ne semble pas avoir la méme prégnance
en ce qui concerne la définition de soil”.

Le mouvement des femmes s’inscrit
dans un univers culturel et social discri-
minatoire a 'égard des Autochtones et il
participe de la polarisation qui a caractéri-
sé, ces dernieres années, les mouvements
sociaux en Occident. On 1'a dit aussi, de
nombreuses femmes autochtones ont
grandi, pour leur part, dans un univers
davantage centré sur "équilibre de la
nature et du groupe social, c’est-a-dire
d’orientation nettement moins individua-
liste. L'incompatibilité entre les deux
univers refléte les rapports de force dans
les sociétés dans lesquelles se développe le
mouvement des femmes, mais aussi une
certaine incommunicabilité sur le plan des
modes d’appréhension du réel et des
modalités d’action, entre organisations
autochtones et non autochtones.

Ce constat est important dans la mesure
ou les femmes autochtones tendent a
s’identifier en premier lieu au mouvement

autochtone. On n’est donc gueére surpris
de constater qu’elles se font les porte-parole
de revendications qui ne sont pas spécifi-
quement féminines, comme le droit au
territoire et le droit a la libre disposition des
peuples autochtones. De plus, en Amérique
latine surtout, les femmes préferent s’ins-
crire dans des organisations mixtes plutot
que de créer leurs propres organisations.
Carmen Tene, une dirigeante saragura
d’Equateur, en fait méme une caractéris-
tique distinctive des femmes autochtones
par comparaison avec les femmes non
autochtones de son pays!s.

La lutte pour la terre acquiert pourtant
une signification particuliere pour les
femmes. Partout dans les Amériques, le
rapprochement entre la Terre et la Mere
est indissociable de 'univers symbolique
autochtone. On I’a déja souligné: la réduc-
tion de la base territoriale des peuples
autochtones affecte directement les
femmes. Par exemple, le manque de terres
agricoles provoque l’exode rural, qui
favorise a son tour diverses formes d’ac-
culturation. Dans le cas des territoires
envahis par les entreprises d’extraction des
ressources naturelles, d’autres problemes
comme l'arrivée de colons et la dégradation
de I’environnement touchent les femmes
par des effets comme I'augmentation de
la prostitution et des problemes de santé.
La difficulté qu’ont les hommes de tirer
leur subsistance de territoires ot la faune
et la flore se raréfient, modifie 1'équilibre
entre les sexes et leur capacité spécifique a
contribuer a la survie du groupe familial.
En ce sens, la défense de la terre et du terri-
toire devient une préoccupation spécifi-
quement féminine.

A Téchelle internationale, les Autoch-
tones luttent depuis des années pour leur
reconnaissance en tant que peuples, y
compris pour le droit a la libre disposi-
tion. D’une maniére générale, les femmes
sont solidaires de cette revendication. La
tutelle a laquelle ont été soumises leurs
autorités et leurs institutions traditionnelles
entraine des effets — voire des cofits —
sociaux qui touchent les femmes autant
que les hommes.

DOSSICR 73

15 Le Congres général
kuna ressemble a un
parlement confédéral:
chaque délégation de la
quarantaine des commu-
nautés kuna a un droit de
vote; quant aux organisa-
tions sociales (d’étudiants,
de femmes) et aux organi-
sations non gouverne-
mentales kuna, elles ont
un droit de parole sans
droit de vote. Les repré-
sentants des communau-
tés sont le plus souvent les
sailas (chefs traditionnels)
locaux, généralement des
hommes (voir Léger 1994).

16 Pour une description
concernant le Mexique,
voir Alberti (1995). De
nombreux textes émanant
d’organisations autoch-
tones illustrent cette
tendance, dont les Conclu-
siones del 11l Encuentro
Nacional de Mujeres Indige-
nas, Organizacién Nacio-
nal Indigena de Colombia
(Bogotd 1994), le docu-
ment de la CONAIE-
UNFPA, Jornadas del foro
de la mujer indigena del
Ecuador (Quito, 1994), ou
encore le compte rendu du
Primer encuentro nacional
de mujeres indigenas de
Costa Rica, Consejo Nacio-
nal de Mujeres Indigenas
de Costa Rica (San José,
1994).

17 «We have suggested
that the “natural” ideolo-
gical aspects of ethnic and
gender groupings inform
class relations. In addition
we would suggest that
ethnic and gender divi-
sions are more socially
immutable» (Anthias et
Yuval-Davis 1983: 71).

18 Carmen Tene, commu-
nication personnelle.

TSANMTSA 2.1997



74 DOSSI¢R

Si les femmes s’identifient pleinement
au mouvement autochtone, il n’en reste
pas moins qu’elles y occupent souvent une
position marginale. Leur choix de se
joindre aux organisations mixtes signifie
que leurs priorités passent souvent au
second rang puisque la plupart des
dirigeants sont des hommes. Au Canada
toutefois, les femmes ont leurs propres
organisations et au Panama elles ont une
organisation autonome mais reconnue et
liée a la coordination générale des peuples
autochtones. Ce sont alors elles qui définis-
sent leurs priorités et leur rythme de
travail. Mais leur reconnaissance pleine et
entiere a titre d’acteur politique est plus
difficile a obtenir que pour les grandes
organisations mixtes.

L’objectif des femmes est d’élargir
I'espace politique qui leur est réservé. Pour
paraphraser Martha Flaherty, présidente
de I’Association des femmes inuit Pauktuu-
tit, chercher la parité c’est aller vers une
réconciliation entre hommes et femmes,
vers la reconnaissance de leur pleine com-
plémentaritél®. Comme femmes, comme
meres, les intéréts spécifiques des femmes
autochtones portent sur la qualité des
relations humaines et familiales, d’ot1 leur
préoccupation quant a la santé, a 1'édu-
cation et a la protection de l'environne-
ment. Elles integrent ces préoccupations a
leurs activités en faveur de l’autonomie,
conférant ainsi un contenu social au projet
politique. Cela est particulierement
apparent au Québec ot les questions de
prises en charge par les communautés de
plusieurs services gouvernementaux sont a
I'ordre du jour. Les femmes seront, dans ce
processus, les avocates de la santé et de la
justice sociale.

Différentes par la position qu’elles occu-
pent au sein des peuples auxquels elles
appartiennent, par la place spécifique que
ceux-ci prennent dans I'histoire et dans le
développement économique, les femmes
autochtones vivent néanmoins une méme
situation de colonisées. Par leur prise de
conscience et leurs tentatives pour dépasser
cette condition, elles peuvent contribuer
positivement a la réflexion tant du mouve-

TSATITSA 2.1997

ment des femmes que du mouvement
autochtone.

Elevées pour la plupart dans un univers
culturel autre que celui qui domine en
Occident, attachées a la reconnaissance de
leurs droits collectifs comme Autochtones,
confrontées au sein de leurs communautés
a un éventail de problemes familiaux,
sociaux et politiques, elles sont au carrefour
de plusieurs débats. Leur contribution est
susceptible d’alimenter la réflexion généra-
le sur I'articulation entre droits individuels
et droits collectifs, theme d’actualité s’il en
est, tout en permettant un regard critique
sur nos propres mouvements sociaux, en
tout premier lieu sur celui des femmes.

A
A
\
{

19 Martha Flaherty, prési-
dente de I’ Association des
femmes inuit, dans un
discours prononcé lors de
I’atelier nord-américain
des femmes autochtones,
Aylmer (Québec), janvier
1996.

Guatemala City, Guatemala - 1989 © Vivian OLMI/ STRATES



Bibliographie

ALBERS Patricia C.

1989. «From Illusion to Illumination:
Anthropological Studies of Ameri-
can Indian Women», in: Sandra
MORGEN (ed.), Gender and Anthro-
pology: Critical Reviews for Research
and Teaching, p. 132-171. Washing-
ton D.C.: American Anthropolo-
gical Association.

ALBERTI MANZANARES Pilar

1995. «Mujeres indigenas en organiza-
ciones campesinas», in: Raquel
BARCELO, Maria Ana PORTAL,
Martha Judith SANCHEZ, Diversi-
dad étnica y conflicto en América
Latina: Organizaciones indigenas y
politicas estatales, p. 77-101. México:
Ed. Plaza y Valdes.

ALVARADO Eligio

1995. El Valor del ambiente en los Kunas
desde una perspectiva de género.
Panama: s.n.

ANTHIAS Floya, YUVAL-DAvis Nira

1983. «Contextualizing feminism: Gen-
der, Ethnic and Class Divisions».
Feminist Review (London) 15: 62-
75.

BRUNET Ariane, ROUSSEAU Stéphanie

1996. Reconnaitre les violations, lutter
contre l'impunité: droits des femmes,
droits humains. Montréal: Centre
international des droits de la
personne et du développement
démocratique (polycopié).

COMMISSION ROYALE SUR LES PEUPLES

AUTOCHTONES

1996a. «Les femmes», in: Rapport final
de la Commission royale sur les
peuples autochtones, vol. 4, p. 7-120.
Ottawa: Services et Approvision-
nements Canada.

1996b. Par-dela les divisions culturelles:
un rapport sur les autochtones et la
justice pénale au Canada. Ottawa:
Services et Approvisionnements
Canada.

HERNANDEZ Teresita, MURGUIALDAY Clara

1993. Mujeres indigenas ayer y hoy.
Managua: Puntos de Ecuentro.

INSTITUTO DE ESTUDIOS NACIONALES DE LA

UNIVERSIDAD NACIONAL DE PANAMA

1992. Colon y Kuna Yala: Desafio para la
Iglesia y el Gobierno. Colén
(Panama): Diocesis Misionera de
Coloén.

K’'INAL ANTSETIK A.C. (UNION REGIONAL

DE ARTESANAS DE LOS ALTOS DE CHIAPAS)

1995. Mujeres Indigenas de Chiapas:
Nuestros derechos, costumbres y
tradiciones. San Cristébal de las
Casas: K’inal Antsetik.

LEGER Marie

1994. «L’autonomie gouvernementale
des Kuna du Panama», in: Marie
LEGER (dir.), Des peuples enfin recon-
nus: la quéte de 'autonomie dans les
Amériques, p. 163-201. Montréal:
Ed. Ecosociété.

MILLER James Rodger

1989. Skyscrapers Hide the Heavens: A
History of Indian-White Relations in
Canada. Toronto: University of
Toronto Press (2e édition).

PELLETIER Clotilde

1995. «Un premier colloque autochto-
ne sur la violence». Recherches
amérindiennes au  Québec
(Montréal) XXV(1): 97-98.

PaukTuUTIT INUIT WOMEN'S ASSOCIATION

1995. Inuit Women and Justice. Ottawa:
Pauktuutit Inuit Women’s
Association. (Progress Report
Nr. 1).

Siout WAWANOLOATH Christine, PELLE-

TIER Clotilde

1996. Faits saillants du colloque «Voici la
pointe du jour». Montréal: Femmes
autochtones du Québec.

Tice Karin E.

1995. Kuna Crafts, Gender, and the Global
Economy. Austin: University of
Texas Press.

YOUNG Philip

1993. Etdebali, un viaje al corazdn del
pueblo Ngébe. Comarca Ngobe-
Buglé (Panamd): Accién cultural
Ngobe (Mundo Ngobe).

Abstract

The situation of Indigenous wo-
men in the Americas varies not only
according to their social position
but also according to the history
and habitat of the peoples to which
they belong. Nevertheless, a num-
ber of similarities and a sense of
complicity have fostered the emer-
gence of an international movement

DOSSI&R 75

of Indigenous women. These simila-
rities relate to a common experience
of colonization, as well as the three
fundamental aspects of their identi-
ty: as women, as belonging to an
Indigenous people, and as victims
of poverty. The article offers a preli-
minary treatment of the situation
of Indigenous women in the Ameri-
cas. Its focus lies on lessons be
drawn for the analysis of the wo-
men’s movement in general, and
on the relationship between indivi-
dual and collective rights.

Auteure

Marie Léger, docteur en socio-
logie de I'Université de Montréal,
s’intéresse a la problématique du
changement social et des mouve-
ments sociaux, tant au Québec
qu'en Amérique latine. Elle est
’auteure, entre autres, de Les garde-
ries: le fragile équilibre du pouvoir: les
enjeux d’une gestion communautaire,
Montréal, 1986. Par ailleurs, elle se
penche depuis plusieurs années sur
la question de la reconnaissance des
peuples autochtones par la voie
constitutionnelle, comme c’est le cas
dans certains pays latino-amé-
ricains. A ce titre, elle a notamment
coordonné l'ouvrage collectif Des
peuples enfin reconnus: la quéte de
l'autonomie dans les Amériques,
traduit en anglais sous le titre Abori-
ginal Peoples: Towards Self-Govern-
ment, tous deux Montréal, 1994.

TSATITSA 2.1997



	Comme un tissage aux multiples couleurs : femmes autochtones des Amériques

