
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Territorialités autochtones : l'apport de la géographie

Autor: Gerber, Nathalie / Rüegsegger, Gilles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42 DOSSieR

Territorialités
autochtones: l'apport

de la géographie

Nathalie Gerber, Gilles Rüegsegger

Autochtone: «Qui est issu du sol même
où il habite, qui est censé n'y être pas venu
par immigration», telle est la définition du
Petit Robert. Lorsqu'on aborde la question
fondamentale de la définition de la notion
de «peuples autochtones», la référence au
sol, à la terre, au territoire est incontournable.

Sur la scène internationale comme
au niveau national, les peuples autochtones

défendent une conception spécifique
de la terre et de l'environnement en
général, que nous développerons dans cet
essai sous l'angle géographique du système
conceptuel de territorialité.

La conception autochtone de la terre
ne fait pas l'unanimité. En effet, elle a

donné lieu, dès les débuts de l'expansion
eurogène1, à des théories sur l'usage
prétendument inadéquat que les Autochtones2
font de leurs terres. Servant à justifier
l'annexion de ces dernières, ce discours se

fonde sur l'idée que les Autochtones
entretiennent un rapport de nature sentimentale

au territoire, foncièrement différent du
rapport proprement utilitariste que valori¬

se la société eurogène. Se jugeant mieux
placés sur l'échelle de l'évolution des
sociétés, les Eurogènes qualifient la vision
autochtone du monde de rêverie bucolique,
sans doute émouvante, mais néanmoins
dépourvue de pertinence et de sens
pratique (Schulte-Tenckhoff 1997; Savard
1981).

L'économisme et le rationalisme occultent

les autres niveaux de la relation des

peuples autochtones à la terre: dimensions
affective, spirituelle, sociale, identitaire,
historique, culturelle, écologique, politique,
qui sont sous-jacentes aux discours et
pratiques des Autochtones.

Leur attachement à la terre met en scène

des relations matérielles et spirituelles de
nature plus complexe que le sentimentalisme

et la rêverie invoqués par les
Eurogènes. Qu'ils utilisent les mots anglais
earth et land ou le français «terre» et
«territoire», les porte-parole autochtones ont la
volonté de faire reconnaître l'unité vitale
d'un peuple et de son territoire, comme
l'illustre la Charte des peuples autochtones

1 Le terme eurogène est
un néologisme, dont la
signification est «d'origine

européenne». Ce terme
nous semble pertinent
dans son opposition à

autochtone (étymologi-
quement: de cette même
région, de cette terre, voire
natif). Le terme d'alloch-
tone (signifiant «d'une
autre région, terre»),
n'impliquant pas de précision

sur l'origine, pourrait
également être utilisé
pour qualifier les populations

non-autochtones des

Amériques, d'Afrique ou
d'Australie. Nous préférons

«eurogène» au terme
«occidental», car ce
dernier se réfère à une
réalité idéologique ethno-
centrique - le découpage
du monde en quartier,
avec Jérusalem pour
centre, remonte au Moyen
Age. De plus cette notion
est délicate, car de nos
jours Yoccidentalité signifie

davantage un haut

TSAriTSA 2.1997



DOSSI0R 43

et tribaux des forêts tropicales, adoptée en
1992 à Penang (Malaisie) (cf. notamment
article 4). Or, les Autochtones privilégient
eux-mêmes le terme de «territoire», qui a
été repris dans le projet de Déclaration des

Nations Unies sur les droits des peuples
autochtones tel qu'adopté par un groupe
de travail de l'ONU en 1993. A l'article 26

de ce projet, par exemple, ce terme se réfère
à l'environnement global et à sa gouvernance;

mais il ne rencontre pas l'approbation
des Etats, pour des raisons politiques

et idéologiques faciles à deviner: crainte
de revendications territoriales et de velléités

sécessionnistes notamment.

Territoire
Dans le contexte des sciences sociales en

général et de la géographie humaine en
particulier, le terme de «territoire» représente

un concept central qui intègre des
données spatiales et sociales susceptibles
de mettre en évidence les relations des
êtres humains avec leur environnement.

En effet, l'action des individus et des
sociétés se grave sur l'espace et produit
«du territoire» à travers une impression,
des signes, des traces (Bailly 1995). Le territoire

est donc une œuvre humaine, un
espace approprié, base de l'existence sociale

(Brunet 1990); un espace informé, qui
réunit l'ensemble des éléments physiques
et biologiques formant l'écosystème de
l'être humain, ainsi que l'ensemble des
constructions symboliques et matérielles
qu'une culture attribue à cette entité.

Certains géographes préfèrent parler
d'«espace géographique» pour formaliser
un «espace terrestre réel et concret, qui est
donné, produit, vécu et perçu». Mais pour
eux aussi, il faut considérer toutes les
dimensions de l'homme dans la construction

de cet espace: l'économique, le social,
mais aussi le culturel, le politique et
l'idéologique (Bailly 1995: 45).

C'est ce concept de territoire qui
prévaudra ici, lors même que l'on admet
qu'au concept d'espace correspond une

vision exocentrée, tandis que le territoire
évoque des systèmes de lieux et de
distances imaginés et organisés selon un
référentiel égocentré. Ce choix fait référence

à la position épistémologique du
chercheur - être pensant qui ne peut faire
fi de sa subjectivité.

Le concept de territoire a évolué de
concert avec son contexte scientifique et
intellectuel, fortement bousculé et traversé
de remises en cause au cours de la seconde
moitié du XXe siècle. Une approche
historique et épistémologique semble ici
nécessaire pour définir une «nouvelle
géographie», que certains appellent «géographie

post-moderne», perspective dans
laquelle s'inscrit également cet essai.

niveau de développement
économique associé à un
système politique dit
démocratique qu'une
identification géographique.

Le terme eurogè-
11e a l'avantage d'être
étymologiquement plus
objectif, car il qualifie une
origine européenne.

2 L'emploi d'une majuscule

est le choix des
auteurs (n.d.l.r.)

Géographie
La nouvelle géographie se met en place

entre 1950 et 1980. Elle a pour objectif de

dépasser le déterminisme, l'environne-
mentalisme, le possibilisme et le caractère

idiographique des études de géographie
classique, en travaillant dans une perspective

résolument nomothétique.
D'une géographie définie comme

«description de la surface de la terre et de
ses habitants», elle devient «science des
interactions spatiales reposant sur l'usage
des échelles, des réseaux, des modèles, des

stratégies», véritable «étude des rapports
entre une société et les espaces qu'elle
produit» (Ferras in Bailly 1997: 38).
Plusieurs courants ont participé au développement

de cette nouvelle discipline
scientifique: la géographie critique ou
radicale, la géographie des représentations
ou encore la géographie humaniste.

En parlant de géographie critique, c'est
à une démarche, à un point de vue, plutôt
qu'à un champ de la connaissance, qu'il
faut penser. Cette approche s'articule sur
des concepts marxiens, en réfléchissant
notamment aux dimensions spatiales du
pouvoir dans les relations entre classes
sociales. La géographie radicale propose
un modèle de rechange aux tendances

TSAÏXTSA 2.1997



44 DOSSieR

géopolitiques d'un contexte politique
marqué par l'impérialisme et le totalitarisme

(Bailly 1995).
La géographie des représentations

spatiales, quant à elle, est issue d'une
réflexion épistémologique particulière.
Perméable aux concepts et théories de
toutes les sciences sociales, elle a largement

contribué au renouvellement et à

l'élargissement du champ de la discipline.
Sa problématique consiste à intégrer les

représentations spatiales portées par les
individus et les sociétés dans l'analyse et
la compréhension des pratiques de l'espace.

Elle attache une grande importance au

processus de représentation qui permet
d'évoquer mentalement les objets spatiaux,
même s'ils ne sont pas directement
perceptibles. Toutefois, son objectif est de
connaître le rôle que les représentations
jouent dans les pratiques spatiales et dans

l'organisation de l'espace. La pertinence
de cette approche géographique réside
dans l'intérêt qu'elle porte au sens des
lieux, qui permet de comprendre les
territoires de vie et d'expliquer leurs aptitudes
au développement (Bailly 1995).

Pour ce qui est de la géographie humaniste,

elle trouve ses fondements dans
la phénoménologie et l'existentialisme.
Elle ne se contente pas d'étudier l'homme
qui raisonne mais aussi celui qui éprouve
des sentiments, qui réfléchit, qui crée...
Toute division rigide entre le monde
objectif - extérieur - et le monde subjectif
- intérieur - est rejetée puisque «le monde
trouve sa cohérence dans nos concepts
organisateurs et qu'il constitue une extension

de notre connaissance, il ne peut y
avoir de séparation entre faits et valeurs»
(Bailly 1995:166).

Enfin, l'approche systématique en
géographie démontre une forte influence
du structuralisme. Comme pour les autres
sciences sociales, il s'agit d'une «tendance
de la pensée contemporaine à éclairer
toutes les formes de la culture humaine à

partir du concept de structure tel que le

pratiquent les logiciens ou les linguistes».
Ce concept de structure désigne actuellement

en géographie «un tout formé de

phénomènes solidaires, par opposition à

une simple combinaison d'éléments, de

façon telle qu'ils dépendent les uns des
autres». De nombreux géographes vont
donc se tourner vers l'identification de
structures spatiales (Bailly 1995:103,146).

Actuellement, la plupart des courants
qui constituent la géographie post-moderne

convergent dans leur adhésion à l'idéal
qui accepte la subjectivité de la connaissance

et le rôle du hasard dans les processus

spatiaux. Ils rejettent ainsi l'idéal
causaliste - qui veut que tout soit mesurable

et prévisible - et y opposent le proba-
bilisme, c'est-à-dire l'impossibilité de tout
prévoir, sinon en termes de probabilités.
Au précepte d'évidence - soit la certitude
indépendante du descripteur -, ils substituent

celui de la subjectivité des représentations.

Au réductionnisme, ils opposent
la complexité: plus l'échelle étudiée est
fine, plus l'analyse de l'espace sera difficile.

Enfin, avec le pluralisme idéologique
des approches, donc l'acceptation des
valorisations culturelles et sociales, ils prennent
le contre-pied du précepte d'exhaustivité
(certitude de ne rien omettre).

Avec ces quatre préceptes, la géographie

accepte d'intégrer les mécanismes de
la connaissance humaine et la subjectivité
des pratiques sociales.

La géographie post-moderne remet en
cause les effets pervers d'une géographie
sociale qui évacuait trop souvent l'individu
ou le reléguait au statut de simple élément
du système. Elle questionne également la
croissance, cette accumulation élargie
conçue comme seul moteur possible du
développement social. Cette critique
rappelle qu'en éliminant l'espace, on ignore les

pesanteurs matérielles, les difficultés de la
communication, ainsi que le poids des
rêves et de la pensée de Tailleurs que
l'homme traîne toujours avec lui comme le
remède à ses angoisses et à ses limitations
(Bailly 1995).

Ancrés dans la géographie post-moderne,
les concepts de «territoire», tel que nous

l'avons vu précédemment, et de «territorialité»

sont particulièrement pertinents
pour l'approche de la question autochtone.

TSAÎ1TSA 2.1997



DOSSI0R 45

Territorialité
La territorialité peut être définie comme

la structure de l'ensemble des relations
individu-société-territoire dans un cadre

spatio-temporel donné.
Une démarche particulière est issue des

divers apports de la géographie post-

Dans ce système, l'individu est la
personne, l'être humain dans sa singularité

et dans son originalité d'être pensant,
responsable et social. Il est le maillon
indivisible de la société. La société est une
structure humaine porteuse de culture et
constituée par des individus socialisés (ou
personnes) et par des groupes sociaux dans
leurs multiples interactions, leurs dimensions,

leurs structures. Le cadre
spatiotemporel se situe dans le domaine des

représentations et constitue un référentiel
exocentré, une convention scientifique.

moderne: l'approche relationnelle. En effet,
si l'objet d'étude du géographe est un
«système de relations à l'espace», ce système

doit être construit. Les relations sont
déchiffrables, bien qu'elles ne soient pas, au
sens strict du terme, visibles.

Il est possible de modéliser la territorialité

de la manière suivante:

Selon Claude Raffestin, on peut dire
que la territorialité est «l'ensemble des
relations à l'Autre: "l'Autre", c'est-à-dire
tout cet extérieur (ce qui n'est pas moi, ce

qui n'est pas nous) physique et humain,
tout cet extérieur organique et inorganique»

(Raffestin 1982:186).
L'assise spatio-temporelle et culturelle

de l'expérience ordinaire, la quotidienneté,
ne peut être saisie que par une prise de
conscience des processus permettant d'en
relever les structures et les significations. La
territorialité est «la dimension latente de la

Territorialité
ensemble des relations

TSAÏ1TSA 2.1997



46 DOSSieR

quotidienneté, sa structure relationnelle,
pas ou peu perçue. Alors que la quotidienneté

est une concaténation, la territorialité
est un réseau; la quotidienneté est concrète,

la territorialité est abstraite, car tissée de
relations qu'on appréhende mal et
difficilement» (Raffestin 1982:186).

Même si la complexité des relations
rend difficile cette problématique, il est
nécessaire de définir la relation. A partir
de la théorie de l'échange de marchandise
de Karl Marx, on constate que cet échange
est «indéfiniment répété et reproduit dans
toutes les manifestations de la vie
quotidienne. Mais la relation n'est pas seulement

présente dans l'échange matériel, elle
est coextensive et co-fondatrice de tout
rapport social» (Raffestin 1980: 26). Elle est

réciproque, dynamique et souvent
multilatérale. En bref, la relation est tout ce qui,
dans l'activité d'un être vivant, implique
une interdépendance, une interaction.

Toute relation est constituée de
plusieurs éléments: «Les acteurs, la politique
des acteurs ou l'ensemble de leurs intentions,

c'est-à-dire leurs finalités, la stratégie
des acteurs pour parvenir à leurs fins, les
médiats de la relation, les divers codes
utilisés et les composantes spatiales et
temporelles de la relation» (Raffestin 1980:

32). De plus, toute relation contient
simultanément de l'énergie et de l'information.
Par exemple, la communication verbale
n'est pas purement informationnelle car
elle mobilise de l'énergie pour avoir lieu.
De même, une ressource naturelle n'est
pas seulement formée d'énergie, elle est

également informationnelle, puisque c'est
l'homme qui définit ses propriétés.

Afin de rendre plus intelligible la
complexité de ces relations, trois niveaux
peuvent être dégagés: psychosocial, social
et économique. Le niveau psychosocial
ressort du domaine des mentalités, des

représentations; il met en scène les valeurs,
les mythes, le symbolisme, les cosmologies,

les visions du monde, les religions,
la spiritualité dans son acception la plus
large, bref les processus cognitifs qui
médiatisent la relation que les hommes
entretiennent avec leur territoire. Le niveau

social concerne les normes, les lois, tous
les comportements et les coutumes qui
unissent des hommes en une société et qui
en fixent les règles du jeu. Le niveau
économique, enfin, comprend les échanges
marchands, l'utilisation et la gestion des

ressources, le mode de production, la
circulation des biens et de l'argent.

Ces différents niveaux sont eux-mêmes
en relation. Par exemple, les ressources
naturelles jouent un rôle au niveau économique

mais elles sont déterminées par la
conception de l'environnement qui relève
du niveau psychosocial.

L'approche relationnelle considère
également l'aspect politique de la relation.
Le pouvoir est inhérent à toute relation
par le simple fait que chaque acteur a une
intention et peut mettre en place une stratégie,

soit une «combinaison d'une série
d'éléments à engager pour parvenir à

atteindre un objectif» (Raffestin 1980: 45).
Dès lors, il peut être défini comme n'étant
«ni une catégorie spatiale ni une catégorie
temporelle, mais [...] présent dans toute
"production" qui prend appui dans l'espace

et dans le temps» (Raffestin 1980: 36). Sa

manifestation dans la relation est souvent
révélatrice d'une asymétrie, qui se concrétise

par la croissance d'une structure au
détriment d'une autre, voire par la destruction

d'une structure par une autre. A
l'inverse, une relation parfaitement symétrique
se réalise lorsque les pouvoirs qui se font
face sont eux-mêmes dans un rapport
d'équivalence; la symétrie est garante de la
différence ou du pluralisme.

Le pouvoir agit sur la relation à travers
les médiateurs (ou médiats), qui sont les

moyens stratégiques utilisés par les acteurs

pour exercer leur contrôle sur un sujet ou
un objet. Les représentations, les outils-
instruments, le langage, le travail et l'écriture

sont quelques-uns des très nombreux
médiats de la relation.

Cette problématique relationnelle a été
élaborée avec le souci d'analyser l'origine
et les causes de la crise écologique (au sens

large) que connaît la société eurogène. Elle
favorise une interrogation de type éthique,
puisqu'elle se situe dans un cadre théo-

TSAÎ1TSA 2.1997



DOSSI0R 47

rique qui s'approche au maximum de la
réalité.

A l'aide d'une démarche épistémolo-
gique, il est possible de faire porter la
responsabilité de cette crise au mode de

penser occidental. Celui-ci s'est construit
sur deux dichotomies, celle entre mythos et

logos, puis celle entre pratiques et connaissances,

qui ont généré à leur tour une
conception originale de la territorialité.
Trois ferments découlent des dissociations
susmentionnées: une science, une technologie

et une économie particulières.
La dichotomie entre les pratiques et les

connaissances est considérée comme le

premier principe de la modernité. Toutes
les relations existant entre l'homme, la
société et le territoire comprenant de

l'information, il est possible de définir deux
sortes d'informations: l'information régulatrice

et l'information fonctionnelle.
Cette dernière «est constituée par tout

ce qui est mis en œuvre pour produire
quelque chose, atteindre un objectif»
(Raffestin 1982: 190), sans se préoccuper
des conséquences des processus engagés
sur les éco- et bio-logiques. C'est grâce au
privilège accordé à cette information que
l'économie, la science et la technologie ont
pu garantir la croissance de la société
occidentale.

L'information régulatrice, quant à elle,
contrôle les processus engagés dans la
production. Elle prend en considération le
long terme, à l'opposé de l'information
fonctionnelle qui évolue dans le court
terme.

Dans les sociétés qui se réclament de
la modernité, les objectifs visés le sont à

travers un référentiel imaginaire qui n'est
pas la quotidienneté-territorialité vécue,
mais une territorialité utopique, rêvée,
projetée dans le futur, qui devrait réaliser
les vœux de tous. En appliquant les
méthodes de l'extrapolation technique,
scientifique et sociologique, la société
eurogène est entrée dans la futurologie
active: le futur est devenu le référentiel.
Dans de telles conditions, le principe de
modernité déterritorialise, dans le sens où
ses objectifs tiennent de moins en moins

compte du réseau des relations des bio-,
éco- et socio-logiques; malgré l'adaptation
bien connue de l'être humain, celui-ci ne

peut pas être modifié constamment. En ce

sens, la modernité pure fourmille de dangers

dans la mesure où elle croit pouvoir se

libérer des contraintes que la société
traditionnelle vivait comme des interdictions
absolues (Raffestin 1982).

La primauté de la production sur l'existence

touche à toutes les relations que
l'individu entretient dans les référentiels
spatiaux et temporels. Espace et temps sont
découpés, déchirés - par la futurologie
active -, et apparaissent comme des pièces
de puzzle que l'on cherche en vain à

rassembler. Spectateur du monde, l'homme
a perdu son identité: «Il ne possède plus
cette culture immédiate que lui donnait le

contact avec une quotidienneté riche.
Culture immédiate qui était un premier
moyen d'identification» (Raffestin 1992).

En conclusion, la modernité a actualisé
l'information fonctionnelle et potentialisé
l'information régulatrice. Au référentiel
traditionnel, basé sur un va-et-vient continu

entre quotidienneté et territorialité, qui
le rend complexe et imparfaitement connu,
mais néanmoins vécu, elle a substitué le
référentiel moderne, qui part de l'imaginaire

vers un futur utopique et rêvé. Il faut,

pour définir cette évolution de la société
occidentale, parler d'un processus de déter-
ritorialisation.

L'analyse critique de la territorialité
eurogène s'accompagne de la recherche de
solutions pour combattre ce processus.
«Des phénomènes actuels postulent une
volonté d'identité à travers une
quotidienneté-territorialité dont les référentiels ne
soient pas imaginaires. Par là même ils
représentent une "demande", confuse
peut-être mais bien réelle, pour plus
d'information régulatrice» (Raffestin 1982:

196). Il faut donc réaliser une nouvelle
«fission», c'est-à-dire dégager un second

principe de modernité, susceptible d'accorder

une place à l'information régulatrice
qui incite à préserver l'Autre.

Ce second principe est encore latent car
la difficulté d'actualiser l'information

TSAUlTSA 2.1997



48 DOSSieR

régulatrice provient du fait que cette
dernière constitue un frein, un garde-fou à

un pouvoir qui s'appuie presque exclusivement

sur l'information fonctionnelle.
Les tentatives de dégager de l'information

régulatrice reterritorialisante se situent
dans deux dimensions. L'une est la
verticalité, servant à la mise en question des
valeurs qui légitiment la modernité et son
système de pensée. Cette critique, on l'a
vu, a pour fondement une réflexion sur
les origines de ces valeurs. Une seconde
dimension, horizontale, constituée par un
intérêt pour des cultures plus traditionnelles

d'un ailleurs spatial ou temporel,
s'ajoute à la première, puisque «la permanence

de certaines sociétés traditionnelles
ne peut s'expliquer que par la présence
simultanée d'information fonctionnelle et
d'information régulatrice dans les processus

qu'elles déclenchent pour satisfaire
leurs besoins» (Raffestin 1982:190).

Lorsqu'on parle de sociétés traditionnelles,

il faut garder à l'esprit que ni la
modernité, ni la tradition ne sont «pures».
A l'aide du premier principe de modernité,
il est possible de reconnaître les multiples
situations culturelles intermédiaires, plus
proches de la réalité actuelle. Celles-ci sont
le résultat de la combinaison de connaissances

traditionnelles explicitées et de

pratiques nouvelles, ou encore la combinaison

de connaissances modernes et de

pratiques traditionnelles.

Territorialités
autochtones

L'analyse des territorialités amérindiennes

demanderait un long développement,

dont on ne peut donner ici qu'un
bref résumé. Il se concentre sur l'analyse
des phénomènes de déterritorialisation et
de reterritorialisation des sociétés autochtones

en tenant compte du rapport entre
sociétés eurogène et autochtone.

La perception du territoire, la spiritualité,

le fonctionnement interne de la
communauté et les relations avec la socié¬

té eurogène offrent quatre points d'ancrage
qui permettent d'esquisser les traits pertinents

des territorialités amérindiennes.
Le sentiment d'appartenance à la terre

est fondamental pour les peuples autochtones.

Reservation means home est une
phrase qui revient souvent dans la discussion

avec des Autochtones d'Amérique du
Nord. Ce chez-soi se réfère à diverses
relations qui relèvent des niveaux psychosocial

(signification religieuse de la terre),
social (histoire de la communauté, relations

intergénérationnelles) et (socio-économique

(relations juridiques et financières
avec les gouvernements fédéraux, provinciaux

ou d'Etats). Les propos d'Ernest
House (Ute Mountain) démontrent que ces

trois niveaux de relations peuvent
apparaître simultanément dans les discours
autochtones: «La réserve signifie beaucoup

pour certains membres tribaux ici. Parce

que c'est la seule chose à laquelle nous
pouvons nous relier. La réserve est une
patrie pour les Amérindiens [...], c'est la
seule terre que nous pouvons appeler
nôtre. Si nous le voulions, nous pourrions
être simplement comme n'importe qui
d'autre et quitter la réserve, mais nous
n'appartiendrions plus vraiment à cette
terre [...] Ainsi nous voulons garder notre
réserve aussi longtemps que possible, pour
la partager et en faire tout ce que nous
voulons. Si nous la perdons, alors je pense
que nous aurons perdu une grande partie
de notre identité, en tant que partie de
l'âme amérindienne [...].» (Gerber et
Rüegsegger1994: 47)

La terre est le fondement de l'autoch-
tonie. La tradition orale et la mythologie
propres à de nombreux peuples autochtones

racontent une naissance hors de ses
entrailles. Elle contient également le centre
de l'univers, le noyau de la culture, l'origine

de l'identité de peuple. La terre relie
les Autochtones à leur passé (en tant que
maison des ancêtres), à leur présent (en
couvrant leurs besoins matériels) et à leur
futur (en tant qu'héritage géré pour les

générations à venir). Elle n'est pas un
produit à acheter et à vendre mais la responsabilité

collective de la communauté.

TSA11TSA 2.1997



DOSSieR 49

En abordant la spiritualité amérindienne
à travers des concepts-clés comme

«terre-mère», «cercle sacré», «création», le

symbolisme, les mythes, et, bien sûr,
l'évolution des croyances au contact de la société

eurogène, il est possible de mettre en
évidence l'une des implications
géographiques de ces formes de spiritualités: le

sens donné au territoire, rendu lisible,
familier, et intimement lié à l'origine et à la
destinée des êtres humains. Il faut reconnaître

l'action territorialisante des
spiritualités amérindiennes.

La présentation du symbole lakota
kapemni, qui figure, en trois dimensions,
deux cônes opposés par leur sommet, étaie

ce propos. Comme de multiples composantes

du mode de vie lakota et d'autres
symboles incorporant le territoire et l'univers

tout entier - le cercle, forme de l'habitat,

par exemple -, le kapemni illustre le

principe suivant: ce qui est en haut - dans
le ciel - est reflété par ce qui est en bas

- c'est-à-dire sur terre. Il fond les mondes
spirituel et physique en un seul qui puisse
être vu et compris, et qui actualise la
relation entre le macrocosme, le monde
des étoiles, et le microcosme terrestre
(Gerber et Rüegsegger 1995).

L'action territorialisante d'un tel symbole

se dévoile lorsqu'on sait que les Lakota
effectuent aujourd'hui encore des cérémonies

autour et dans les Black Hills, des

montagnes qu'ils considèrent comme
sacrées. Ces rituels sont temporellement
coordonnés au lever du soleil dans les
constellations reflétant ces sites de cérémonies.

Les Lakota associent ainsi leur identité

et leur spiritualité au territoire ancestral

auquel ils sont rattachés et dont dérive
leur pouvoir.

Les rituels entretiennent donc les liens
physiques et spirituels à la terre. Ils
peuvent également participer à la production

de sens pour un territoire ou un lieu
précis et créer un sentiment d'appartenance.

Harry Walters (Navajo) et Petuuche
Gilbert (du pueblo d'Acoma) illustrent ce

propos:
«L'endroit où vous êtes nés est sacré.

Là où le cordon ombilical est enterré [...]

c'est votre lien à la terre.»
«Si vous allez à Acoma, vous pouvez

sentir un pouvoir, un pouvoir qui est là.

J'aime la qualifier de ville sacrée. [...] En
raison des prières qui sont faites là tous
les jours, qui ont été faites à cette place
depuis des siècles. C'est pourquoi c'est un
endroit très spirituel et chargé de pouvoir,
ce lieu d'Acoma.» (Gerber et Rüegsegger
1994: 48)

Les croyances et les pratiques
spirituelles amérindiennes ont fortement évolué
depuis l'arrivée et l'expansion de la société

eurogène sur l'Ile de la Tortue. Reste

que même si un nombre élevé de
personnes ont aujourd'hui adopté le culte
chrétien, il est permis de qualifier les
religions autochtones de vivantes, dans la
mesure où «certaines fractions de la population

maintiennent sacrés des valeurs et le

langage de leurs pères» (Brown 1990: 23).
Le changement radical du mode de vie des
Amérindiens et les pressions assimilatio-
nistes exercées sur eux les ont par ailleurs
souvent poussés à intérioriser leur
spiritualité.

C'est en abordant les aspects du
fonctionnement interne des communautés et
de leurs relations avec la société eurogène
qu'apparaissent les mutations les plus
profondes des territorialités amérindiennes.
Si les situations diffèrent d'une nation à

l'autre, d'une réserve à l'autre, d'une ville
à l'autre, on peut constater, suite à la
colonisation, un changement radical des
relations à la terre, notamment sous les angles
économique (production) et politique. La

question de la propriété des terres sur
lesquelles vivent les communautés
amérindiennes constitue le nœud des relations
qu'entretiennent ces dernières avec les

Eurogènes. Ce constat ne doit pas occulter
le fait que certaines communautés ont
conservé leurs propres formes de
gouvernements et pratiquent encore des échanges
inter-communautaires traditionnels.

La persistance d'éléments traditionnels
comme la spiritualité ou la langue au sein
de communautés qui n'échappent pas aux

processus de modernisation permet d'affirmer

qu'il n'existe pas une, mais de mul-

TSA11TSA 2.1997



50 DOSSIGR

tiples territorialités amérindiennes. Il faut
tenir compte tout d'abord du fait que si
telle communauté semble choisir une voie
composant avec tant d'éléments eurogènes
et tant de traditionnels, il se trouve toujours
quelques-uns de ses membres qui ont opté

pour une autre voie. De même, l'existence
de traditionalistes ou de progressistes dans

une communauté ne permet pas d'en
déduire les modes d'être choisis par
l'ensemble des membres. Il est nécessaire de
considérer la liberté revenant aux peuples
et aux individus d'opter pour différentes
modalités, suivant le contexte, le sujet de
réflexion ou le type de relation en jeu.

Par ailleurs, les territorialités amérindiennes

sont multiples dans la mesure où
le niveau psychosocial des relations entre
un individu, sa société et son environnement

met en évidence une spiritualité
étroitement liée à un territoire particulier.
En rappelant qu'il y a quelque trois cents
tribus différentes aux Etats-Unis, Konnie
LeMay souligne que «chacune a des
aspects religieux différents, qui sont liés à la

terre sur laquelle ils vivent. [...] C'est une
complète intégration de vie, et il n'y a pas
de séparation entre la personne et la
spiritualité. [...] Lorsque vous êtes reliés ainsi,
vous êtes également reliés à la terre tout le

temps» (Gerber et Rûegsegger 1994:128).

Déterritorialisation
L'élaboration de ces territorialités

amérindiennes révèle de nombreux
dysfonctionnements témoignant du
processus de déterritorialisation commun aux
communautés et aux individus. Ces symptômes

de crise, qui apparaissent à tous les
niveaux de relations, surgissent de
manière frappante dans les rapports qu'entretiennent

les sociétés autochtones avec la
société eurogène. Les Amérindiens ont une
quotidienneté douloureuse mais ils expriment

aussi la volonté de retrouver, de
recréer ou de conserver une territorialité
harmonieuse en recourant à un processus
de reterritorialisation.

Les communautés autochtones ressentent

une impuissance face à la politique
d'assimilation déployée à leur encontre.
Au niveau social, on peut relever des
relations asymétriques entre gouvernements

autochtones et fédéral, ainsi que
l'ingérence de ce dernier dans le système
politique et éducatif des communautés.
Enfin, il faut considérer la dépendance
économique des sociétés amérindiennes
vis-à-vis du gouvernement fédéral (subsistance,

exploitation des terres, développement

économique, etc.).
Julian Burger (1990: 122) affirme que

«la terre est le noyau physique et spirituel
autour duquel s'articulent les communautés.

Quand les peuples autochtones perdent
leur terre, ils perdent leurs langues, leurs
systèmes sociaux et politiques complexes,
et leurs connaissances [...]. Séparer les

peuples autochtones d'avec leur terre peut
être comparé à un génocide au ralenti».

Le rejet de la tradition, la confusion à

son égard et l'éloignement d'une spiritualité
territorialisante créent, entre autres,

des problèmes identitaires.
Si l'on admet que l'identité est le territoire

plus autre chose et que le désir de
lieu se manifeste chez l'homme frustré par
la déterritorialisation, il est tout à fait justifié

de parler d'une quête d'identité pour les

peuples privés de tout ou partie de leur
territoire originel. Le territoire ne peut être
mémoire que dans la mesure où les faits,
les événements dont il a été la scène acquièrent

un sens pour ceux qui l'habitent
aujourd'hui (Vieille in Bailly 1997: 122).
L'absence de sens du lieu (placelessness),
antithèse de l'identité humaine, doit être
considérée comme une entrave, à long
terme, au bien-être des hommes (Bailly
1995:168).

Aux problèmes que sont la perte ou la
réduction du territoire originel et sa
dépossession, la violation et l'exploitation des
lieux sacrés, s'ajoutent l'absence d'accès

aux ressources naturelles, soit inexistantes,
soit placées désormais sous contrôle externe,

ainsi que l'abandon - plus ou moins
forcé - des modes traditionnels de subsistance.

TSAI1TSA 2.1997



DOSSieR 51

Tout cela crée, dans la plupart des cas,
une fragmentation de la territorialité et un
vécu pénible.

Au niveau social, le chômage, la
pauvreté, la détresse, l'alcoolisme, la violence
conjugale perturbent les relations familiales
et communautaires. Les codes et les lois
de la société eurogène ont, dans bien des

cas, remplacé les rituels traditionnels dans
les relations qu'entretient l'individu avec le

territoire et la communauté.

Reterritorialisation
Afin d'assurer tant la symétrie de

l'ensemble de leurs relations internes - et
externes, si possible - qu'un assemblage
homogène des composantes modernes et
traditionnelles de leur territorialité, les
sociétés amérindiennes - et les individus
qui les composent - réexaminent leurs
traditions à la lumière de leurs besoins

spirituels, psychologiques, sociaux,
politiques, économiques et écologiques.
On peut remarquer que, dans les pays qui
ont eu à subir la présence colonialiste et

qui souvent ne possèdent pas une histoire
écrite mais surtout des traditions orales,
le sacré profondément ancré dans les
consciences est souvent la seule base
informationnelle sur laquelle il est possible de
construire une opposition cohérente
(Raffestin 1980).

Ce réexamen des traditions peut apporter,

outre fierté et dignité, des ressources
utiles à la reterritorialisation, voire à la
création de nouvelles territorialités composées

d'éléments modernes et traditionnels
consciemment choisis. Selon Doris Bossum,
Cree et Ilnut du Québec, les jeunes sont
particulièrement concernés puisqu'ils «sont
en train de relever deux défis: pouvoir
s'adapter dans la société où l'on vit
quotidiennement et retrouver leur identité»
(Gerber et Rùegsegger 1994: 31).

A Sinte Gleska (réserve de Rosebud,
Dakota du Sud), l'une des premières
universités amérindiennes reconnues par
les Etats-Unis, les professeurs lakota utili¬

sent le symbole du kapemni (voir supra)
pour enseigner les mathématiques et la
géométrie. Ils démontrent la pertinence
culturelle d'un élément de la tradition tout
en sauvegardant l'histoire orale et les
langues autochtones, souvent à l'aide de

moyens techniques modernes (vidéos,
enregistreurs, etc.).

Au niveau économique, la
reterritorialisation peut s'effectuer par l'adoption
d'un mode de production différent de la
tradition - agriculture, élevage ou jardinage

- dans le but de mettre un terme à la

dépendance alimentaire vis-à-vis du
gouvernement fédéral. Certaines nations
qui en ont la possibilité légale rachètent
leurs terres pour renforcer le support
foncier de leur réserve. D'autres tentent
de contrer un développement économique
contrôlé par les multinationales et leur
cortège d'industries polluantes, de déchet-

teries, etc., en explorant des voies de
développement «durable». Marcel Boivin
explique qu'«avec une population atika-
mekw décuplée sur un territoire fort
amoindri, il est impossible de survivre
selon un mode de vie traditionnel. Le
devoir de créer plusieurs modes de subsistance

est bien là et le développement
économique est inéluctable. Il faut donc
utiliser une gestion intégrée des ressources

pour partager un même territoire entre les
différents acteurs qui ont des finalités et
des stratégies propres. Une cohabitation
des traditions et des occupations modernes
est nécessaire» (Gerber et Rùegsegger 1994:

109).
La dimension politique d'un tel

développement est évidente. «Une fois que tu as

dit les méfaits de la colonisation, des
réserves, les dommages aux cultures
amérindiennes [...] il reste une autre page
à écrire. Pour préserver une culture il faut
un territoire valable en taille. Il est
problématique pour les Indiens de parler de

propriété de la terre. On appartient au
territoire, on en est responsable. Il faut penser à

ceux qui vont venir - les générations
futures», affirme encore Marcel Boivin
(Gerber et Rùegsegger 1994:122.

TSAIT TSA 2.1997



52 DOSSI0R

Les revendications territoriales visent
à rendre symétriques les relations de pouvoir

et à briser la dépendance annihilante
des sociétés amérindiennes envers la
société eurogène. Du point de vue de cette
dernière, l'enjeu est clair: c'est le maintien
de la souveraineté complète de l'Etat sur
tout le territoire national et ce qu'il
renferme, les ressources du sous-sol étant de

toute manière, dans toute législation
nationale, la propriété de l'Etat. En réaction,

le caractère apparemment démesuré
de certaines revendications des peuples
autochtones est proportionnel au refus
des Etats d'admettre le rapport historique
que les peuples autochtones ont à la terre,
ainsi que leur droit de réclamer pour eux
une forme d'identité collective (Schulte-
Tenckhoff 1997).

Comme le rappellent José Uranavi et
Petuuche Gilbert, la préservation de la vie
et de la culture de leurs peuples est
indissolublement liée à leurs terres et à leurs
ressources naturelles:

«Nous, les peuples indigènes, pensons
et planifions en terme de territoire, pas en
terme de parcelle individuelle; de cette
manière, nous assurons à la communauté
un accès aux diverses ressources de la forêt
(bois, terres agricoles, chasse et pêche).»

«Quelques-unes des personnes âgées
aiment à dire que nous étions ici les
premiers et qu'il y a une responsabilité qui
découle du fait d'être le premier. Nous
sommes vraiment d'en dessous de la terre,
nous sommes une partie de la terre. Et c'est
de ce genre de droit à la terre dont nous
parlons. [...] Pendant des dizaines de
milliers d'années notre peuple a vécu et

péri sur cette terre. Et nous sommes obligés
de protéger tous ces gens, de protéger leurs
anciennes demeures et leurs sanctuaires
secrets ainsi que leur lieu d'enterrement. La
raison pour laquelle je suis assis ici aujourd'hui,

est qu'ils ont fait quelque chose il y a

dix mille ans, afin que je sois là aujourd'hui»

(Gerber et Rûegsegger 1994:132).
La récupération des sites sacrés, ou leur

préservation face au développement
économique, s'inscrit naturellement dans ce

processus de revendications territoriales.
Le cas des Black Hills, montagnes

sacrées situées au centre du territoire
traditionnel de la Great Sioux Nation, est
intéressant à relever, car il fait l'objet de
revendications basées non seulement sur
des traités conclus avec le gouvernement
fédéral américain mais également sur une
validation scientifique, elle-même explicitée

par la tradition. Leland Little Dog,
un Lakota, raconte que son peuple pratiquait

autrefois l'astronomie à l'œil nu et

qu'il avait observé et nommé de
nombreuses constellations. «Certaines
étoiles ou groupes d'étoiles correspondent
à des sites terrestres sacrés connus de nous
encore aujourd'hui; lorsque le soleil entre
dans une certaine constellation, des
représentants de notre peuple entament les
cérémonies correspondantes. Ces pratiques
et ces connaissances nous ont été transmises

par les anciens. Nous avons aussi
retrouvé une vieille carte des étoiles bien
conservée. Ainsi, par de simples calculs
astronomiques, nous pouvons prouver à

la science moderne que nous étions déjà
sur ces terres, autour des Black Hills, il y a

trois, voire quatre mille ans. Les théories
américaines d'une migration de notre
peuple depuis l'Est du pays il y a seulement

deux siècles, sont remises en
question» (Gerber 1993:16).

Une autre démarche s'inscrit dans ce

processus de revendication, à savoir la
récupération d'objets sacrés et des restes
humains détenus par des scientifiques, des
musées et des collectionneurs. En 1990, le

Congrès américain a adopté une loi sur la

protection et le rapatriement des sépultures

amérindiennes (NAGPRA, Native
American Grave Protection and Repatriation
Act). Celle-ci vise un double objectif: le

rapatriement des restes humains et des
biens culturels à signification religieuse
ainsi que la protection des sépultures
actuelles.

TSAUTSA 2.1997



DOSSIGR 53

Perspectives
La presentation des territorialités

eurogène et autochtones3 et l'analyse des

processus de déterritorialisation et de reter-
ritorialisation ont permis de relever des

similitudes dans les situations de crise ainsi

que dans la recherche d'informations
régulatrices. Bien que les crises n'aient pas
la même origine de part et d'autre - elle est

exogène pour les peuples autochtones et

endogène pour la société eurogène -,
l'asymétrie du pouvoir entre les pôles a porté
les effets déterritorialisants de l'eurogé-
néité sur l'autochtonie.

Dans les deux cas, la recherche
d'informations régulatrices se développe dans la
même dimension, la verticalité, mais leurs
référentiels sont différents: la tradition pour
l'autochtonie, et le mode de penser pour
l'eurogénéité.

Pour ce qui est de l'horizontalité de

cette recherche, il nous semble
indispensable d'examiner les modalités des

échanges interculturels. Depuis les
premiers contacts jusqu'à nos jours, ces
échanges ont davantage ressemblé à des

pillages qu'à des relations symétriques
librement consenties: «les peuples autochtones

sont surtout concernés par deux
problèmes, à savoir les empiétements sur
leurs sites sacrés et le vol de restes humains
et de biens culturels ou religieux, et
l'appropriation de leur flore et faune et de

leur savoir traditionnel par des grandes
compagnies, notamment pharmaceutiques»

(Schulte-Tenckhoff 1997: 119).
Moins tangible, mais s'inscrivant dans la
même logique, l'exploitation de la
philosophie autochtone: «C'est cette vision
native envers l'environnement surtout qui
est en cause. Le reste du monde, les non-
Indiens, sont vraiment en train de se servir,
d'utiliser cette pensée, spiritualité, ou
idéologie, philosophie autochtone, pour
essayer de sauver l'humanité» (Gerber et

Rûegsegger 1994:127).
Bien que l'on puisse relever des

informations régulatrices communes à tous les

peuples autochtones, il ne faut pas omettre
qu'elles sont intrinsèquement liées à un

territoire et une forme d'organisation sociale

particuliers. Une constatation s'impose
donc: «La terre en Suisse n'est pas la terre
du Sud Dakota. Alors il y a un danger,
parfois, d'essayer de prendre cela, et de le

placer ailleurs. [...] Parce que les racines
des non-Indiens sont dans des terres
différentes, ils diraient qu'il est très difficile,
pas forcément impossible, mais très difficile
de suivre la spiritualité indienne, quelle
que soit la tribu que vous considérez. [...]
Egalement parce que les Indiens ne croient

pas à la linéarité du temps. C'est un temps
circulaire, ainsi c'est votre ancêtre que vous
entraînez en même temps que vous-même.

[...] Ainsi, je ne suis pas certaine que la

religion, la spiritualité elle-même puisse
être un point salvateur pour d'autres pays,
ou même dans notre pays qui connaît une
crise de l'environnement» (Gerber et
Rûegsegger 1994:128).
Malgré cette mise en garde, les informations

régulatrices suivantes ont été et sont
encore reprises par les Eurogènes, qu'ils
soient scientifiques, philosophes, commerçants,

publicitaires ou encore politiciens:
- la conscience de l'interdépendance de

tous les éléments de l'univers;
- une vision non linéaire et généralement
cyclique du temps;
- la croyance en l'existence de pouvoirs
invisibles, ce que certains peuples appellent
le «grand mystère»;
- l'idée que le monde naturel et l'ensemble
de ses éléments sont vivants et sacrés;

- l'attachement de l'individu à son
territoire;

- la responsabilité de l'homme de maintenir
un équilibre entre les différentes formes
de la vie.

Un exemple de cette appropriation: «En

se considérant comme le centre de l'Univers,

le point de départ au milieu du cercle,
l'homme matérialise ses rêves d'immortalité.

Mais pour accéder à ce monde d'eaux
jaillissantes dans des jardins de cocagne, il
lui faudra faire un long voyage: de la
périphérie où il est ostracisé, vers la croix
au centre du cercle, où s'unifieront les
contraires, où se résoudront les tensions.»
(Tuan in Bailly 1995:169)

3 Les territorialités
amérindiennes sont plurielles
parce que il est important
de relever que ces cultures
diffèrent les unes des
autres, tant par leur
religion, leur structure
sociale, que par leur
économie.
Elles s'opposent ainsi à la
territorialité eurogène,
source et fruit d'unification

et de réduction des
différences culturelles au
sein de l'eurogénéité.

TSArtTSA 2.1997



54 DOSSieR

Certaines correspondances et similitudes

entre les philosophies autochtones
et occidentales sont éloquentes. Ainsi, la

présence du concept d'interdépendance
dans le structuralisme, le systémisme,
l'approche relationnelle, la considération
des différentes dimensions de la relation,
etc., devraient amener le chercheur à

s'interroger sur les mécanismes de la
construction des paradigmes scientifiques.
A une époque où la tendance est à la pluri-
disciplinarité et à la réflexion épistémolo-
gique, il paraît fondamental d'expliciter
ses sources.

En tant que chercheurs, nous sommes
convaincus que l'autochtonie a influencé
l'eurogénéité davantage que cette dernière
ne veut le reconnaître. Si l'idée de la
démocratie représentative, par exemple, a

réussi sa transposition de l'Haudenosaunee
(Confédération iroquoise) à la constitution
des Etats-Unis, les concepts susmentionnés

ont aussi conquis les esprits eurogènes.
Ces récupérations sont et ont été réalisées
alors que le discours politique et idéologique

dominant s'efforce de perpétuer un
rapport inégal avec l'autochtonie. Rémi
Savard qualifie l'attitude eurogène de
«surdité culturelle» et l'impute à ce qu'il
appelle «le syndrome National-Geographic-
Magazine». Selon lui, une très respectable
curiosité muséographique s'interpose entre
les porte-parole autochtones et eurogènes,
à la manière d'un écran ne laissant filtrer
qu'une information ethnographique, au
détriment du contenu essentiellement
politique des revendications autochtones
(Savard 1981).

La problématique des sites sacrés et de
la liberté religieuse révèle également cette
univocité de l'interprétation eurogène des

concepts fondamentaux que sont notamment

la spiritualité et la sacralité du
territoire.

Conscients du fait qu'il n'y a pas de
mutation géographique (en l'occurrence,
une reconnaissance de leurs droits territoriaux)

sans mutation culturelle et sociale,
les Autochtones tentent d'établir le dialogue

avec la société eurogène. Pour eux, la
finalité de ce dialogue réside, au-delà d'une

meilleure compréhension mutuelle, dans la
reconnaissance de leur droit à l'autodéfinition.

Ainsi, au lieu de demeurer enfermés
dans des représentations stéréotypées, ou
de voir leurs revendications éconduites
sous prétexte de leur assimilation définitive
à la société dominante, les Autochtones
souhaitent que leur adaptation à de
nouvelles conditions soit perçue, non comme
une perte d'identité servant à justifier l'érosion

graduelle du statut spécial de leurs
communautés, mais comme un signe de
créativité culturelle (Schulte-Tenckhoff
1997).

«Ce que nous voulons est simplement
du respect mutuel, si vous nous laissez
être, si vous nous laissez accomplir nos
coutumes religieuses et nos valeurs
spirituelles, nous allons faire notre part pour
sauver le monde» (Petuuche Gilbert, in
Gerber et Rùegsegger 1994:135).

Le dialogue reste à construire. Pour
qu'il soit pertinent, réciproque,
complémentaire, il nécessite un code de
communication, une éthique et une finalité
identique pour chaque partie: la construction

de territorialités respectueuses de
l'humain.

TSAFITSA 2.1997



DOSSieR 55

Bibliographie
Bailly Antoine S., Ferras Robert
1997. Eléments d'épistémologie de la géogra¬

phie. Paris: A. Colin, Masson.
Bailly Antoine (dir.)
1995. Les concepts de la géographie humai¬

ne. Paris: Masson.
Brunet Roger
1990. Le territoire dans les turbulences.

Montpellier: RECLUS.
Burger Julian
1990. The Gaia Atlas of First Peoples.

London: Gaia Books.
Brown Joseph Epes
1990. L'héritage spirituel des Indiens

d'Amérique. [Paris:] Le Mail.
Gerber Nathalie
1993. «Le Lakota s'apprend à l'école».

Le Courrier (Genève), 7 août 1993,

p. 16.

Gerber Nathalie, Rüegsegger Gilles
1994. Territorialités eurogène et amérin¬

diennes: interdépendances, ou des

vertus de l'échange culturel
symétrique dans la recherche
d'informations régulatrices en vue d'une
reterritorialisation de notre société.

Université de Genève, Département

de géographie [mémoire de
licence inédit].

1995. «Dualité et gémellité dans la
culture lakota», in: Claude Savary
et Christophe Gros (éds), Des

jumeaux et des autres, p. 237-258.
Genève: Musée d'ethnographie

Raffestin Claude
1980. Pour une géographie du pouvoir.

Paris: Librairies techniques.
1982. «Tradition, modernité, territoria¬

lité». Cahiers de géographie du

Québec (Montréal) 26:186-200
1992. Et si la crise de l'environnement était

d'abord la conséquence de notre mode

de pensée? Conférence d'un cycle
sur environnement et développement,

Université de Genève.
Savard Rémi
1981. Le sol américain: propriété privée ou

terre-mère. Montréal: L'Hexagone.
Schulte-Tenckhoff Isabelle
1997. La question des peuples autochtones.

Bruxelles: Bruylant.

Abstract
Human geography and the

indigenous question: the association

may surprise at first, for the

discipline of geography has only
recently started to concern itself
with Indigenous Peoples. This
applies in particular to postmodern
geography analyzing the repercussions

of the crisis of Western society
on the environment - both social
and physical - and experimenting
with new approaches to these complex

realities. This article focuses

on the conceptual links between
«territory» and «territoriality» and
examines their significance for both
Indigenous and non-Indigenous
Peoples. It argues that the notion of
territoriality leads to a better
understanding of the complex web of
political, legal, economic, social and
cultural relations that constitute
indigenous societies and connect
them to their wider context.

Auteurs
Nathalie Gerber, née en 1967, est

journaliste et auteure de divers
articles de presse quotidienne sur
les peuples autochtones. Gilles
Rüegsegger, né en 1969, travaille
actuellement comme animateur
socioculturel dans un centre de
loisirs et de rencontres pour adolescents,

à Genève. Tous deux licenciés

en géographie de l'Université
de Genève, ils sont les auteurs d'un
mémoire de licence commun,
Territorialités eurogène et amérindiennes:

interdépendances, ou des vertus de

l'échange culturel symétrique dans la

recherche d'informations régulatrices
en vue d'une reterritorialisation de

notre société, soutenu en 1994, et
d'un article sur «Dualité et gémellité

dans la culture lakota», paru dans
Des jumeaux et des autres (1995).

Fête mexicaine, San Diego, Mexique -1996
© Cédric WIDMER/Strates

TSA1TTSA 2.1997


	Territorialités autochtones : l'apport de la géographie

