Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Territorialités autochtones : I'apport de la géographie
Autor: Gerber, Nathalie / RUegsegger, Gilles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

42 DOSSIER

Territorialités
autochtones: I'apport
de la géographie

Nathalie Gerber, Gilles Ruiegsegger

Autochtone: «Qui est issu du sol méme
ou il habite, qui est censé n'y étre pas venu
par immigration», telle est la définition du
Petit Robert. Lorsqu’on aborde la question
fondamentale de la définition de la notion
de «peuples autochtones», la référence au
sol, a la terre, au territoire est incontour-
nable. Sur la scene internationale comme
au niveau national, les peuples autoch-
tones défendent une conception spécifique
de la terre et de I’environnement en
général, que nous développerons dans cet
essai sous l'angle géographique du systéeme
conceptuel de territorialité.

La conception autochtone de la terre
ne fait pas l'unanimité. En effet, elle a
donné lieu, des les débuts de I'expansion
eurogenel, a des théories sur l'usage pré-
tendument inadéquat que les Autochtones?
font de leurs terres. Servant a justifier
I’annexion de ces derniéres, ce discours se
fonde sur I'idée que les Autochtones entre-
tiennent un rapport de nature sentimen-
tale au territoire, fonciérement différent du
rapport proprement utilitariste que valori-

TSANTSA 2.1997

se la société eurogene. Se jugeant mieux
placés sur 1'échelle de 1'évolution des so-
ciétés, les Eurogenes qualifient la vision
autochtone du monde de réverie bucolique,
sans doute émouvante, mais néanmoins
dépourvue de pertinence et de sens pra-
tique (Schulte-Tenckhoff 1997; Savard
1981).

L'économisme et le rationalisme occul-
tent les autres niveaux de la relation des
peuples autochtones a la terre: dimensions
affective, spirituelle, sociale, identitaire,
historique, culturelle, écologique, politique,
qui sont sous-jacentes aux discours et
pratiques des Autochtones.

Leur attachement a la terre met en scéne
des relations matérielles et spirituelles de
nature plus complexe que le sentimenta-
lisme et la réverie invoqués par les
Eurogenes. Qu'ils utilisent les mots anglais
earth et land ou le frangais «terre» et «terri-
toire», les porte-parole autochtones ont la
volonté de faire reconnaitre 'unité vitale
d’un peuple et de son territoire, comme
l'illustre la Charte des peuples autochtones

1 Le terme eurogéne est
un néologisme, dont la
signification est «d’origi-
ne européenne». Ce terme
nous semble pertinent
dans son opposition a
autochtone (étymologi-
quement: de cette méme
région, de cette terre, voire
natif). Le terme d’alloch-
tone (signifiant «d’une
autre région, terre»),
n’impliquant pas de préci-
sion sur I'origine, pourrait
également étre utilisé
pour qualifier les popula-
tions non-autochtones des
Amériques, d’Afrique ou
d’Australie. Nous préfé-
TONS «eurogene» au terme
«occidental», car ce
dernier se référe a une
réalité idéologique ethno-
centrique — le découpage
du monde en quartier,
avec Jérusalem pour
centre, remonte au Moyen
Age. De plus cette notion
est délicate, car de nos
jours 'occidentalité signi-
fie davantage un haut



et tribaux des foréts tropicales, adoptée en
1992 a Penang (Malaisie) (cf. notamment
article 4). Or, les Autochtones privilégient
eux-mémes le terme de «territoire», qui a
été repris dans le projet de Déclaration des
Nations Unies sur les droits des peuples
autochtones tel qu’adopté par un groupe
de travail de 'ONU en 1993. A l'article 26
de ce projet, par exemple, ce terme se réfere
a I'environnement global et a sa gouver-
nance; mais il ne rencontre pas 1’approba-
tion des Etats, pour des raisons politiques
et idéologiques faciles a deviner: crainte
de revendications territoriales et de vellé-
ités sécessionnistes notamment.

Territoire

Dans le contexte des sciences sociales en
général et de la géographie humaine en
particulier, le terme de «territoire» repré-
sente un concept central qui integre des
données spatiales et sociales susceptibles
de mettre en évidence les relations des
étres humains avec leur environnement.

En effet, I’action des individus et des
sociétés se grave sur I'espace et produit
«du territoire» a travers une impression,
des signes, des traces (Bailly 1995). Le terri-
toire est donc une ceuvre humaine, un
espace approprié, base de I'existence socia-
le (Brunet 1990); un espace informé, qui
réunit 'ensemble des éléments physiques
et biologiques formant 1'écosysteme de
I’étre humain, ainsi que 1’ensemble des
constructions symboliques et matérielles
qu'une culture attribue a cette entité.

Certains géographes préferent parler
d’«espace géographique» pour formaliser
un «espace terrestre réel et concret, qui est
donné, produit, vécu et percu». Mais pour
eux aussi, il faut considérer toutes les
dimensions de ’homme dans la construc-
tion de cet espace: I'économique, le social,
mais aussi le culturel, le politique et 1'idéo-
logique (Bailly 1995: 45).

C’est ce concept de territoire qui
prévaudra ici, lors méme que I'on admet
qu’au concept d’espace correspond une

vision exocentrée, tandis que le territoire
évoque des systémes de lieux et de dis-
tances imaginés et organisés selon un
référentiel égocentré. Ce choix fait référen-
ce a la position épistémologique du
chercheur — étre pensant qui ne peut faire
fi de sa subjectivité.

Le concept de territoire a évolué de
concert avec son contexte scientifique et
intellectuel, fortement bousculé et traversé
de remises en cause au cours de la seconde
moitié du XXe siecle. Une approche his-
torique et épistémologique semble ici
nécessaire pour définir une «nouvelle géo-
graphie», que certains appellent «géogra-
phie post-moderne», perspective dans
laquelle s’inscrit également cet essai.

Géographie

La nouvelle géographie se met en place
entre 1950 et 1980. Elle a pour objectif de
dépasser le déterminisme, I’environne-
mentalisme, le possibilisme et le caractere
idiographique des études de géographie
classique, en travaillant dans une perspec-
tive résolument nomothétique.

D’une géographie définie comme
«description de la surface de la terre et de
ses habitants», elle devient «science des
interactions spatiales reposant sur I'usage
des échelles, des réseaux, des modeles, des
stratégies», véritable «étude des rapports
entre une société et les espaces qu’elle
produit» (Ferras in Bailly 1997: 38). Plu-
sieurs courants ont participé au dévelop-
pement de cette nouvelle discipline
scientifique: la géographie critique ou
radicale, la géographie des représentations
ou encore la géographie humaniste.

En parlant de géographie critique, c’est
a une démarche, a un point de vue, plutot
qu’a un champ de la connaissance, qu’il
faut penser. Cette approche s’articule sur
des concepts marxiens, en réfléchissant
notamment aux dimensions spatiales du
pouvoir dans les relations entre classes
sociales. La géographie radicale propose
un modele de rechange aux tendances

DOSSIER 43

niveau de développement
économique associé a un
systeme politique dit
démocratique qu’une
identification géogra-
phique. Le terme euroge-
ne a l’avantage d’étre
étymologiquement plus
objectif, car il qualifie une
origine européenne.

2 L’emploi d’une majus-
cule est le choix des
auteurs (n.d.L.r.)

TSATITSA 2.1997



44 DOSSICR

géopolitiques d’un contexte politique
marqué par l'impérialisme et le totalitaris-
me (Bailly 1995).

La géographie des représentations
spatiales, quant a elle, est issue d’une
réflexion épistémologique particuliere.
Perméable aux concepts et théories de
toutes les sciences sociales, elle a large-
ment contribué au renouvellement et a
I'élargissement du champ de la discipline.
Sa problématique consiste a intégrer les
représentations spatiales portées par les
individus et les sociétés dans 1’analyse et
la compréhension des pratiques de I'espa-
ce. Elle attache une grande importance au
processus de représentation qui permet
d’évoquer mentalement les objets spatiaux,
méme s’ils ne sont pas directement per-
ceptibles. Toutefois, son objectif est de
connaitre le role que les représentations
jouent dans les pratiques spatiales et dans
I'organisation de I'espace. La pertinence
de cette approche géographique réside
dans l'intérét qu’elle porte au sens des
lieux, qui permet de comprendre les terri-
toires de vie et d’expliquer leurs aptitudes
au développement (Bailly 1995).

Pour ce qui est de la géographie huma-
niste, elle trouve ses fondements dans
la phénoménologie et I'existentialisme.
Elle ne se contente pas d’étudier 'homme
qui raisonne mais aussi celui qui éprouve
des sentiments, qui réfléchit, qui crée...
Toute division rigide entre le monde ob-
jectif — extérieur — et le monde subjectif
— intérieur — est rejetée puisque «le monde
trouve sa cohérence dans nos concepts
organisateurs et qu’il constitue une exten-
sion de notre connaissance, il ne peut y
avoir de séparation entre faits et valeurs»
(Bailly 1995: 166).

Enfin, I’approche systématique en
géographie démontre une forte influence
du structuralisme. Comme pour les autres
sciences sociales, il s’agit d’une «tendance
de la pensée contemporaine a éclairer
toutes les formes de la culture humaine a
partir du concept de structure tel que le
pratiquent les logiciens ou les linguistes».
Ce concept de structure désigne actuelle-
ment en géographie «un tout formé de

TSATITSA 2.1997

phénomenes solidaires, par opposition a
une simple combinaison d’éléments, de
fagon telle qu’ils dépendent les uns des
autres». De nombreux géographes vont
donc se tourner vers l'identification de
structures spatiales (Bailly 1995: 103, 146).

Actuellement, la plupart des courants
qui constituent la géographie post-moder-
ne convergent dans leur adhésion a I'idéal
qui accepte la subjectivité de la connais-
sance et le rdle du hasard dans les proces-
sus spatiaux. Ils rejettent ainsi 1'idéal
causaliste — qui veut que tout soit mesu-
rable et prévisible — et y opposent le proba-
bilisme, c’est-a-dire 'impossibilité de tout
prévoir, sinon en termes de probabilités.
Au précepte d’évidence - soit la certitude
indépendante du descripteur —, ils substi-
tuent celui de la subjectivité des représen-
tations. Au réductionnisme, ils opposent
la complexité: plus 1'échelle étudiée est
fine, plus I'analyse de 'espace sera diffici-
le. Enfin, avec le pluralisme idéologique
des approches, donc I'acceptation des valo-
risations culturelles et sociales, ils prennent
le contre-pied du précepte d’exhaustivité
(certitude de ne rien omettre).

Avec ces quatre préceptes, la géogra-
phie accepte d’intégrer les mécanismes de
la connaissance humaine et la subjectivité
des pratiques sociales.

La géographie post-moderne remet en
cause les effets pervers d"une géographie
sociale qui évacuait trop souvent l'individu
ou le reléguait au statut de simple élément
du systeme. Elle questionne également la
croissance, cette accumulation élargie
congue comme seul moteur possible du
développement social. Cette critique rap-
pelle qu’en éliminant I'espace, on ignore les
pesanteurs matérielles, les difficultés de la
communication, ainsi que le poids des
réves et de la pensée de l'ailleurs que
I’homme traine toujours avec lui comme le
remede a ses angoisses et a ses limitations
(Bailly 1995).

Ancrés dans la géographie post-moder-
ne, les concepts de «territoire», tel que nous
I'avons vu précédemment, et de «territo-
rialité» sont particulierement pertinents
pour l'approche de la question autochtone.



Territorialité

La territorialité peut étre définie comme
la structure de I’ensemble des relations
individu-société-territoire dans un cadre
spatio-temporel donné.

Une démarche particuliére est issue des
divers apports de la géographie post-

Dans ce systeme, I'individu est la
personne, I'étre humain dans sa singulari-
té et dans son originalité d’étre pensant,
responsable et social. Il est le maillon
indivisible de la société. La société est une
structure humaine porteuse de culture et
constituée par des individus socialisés (ou
personnes) et par des groupes sociaux dans
leurs multiples interactions, leurs dimen-
sions, leurs structures. Le cadre spatio-
temporel se situe dans le domaine des
représentations et constitue un référentiel
exocentré, une convention scientifique.

moderne: 'approche relationnelle. En effet,
si I’objet d’étude du géographe est un
«systéme de relations a I'espace», ce syste-
me doit étre construit. Les relations sont
déchiffrables, bien qu’elles ne soient pas, au
sens strict du terme, visibles.

Il est possible de modéliser la territo-
rialité de la maniere suivante:

itoire

Territorialité

ensemble des relations

Selon Claude Raffestin, on peut dire
que la territorialité est «l’ensemble des
relations a 1’Autre: “I’Autre”, c’est-a-dire
tout cet extérieur (ce qui n’est pas moi, ce
qui nest pas nous) physique et humain,
tout cet extérieur organique et inorga-
nique» (Raffestin 1982: 186).

L’assise spatio-temporelle et culturelle
de l'expérience ordinaire, la quotidienneté,
ne peut étre saisie que par une prise de
conscience des processus permettant d’en
relever les structures et les significations. La
territorialité est «la dimension latente de la

DOSSIER 45

TSAITSA 2.1997



46 DOSSIER

quotidienneté, sa structure relationnelle,
pas ou peu percue. Alors que la quotidien-
neté est une concaténation, la territorialité
est un réseau; la quotidienneté est concre-
te, la territorialité est abstraite, car tissée de
relations qu’on appréhende mal et diffici-
lement» (Raffestin 1982: 186).

Méme si la complexité des relations
rend difficile cette problématique, il est
nécessaire de définir la relation. A partir
de la théorie de I'échange de marchandise
de Karl Marx, on constate que cet échange
est «indéfiniment répété et reproduit dans
toutes les manifestations de la vie quoti-
dienne. Mais la relation n’est pas seule-
ment présente dans l'échange matériel, elle
est coextensive et co-fondatrice de tout
rapport social» (Raffestin 1980: 26). Elle est
réciproque, dynamique et souvent multi-
latérale. En bref, la relation est tout ce qui,
dans l'activité d'un étre vivant, implique
une interdépendance, une interaction.

Toute relation est constituée de plu-
sieurs éléments: «Les acteurs, la politique
des acteurs ou l'ensemble de leurs inten-
tions, c’est-a-dire leurs finalités, la stratégie
des acteurs pour parvenir a leurs fins, les
médiats de la relation, les divers codes
utilisés et les composantes spatiales et
temporelles de la relation» (Raffestin 1980:
32). De plus, toute relation contient simul-
tanément de 1'énergie et de l'information.
Par exemple, la communication verbale
n’est pas purement informationnelle car
elle mobilise de I'énergie pour avoir lieu.
De méme, une ressource naturelle n’est
pas seulement formée d’énergie, elle est
également informationnelle, puisque c’est
I’'homme qui définit ses propriétés.

Afin de rendre plus intelligible la
complexité de ces relations, trois niveaux
peuvent étre dégagés: psychosocial, social
et économique. Le niveau psychosocial
ressort du domaine des mentalités, des
représentations; il met en scene les valeurs,
les mythes, le symbolisme, les cosmolo-
gies, les visions du monde, les religions,
la spiritualité dans son acception la plus
large, bref les processus cognitifs qui
médiatisent la relation que les hommes
entretiennent avec leur territoire. Le niveau

TSAINTSA 2.1997

social concerne les normes, les lois, tous
les comportements et les coutumes qui
unissent des hommes en une société et qui
en fixent les regles du jeu. Le niveau écono-
mique, enfin, comprend les échanges
marchands, l'utilisation et la gestion des
ressources, le mode de production, la circu-
lation des biens et de I'argent.

Ces différents niveaux sont eux-mémes
en relation. Par exemple, les ressources
naturelles jouent un réle au niveau écono-
mique mais elles sont déterminées par la
conception de I'environnement qui releve
du niveau psychosocial.

L’approche relationnelle considere
également l'aspect politique de la relation.
Le pouvoir est inhérent a toute relation
par le simple fait que chaque acteur a une
intention et peut mettre en place une straté-
gie, soit une «combinaison d’'une série
d’éléments a engager pour parvenir a
atteindre un objectif» (Raffestin 1980: 45).
Des lors, il peut étre défini comme n’étant
«ni une catégorie spatiale ni une catégorie
temporelle, mais [...] présent dans toute
“production” qui prend appui dans I'espa-
ce et dans le temps» (Raffestin 1980: 36). Sa
manifestation dans la relation est souvent
révélatrice d'une asymétrie, qui se concré-
tise par la croissance d’une structure au
détriment d’une autre, voire par la destruc-
tion d"une structure par une autre. A l'in-
verse, une relation parfaitement symétrique
se réalise lorsque les pouvoirs qui se font
face sont eux-mémes dans un rapport
d’équivalence; la symétrie est garante de la
différence ou du pluralisme.

Le pouvoir agit sur la relation a travers
les médiateurs (ou médiats), qui sont les
moyens stratégiques utilisés par les acteurs
pour exercer leur contrdle sur un sujet ou
un objet. Les représentations, les outils-
instruments, le langage, le travail et 1’écri-
ture sont quelques-uns des trés nombreux
médiats de la relation.

Cette problématique relationnelle a été
élaborée avec le souci d’analyser 1'origine
et les causes de la crise écologique (au sens
large) que connait la société eurogene. Elle
favorise une interrogation de type éthique,
puisqu’elle se situe dans un cadre théo-



rique qui s’approche au maximum de la
réalité.

A l'aide d'une démarche épistémolo-
gique, il est possible de faire porter la
responsabilité de cette crise au mode de
penser occidental. Celui-ci s’est construit
sur deux dichotomies, celle entre mythos et
logos, puis celle entre pratiques et connais-
sances, qui ont généré a leur tour une
conception originale de la territorialité.
Trois ferments découlent des dissociations
susmentionnées: une science, une techno-
logie et une économie particulieres.

La dichotomie entre les pratiques et les
connaissances est considérée comme le
premier principe de la modernité. Toutes
les relations existant entre ’homme, la
société et le territoire comprenant de I'infor-
mation, il est possible de définir deux
sortes d'informations: I'information régula-
trice et 'information fonctionnelle.

Cette derniére «est constituée par tout
ce qui est mis en ceuvre pour produire
quelque chose, atteindre un objectif»
(Raffestin 1982: 190), sans se préoccuper
des conséquences des processus engagés
sur les éco- et bio-logiques. C’est grace au
privilége accordé a cette information que
I’économie, la science et la technologie ont
pu garantir la croissance de la société
occidentale.

L'information régulatrice, quant a elle,
contrdle les processus engagés dans la
production. Elle prend en considération le
long terme, a I'opposé de l'information
fonctionnelle qui évolue dans le court
terme.

Dans les sociétés qui se réclament de
la modernité, les objectifs visés le sont a
travers un référentiel imaginaire qui n’est
pas la quotidienneté-territorialité vécue,
mais une territorialité utopique, révée,
projetée dans le futur, qui devrait réaliser
les veeux de tous. En appliquant les
méthodes de l'extrapolation technique,
scientifique et sociologique, la société
eurogeéne est entrée dans la futurologie
active: le futur est devenu le référentiel.
Dans de telles conditions, le principe de
modernité déterritorialise, dans le sens o1
ses objectifs tiennent de moins en moins

compte du réseau des relations des bio-,
éco- et socio-logiques; malgré I'adaptation
bien connue de I’étre humain, celui-ci ne
peut pas étre modifié constamment. En ce
sens, la modernité pure fourmille de dan-
gers dans la mesure ot elle croit pouvoir se
libérer des contraintes que la société tradi-
tionnelle vivait comme des interdictions
absolues (Raffestin 1982).

La primauté de la production sur l'exis-
tence touche a toutes les relations que
I'individu entretient dans les référentiels
spatiaux et temporels. Espace et temps sont
découpés, déchirés — par la futurologie
active —, et apparaissent comme des pieces
de puzzle que 'on cherche en vain a
rassembler. Spectateur du monde, 'homme
a perdu son identité: «Il ne possede plus
cette culture immédiate que lui donnait le
contact avec une quotidienneté riche.
Culture immédiate qui était un premier
moyen d’identification» (Raffestin 1992).

En conclusion, la modernité a actualisé
I'information fonctionnelle et potentialisé
I'information régulatrice. Au référentiel
traditionnel, basé sur un va-et-vient conti-
nu entre quotidienneté et territorialité, qui
le rend complexe et imparfaitement connu,
mais néanmoins vécu, elle a substitué le
référentiel moderne, qui part de 'imagi-
naire vers un futur utopique et révé. Il faut,
pour définir cette évolution de la société
occidentale, parler d'un processus de déter-
ritorialisation.

L’analyse critique de la territorialité
eurogene s’accompagne de la recherche de
solutions pour combattre ce processus.
«Des phénomenes actuels postulent une
volonté d’identité a travers une quotidien-
neté-territorialité dont les référentiels ne
soient pas imaginaires. Par 1a méme ils
représentent une “demande”, confuse
peut-étre mais bien réelle, pour plus
d’information régulatrice» (Raffestin 1982:
196). 1l faut donc réaliser une nouvelle
«fission», c’est-a-dire dégager un second
principe de modernité, susceptible d’accor-
der une place a l'information régulatrice
qui incite a préserver I’Autre.

Ce second principe est encore latent car
la difficulté d’actualiser l'information

DOSSIER 47

TSANMTSA 2.1997



48 DOSSICR

régulatrice provient du fait que cette
derniere constitue un frein, un garde-fou a
un pouvoir qui s’appuie presque exclusi-
vement sur I'information fonctionnelle.

Les tentatives de dégager de I'informa-
tion régulatrice reterritorialisante se situent
dans deux dimensions. L'une est la verti-
calité, servant a la mise en question des
valeurs qui légitiment la modernité et son
systéme de pensée. Cette critique, on l'a
vu, a pour fondement une réflexion sur
les origines de ces valeurs. Une seconde
dimension, horizontale, constituée par un
intérét pour des cultures plus tradition-
nelles d’un ailleurs spatial ou temporel,
s’ajoute a la premiere, puisque «la perma-
nence de certaines sociétés traditionnelles
ne peut s’expliquer que par la présence
simultanée d’information fonctionnelle et
d’information régulatrice dans les proces-
sus qu’elles déclenchent pour satisfaire
leurs besoins» (Raffestin 1982: 190).

Lorsqu’on parle de sociétés tradition-
nelles, il faut garder a I'esprit que ni la
modernité, ni la tradition ne sont «pures».
ATaide du premier principe de modernite,
il est possible de reconnaitre les multiples
situations culturelles intermédiaires, plus
proches de la réalité actuelle. Celles-ci sont
le résultat de la combinaison de connais-
sances traditionnelles explicitées et de
pratiques nouvelles, ou encore la combi-
naison de connaissances modernes et de
pratiques traditionnelles.

Territorialités
autochtones

L’analyse des territorialités amérin-
diennes demanderait un long développe-
ment, dont on ne peut donner ici quun
bref résumé. Il se concentre sur I'analyse
des phénomenes de déterritorialisation et
de reterritorialisation des sociétés autoch-
tones en tenant compte du rapport entre
sociétés eurogene et autochtone.

La perception du territoire, la spiritua-
lité, le fonctionnement interne de la
communauté et les relations avec la socié-

TSAITSA 2.1997

té eurogene offrent quatre points d’ancrage
qui permettent d’esquisser les traits perti-
nents des territorialités amérindiennes.

Le sentiment d’appartenance a la terre
est fondamental pour les peuples autoch-
tones. Reservation means home est une
phrase qui revient souvent dans la discus-
sion avec des Autochtones d’Amérique du
Nord. Ce chez-soi se réfere a diverses
relations qui relevent des niveaux psycho-
social (signification religieuse de la terre),
social (histoire de la communauté, relations
intergénérationnelles) et (socio-)écono-
mique (relations juridiques et financieres
avec les gouvernements fédéraux, provin-
ciaux ou d’Etats). Les propos d’Ernest
House (Ute Mountain) démontrent que ces
trois niveaux de relations peuvent
apparaitre simultanément dans les discours
autochtones: «La réserve signifie beaucoup
pour certains membres tribaux ici. Parce
que c’est la seule chose a laquelle nous
pouvons nous relier. La réserve est une
patrie pour les Amérindiens [...], cest la
seule terre que nous pouvons appeler
noétre. Sinous le voulions, nous pourrions
étre simplement comme n’importe qui
d’autre et quitter la réserve, mais nous
n’appartiendrions plus vraiment a cette
terre [...] Ainsi nous voulons garder notre
réserve aussi longtemps que possible, pour
la partager et en faire tout ce que nous
voulons. Si nous la perdons, alors je pense
que nous aurons perdu une grande partie
de notre identité, en tant que partie de
I’dme amérindienne [...].» (Gerber et
Riiegsegger 1994: 47)

La terre est le fondement de I"autoch-
tonie. La tradition orale et la mythologie
propres a de nombreux peuples autoch-
tones racontent une naissance hors de ses
entrailles. Elle contient également le centre
de l'univers, le noyau de la culture, I'ori-
gine de I'identité de peuple. La terre relie
les Autochtones a leur passé (en tant que
maison des ancétres), a leur présent (en
couvrant leurs besoins matériels) et a leur
futur (en tant qu’héritage géré pour les
générations a venir). Elle n’est pas un pro-
duit a acheter et a vendre mais la respon-
sabilité collective de la communauté.



En abordant la spiritualité amérindien-
ne a travers des concepts-clés comme
«terre-meére», «cercle sacré», «création», le
symbolisme, les mythes, et, bien siir, 'évo-
lution des croyances au contact de la socié-
té eurogene, il est possible de mettre en
évidence 'une des implications géogra-
phiques de ces formes de spiritualités: le
sens donné au territoire, rendu lisible,
familier, et intimement lié a I'origine et a la
destinée des étres humains. Il faut recon-
naitre l'action territorialisante des spiri-
tualités amérindiennes.

La présentation du symbole lakota
kapemni, qui figure, en trois dimensions,
deux cones opposés par leur sommet, étaie
ce propos. Comme de multiples compo-
santes du mode de vie lakota et d’autres
symboles incorporant le territoire et 1'uni-
vers tout entier — le cercle, forme de I’habi-
tat, par exemple —, le kapemni illustre le
principe suivant: ce qui est en haut — dans
le ciel — est reflété par ce qui est en bas
— c'est-a-dire sur terre. Il fond les mondes
spirituel et physique en un seul qui puisse
étre vu et compris, et qui actualise la
relation entre le macrocosme, le monde
des étoiles, et le microcosme terrestre
(Gerber et Riiegsegger 1995).

L'action territorialisante d"un tel symbo-
le se dévoile lorsqu’on sait que les Lakota
effectuent aujourd’hui encore des cérémo-
nies autour et dans les Black Hills, des
montagnes qu’ils considerent comme
sacrées. Ces rituels sont temporellement
coordonnés au lever du soleil dans les
constellations reflétant ces sites de cérémo-
nies. Les Lakota associent ainsi leur identi-
té et leur spiritualité au territoire ancestral
auquel ils sont rattachés et dont dérive
leur pouvoir.

Les rituels entretiennent donc les liens
physiques et spirituels a la terre. Ils
peuvent également participer a la produc-
tion de sens pour un territoire ou un lieu
précis et créer un sentiment d’appartenan-
ce. Harry Walters (Navajo) et Petuuche
Gilbert (du pueblo d’Acoma) illustrent ce
propos:

«’endroit oli vous étes nés est sacré.
La ou le cordon ombilical est enterré [...]

c’est votre lien a la terre.»

«Si vous allez a Acoma, vous pouvez
sentir un pouvoir, un pouvoir qui est la.
J’aime la qualifier de ville sacrée. [...] En
raison des priéres qui sont faites la tous
les jours, qui ont été faites a cette place
depuis des siecles. C’est pourquoi c’est un
endroit tres spirituel et chargé de pouvoir,
ce lieu d’Acoma.» (Gerber et Riiegsegger
1994: 48)

Les croyances et les pratiques spiri-
tuelles amérindiennes ont fortement évolué
depuis l'arrivée et I'expansion de la socié-
té eurogene sur I'lle de la Tortue. Reste
que méme si un nombre élevé de
personnes ont aujourd’hui adopté le culte
chrétien, il est permis de qualifier les
religions autochtones de vivantes, dans la
mesure ol «certaines fractions de la popu-
lation maintiennent sacrés des valeurs et le
langage de leurs péres» (Brown 1990: 23).
Le changement radical du mode de vie des
Amérindiens et les pressions assimilatio-
nistes exercées sur eux les ont par ailleurs
souvent poussés a intérioriser leur spiri-
tualité.

C’est en abordant les aspects du fonc-
tionnement interne des communautés et
de leurs relations avec la société eurogene
qu’apparaissent les mutations les plus
profondes des territorialités amérindiennes.
Si les situations different d’une nation a
l'autre, d’une réserve a ’autre, d’une ville
a l'autre, on peut constater, suite a la colo-
nisation, un changement radical des rela-
tions a la terre, notamment sous les angles
économique (production) et politique. La
question de la propriété des terres sur
lesquelles vivent les communautés amérin-
diennes constitue le nceud des relations
qu’entretiennent ces dernieres avec les
Eurogenes. Ce constat ne doit pas occulter
le fait que certaines communautés ont
conservé leurs propres formes de gouver-
nements et pratiquent encore des échanges
inter-communautaires traditionnels.

La persistance d’éléments traditionnels
comme la spiritualité ou la langue au sein
de communautés qui n’échappent pas aux
processus de modernisation permet d’affir-
mer qu’il n'existe pas une, mais de mul-

DOSSIER 49

TSATITSA 2.1997



50 DOSSI¢R

tiples territorialités amérindiennes. Il faut
tenir compte tout d’abord du fait que si
telle communauté semble choisir une voie
composant avec tant d’éléments eurogenes
et tant de traditionnels, il se trouve toujours
quelques-uns de ses membres qui ont opté
pour une autre voie. De méme, l'existence
de traditionalistes ou de progressistes dans
une communauté ne permet pas d’en dé-
duire les modes d’étre choisis par I'en-
semble des membres. Il est nécessaire de
considérer la liberté revenant aux peuples
et aux individus d’opter pour différentes
modalités, suivant le contexte, le sujet de
réflexion ou le type de relation en jeu.

Par ailleurs, les territorialités amérin-
diennes sont multiples dans la mesure ou
le niveau psychosocial des relations entre
un individu, sa société et son environ-
nement met en évidence une spiritualité
étroitement liée a un territoire particulier.
En rappelant qu’il y a quelque trois cents
tribus différentes aux Etats-Unis, Konnie
LeMay souligne que «chacune a des
aspects religieux différents, qui sont liés a la
terre sur laquelle ils vivent. [...] C'est une
complete intégration de vie, etil n'y a pas
de séparation entre la personne et la spiri-
tualité. [...] Lorsque vous étes reliés ainsi,
vous étes également reliés a la terre tout le
temps» (Gerber et Rilegsegger 1994: 128).

Déterritorialisation

L’élaboration de ces territorialités
amérindiennes révele de nombreux
dysfonctionnements témoignant du pro-
cessus de déterritorialisation commun aux
communautés et aux individus. Ces symp-
tomes de crise, qui apparaissent a tous les
niveaux de relations, surgissent de ma-
niere frappante dans les rapports qu’entre-
tiennent les sociétés autochtones avec la
société eurogene. Les Amérindiens ont une
quotidienneté douloureuse mais ils expri-
ment aussi la volonté de retrouver, de
recréer ou de conserver une territorialité
harmonieuse en recourant a un processus
de reterritorialisation.

TSAIMTSA 2.1997

Les communautés autochtones ressen-
tent une impuissance face a la politique
d’assimilation déployée a leur encontre.
Au niveau social, on peut relever des
relations asymétriques entre gouverne-
ments autochtones et fédéral, ainsi que
I'ingérence de ce dernier dans le systeme
politique et éducatif des communautés.
Enfin, il faut considérer la dépendance
économique des sociétés amérindiennes
vis-a-vis du gouvernement fédéral (subsis-
tance, exploitation des terres, développe-
ment économique, etc.).

Julian Burger (1990: 122) affirme que
«la terre est le noyau physique et spirituel
autour duquel s’articulent les communau-
tés. Quand les peuples autochtones perdent
leur terre, ils perdent leurs langues, leurs
systémes sociaux et politiques complexes,
et leurs connaissances [...]. Séparer les
peuples autochtones d’avec leur terre peut
étre comparé a un génocide au ralenti».

Le rejet de la tradition, la confusion a
son égard et Iéloignement d'une spiritua-
lité territorialisante créent, entre autres,
des problemes identitaires.

Si 'on admet que I'identité est le terri-
toire plus autre chose et que le désir de
lieu se manifeste chez 'homme frustré par
la déterritorialisation, il est tout a fait justi-
fié de parler d'une quéte d’identité pour les
peuples privés de tout ou partie de leur
territoire originel. Le territoire ne peut étre
mémoire que dans la mesure ou les faits,
les événements dont il a été la scene acquie-
rent un sens pour ceux qui I’habitent
aujourd’hui (Vieille in Bailly 1997: 122).
L’absence de sens du lieu (placelessness),
antithése de l'identité humaine, doit étre
considérée comme une entrave, a long
terme, au bien-étre des hommes (Bailly
1995: 168).

Aux problemes que sont la perte ou la
réduction du territoire originel et sa dépos-
session, la violation et I'exploitation des
lieux sacrés, s’ajoutent I’absence d’acces
aux ressources naturelles, soit inexistantes,
soit placées désormais sous contrdle exter-
ne, ainsi que 'abandon — plus ou moins
forcé — des modes traditionnels de subsis-
tance.



Tout cela crée, dans la plupart des cas,
une fragmentation de la territorialité et un
vécu pénible.

Au niveau social, le chémage, la pau-
vreté, la détresse, 1’alcoolisme, la violence
conjugale perturbent les relations familiales
et communautaires. Les codes et les lois
de la société eurogene ont, dans bien des
cas, remplacé les rituels traditionnels dans
les relations qu’entretient I'individu avec le
territoire et la communauté.

Reterritorialisation

Afin d’assurer tant la symétrie de
I’ensemble de leurs relations internes — et
externes, si possible — qu'un assemblage
homogene des composantes modernes et
traditionnelles de leur territorialité, les
sociétés amérindiennes — et les individus
qui les composent — réexaminent leurs
traditions a la lumiere de leurs besoins
spirituels, psychologiques, sociaux,
politiques, économiques et écologiques.
On peut remarquer que, dans les pays qui
ont eu a subir la présence colonialiste et
qui souvent ne possédent pas une histoire
écrite mais surtout des traditions orales,
le sacré profondément ancré dans les
consciences est souvent la seule base infor-
mationnelle sur laquelle il est possible de
construire une opposition cohérente
(Raffestin 1980).

Ce réexamen des traditions peut appor-
ter, outre fierté et dignité, des ressources
utiles a la reterritorialisation, voire a la
création de nouvelles territorialités compo-
sées d’éléments modernes et traditionnels
consciemment choisis. Selon Doris Bossum,
Cree et IInut du Québec, les jeunes sont
particulierement concernés puisqu’ils «sont
en train de relever deux défis: pouvoir
s’adapter dans la société ot I'on vit quoti-
diennement et retrouver leur identité»
(Gerber et Riiegsegger 1994: 31).

A Sinte Gleska (réserve de Rosebud,
Dakota du Sud), I'une des premieres
universités amérindiennes reconnues par
les Etats-Unis, les professeurs lakota utili-

sent le symbole du kapemni (voir supra)
pour enseigner les mathématiques et la
géométrie. Ils démontrent la pertinence
culturelle d"un élément de la tradition tout
en sauvegardant 1’histoire orale et les
langues autochtones, souvent a I'aide de
moyens techniques modernes (vidéos,
enregistreurs, etc.).

Au niveau économique, la reterrito-
rialisation peut s’effectuer par 1’adoption
d’un mode de production différent de la
tradition — agriculture, élevage ou jardina-
ge — dans le but de mettre un terme a la
dépendance alimentaire vis-a-vis du
gouvernement fédéral. Certaines nations
qui en ont la possibilité légale rachetent
leurs terres pour renforcer le support
foncier de leur réserve. D’autres tentent
de contrer un développement économique
contrdlé par les multinationales et leur
cortege d’industries polluantes, de déchet-
teries, etc., en explorant des voies de
développement «durable». Marcel Boivin
explique qu’«avec une population atika-
mekw décuplée sur un territoire fort
amoindri, il est impossible de survivre
selon un mode de vie traditionnel. Le
devoir de créer plusieurs modes de subsis-
tance est bien la et le développement
économique est inéluctable. Il faut donc
utiliser une gestion intégrée des ressources
pour partager un méme territoire entre les
différents acteurs qui ont des finalités et
des stratégies propres. Une cohabitation
des traditions et des occupations modernes
est nécessaire» (Gerber et Rilegsegger 1994:
109).

La dimension politique d’un tel déve-
loppement est évidente. «Une fois que tu as
dit les méfaits de la colonisation, des
réserves, les dommages aux cultures
amérindiennes [...] il reste une autre page
a écrire. Pour préserver une culture il faut
un territoire valable en taille. Il est problé-
matique pour les Indiens de parler de
propriété de la terre. On appartient au terri-
toire, on en est responsable. Il faut penser a
ceux qui vont venir — les générations
futures», affirme encore Marcel Boivin
(Gerber et Riiegsegger 1994: 122.

DOSSI€R 51

TSATITSA 2.1997



52 DOSSI¢R

Les revendications territoriales visent
a rendre symétriques les relations de pou-
voir et a briser la dépendance annihilante
des sociétés amérindiennes envers la
société eurogene. Du point de vue de cette
derniére, 'enjeu est clair: c’est le maintien
de la souveraineté complete de 1'Etat sur
tout le territoire national et ce qu’il ren-
ferme, les ressources du sous-sol étant de
toute maniere, dans toute législation
nationale, la propriété de 1'Etat. En réac-
tion, le caractere apparemment démesuré
de certaines revendications des peuples
autochtones est proportionnel au refus
des Etats d’admettre le rapport historique
que les peuples autochtones ont a la terre,
ainsi que leur droit de réclamer pour eux
une forme d’identité collective (Schulte-
Tenckhoff 1997).

Comme le rappellent José Uranavi et
Petuuche Gilbert, la préservation de la vie
et de la culture de leurs peuples est indis-
solublement liée a leurs terres et a leurs
ressources naturelles:

«Nous, les peuples indigenes, pensons
et planifions en terme de territoire, pas en
terme de parcelle individuelle; de cette
maniere, nous assurons a la communauté
un acces aux diverses ressources de la forét
(bois, terres agricoles, chasse et péche).»

«Quelques-unes des personnes agées
aiment a dire que nous étions ici les
premiers et qu'il y a une responsabilité qui
découle du fait d’étre le premier. Nous
sommes vraiment d’en dessous de la terre,
nous sommes une partie de la terre. Et c’est
de ce genre de droit a la terre dont nous
parlons. [...] Pendant des dizaines de
milliers d’années notre peuple a vécu et
péri sur cette terre. Et nous sommes obligés
de protéger tous ces gens, de protéger leurs
anciennes demeures et leurs sanctuaires
secrets ainsi que leur lieu d’enterrement. La
raison pour laquelle je suis assis ici aujour-
d’hui, est qu’ils ont fait quelque choseil y a
dix mille ans, afin que je sois la aujour-
d’hui» (Gerber et Riiegsegger 1994: 132).

La récupération des sites sacrés, ou leur
préservation face au développement écono-
mique, s’inscrit naturellement dans ce

TSATITSA 2.1997

processus de revendications territoriales.

Le cas des Black Hills, montagnes
sacrées situées au centre du territoire tra-
ditionnel de la Great Sioux Nation, est
intéressant a relever, car il fait I'objet de
revendications basées non seulement sur
des traités conclus avec le gouvernement
fédéral américain mais également sur une
validation scientifique, elle-méme expli-
citée par la tradition. Leland Little Dog,
un Lakota, raconte que son peuple prati-
quait autrefois I’astronomie a 1’ceil nu et
qu’il avait observé et nommé de
nombreuses constellations. «Certaines
étoiles ou groupes d’étoiles correspondent
a des sites terrestres sacrés connus de nous
encore aujourd hui; lorsque le soleil entre
dans une certaine constellation, des repré-
sentants de notre peuple entament les
cérémonies correspondantes. Ces pratiques
et ces connaissances nous ont été trans-
mises par les anciens. Nous avons aussi
retrouvé une vieille carte des étoiles bien
conservée. Ainsi, par de simples calculs
astronomiques, nous pouvons prouver a
la science moderne que nous étions déja
sur ces terres, autour des Black Hills, il y a
trois, voire quatre mille ans. Les théories
américaines d’une migration de notre
peuple depuis I'Est du pays il y a seule-
ment deux siécles, sont remises en
question» (Gerber 1993: 16).

Une autre démarche s’inscrit dans ce
processus de revendication, a savoir la
récupération d’objets sacrés et des restes
humains détenus par des scientifiques, des
musées et des collectionneurs. En 1990, le
Congres américain a adopté une loi sur la
protection et le rapatriement des sépul-
tures amérindiennes (NAGPRA, Native
American Grave Protection and Repatriation
Act). Celle-ci vise un double objectif: le
rapatriement des restes humains et des
biens culturels a signification religieuse
ainsi que la protection des sépultures
actuelles.



Perspectives

La présentation des territorialités
eurogene et autochtones? et I'analyse des
processus de déterritorialisation et de reter-
ritorialisation ont permis de relever des
similitudes dans les situations de crise ainsi
que dans la recherche d’informations
régulatrices. Bien que les crises n’aient pas
la méme origine de part et d’autre — elle est
exogeéne pour les peuples autochtones et
endogene pour la société eurogene —, I'asy-
métrie du pouvoir entre les poles a porté
les effets déterritorialisants de I'eurogé-
néité sur I'autochtonie.

Dans les deux cas, la recherche d’infor-
mations régulatrices se développe dans la
méme dimension, la verticalité, mais leurs
référentiels sont différents: la tradition pour
'autochtonie, et le mode de penser pour
'eurogénéité.

Pour ce qui est de 'horizontalité de
cette recherche, il nous semble indis-
pensable d’examiner les modalités des
échanges interculturels. Depuis les pre-
miers contacts jusqu’a nos jours, ces
échanges ont davantage ressemblé a des
pillages qu’a des relations symétriques
librement consenties: «les peuples autoch-
tones sont surtout concernés par deux
problémes, a savoir les empiétements sur
leurs sites sacrés et le vol de restes humains
et de biens culturels ou religieux, et
'appropriation de leur flore et faune et de
leur savoir traditionnel par des grandes
compagnies, notamment pharmaceu-
tiques» (Schulte-Tenckhoff 1997: 119).
Moins tangible, mais s’inscrivant dans la
méme logique, 'exploitation de la philo-
sophie autochtone: «C’est cette vision
native envers l'environnement surtout qui
est en cause. Le reste du monde, les non-
Indiens, sont vraiment en train de se servir,
d’utiliser cette pensée, spiritualité, ou
idéologie, philosophie autochtone, pour
essayer de sauver ’humanité» (Gerber et
Riiegsegger 1994: 127).

Bien que l'on puisse relever des infor-
mations régulatrices communes a tous les
peuples autochtones, il ne faut pas omettre
qu’elles sont intrinsequement liées a un

territoire et une forme d’organisation socia-
le particuliers. Une constatation s'impose
donc: «La terre en Suisse n’est pas la terre
du Sud Dakota. Alors il y a un danger,
parfois, d’essayer de prendre cela, et de le
placer ailleurs. [...] Parce que les racines
des non-Indiens sont dans des terres diffé-
rentes, ils diraient qu'il est tres difficile,
pas forcément impossible, mais tres difficile
de suivre la spiritualité indienne, quelle
que soit la tribu que vous considérez. [...]
Egalement parce que les Indiens ne croient
pas a la linéarité du temps. C’est un temps
circulaire, ainsi c’est votre ancétre que vous
entrainez en méme temps que vous-méeme.
[...] Ainsi, je ne suis pas certaine que la
religion, la spiritualité elle-méme puisse
étre un point salvateur pour d’autres pays,
ou méme dans notre pays qui connait une
crise de I’environnement» (Gerber et
Riiegsegger 1994: 128).

Malgré cette mise en garde, les informa-
tions régulatrices suivantes ont été et sont
encore reprises par les Eurogenes, qu’ils
soient scientifiques, philosophes, commer-
cants, publicitaires ou encore politiciens:

- la conscience de l'interdépendance de
tous les éléments de I'univers;

- une vision non linéaire et généralement
cyclique du temps;

- la croyance en l'existence de pouvoirs
invisibles, ce que certains peuples appellent
le «grand mystere»;

- I'idée que le monde naturel et 'ensemble
de ses éléments sont vivants et sacrés;

- 'attachement de l'individu a son terri-
toire;

- la responsabilité de ’homme de maintenir
un équilibre entre les différentes formes
de la vie.

Un exemple de cette appropriation: «En
se considérant comme le centre de 1'Uni-
vers, le point de départ au milieu du cercle,
I’"homme matérialise ses réves d’immorta-
lité. Mais pour accéder a ce monde d’eaux
jaillissantes dans des jardins de cocagne, il
lui faudra faire un long voyage: de la
périphérie ou il est ostracisé, vers la croix
au centre du cercle, ou s’unifieront les
contraires, ol se résoudront les tensions.»
(Tuan in Bailly 1995: 169)

DOSSIER 53

3 Les territorialités amé-
rindiennes sont plurielles
parce que il est important
de relever que ces cultures
different les unes des
autres, tant par leur
religion, leur structure
sociale, que par leur
économie.

Elles s’opposent ainsi a la
territorialité eurogeéne,
source et fruit d'unifica-
tion et de réduction des
différences culturelles au
sein de I'eurogénéité.

TSAITITSA 2.1997



54 DOSSICR

Certaines correspondances et simili-
tudes entre les philosophies autochtones
et occidentales sont éloquentes. Ainsi, la
présence du concept d’interdépendance
dans le structuralisme, le systémisme,
’approche relationnelle, la considération
des différentes dimensions de la relation,
etc., devraient amener le chercheur a
s’interroger sur les mécanismes de la
construction des paradigmes scientifiques.
A une époque ot la tendance est a la pluri-
disciplinarité et a la réflexion épistémolo-
gique, il parait fondamental d’expliciter
ses sources.

En tant que chercheurs, nous sommes
convaincus que l'autochtonie a influencé
I'eurogénéité davantage que cette derniere
ne veut le reconnaitre. Si I'idée de la
démocratie représentative, par exemple, a
réussi sa transposition de 'Haudenosaunee
(Confédération iroquoise) a la constitution
des Etats-Unis, les concepts susmention-
nés ont aussi conquis les esprits eurogenes.
Ces récupérations sont et ont été réalisées
alors que le discours politique et idéolo-
gique dominant s’efforce de perpétuer un
rapport inégal avec I’autochtonie. Rémi
Savard qualifie l’attitude eurogene de
«surdité culturelle» et 'impute a ce qu'il
appelle «le syndrome National-Geographic-
Magazine». Selon lui, une tres respectable
curiosité muséographique s'interpose entre
les porte-parole autochtones et eurogenes,
a la maniere d'un écran ne laissant filtrer
qu’une information ethnographique, au
détriment du contenu essentiellement
politique des revendications autochtones
(Savard 1981).

La problématique des sites sacrés et de
la liberté religieuse révele également cette
univocité de l'interprétation eurogene des
concepts fondamentaux que sont notam-
ment la spiritualité et la sacralité du terri-
toire.

Conscients du fait qu’il n’y a pas de
mutation géographique (en I’occurrence,
une reconnaissance de leurs droits territo-
riaux) sans mutation culturelle et sociale,
les Autochtones tentent d’établir le dialo-
gue avec la société eurogene. Pour eux, la
finalité de ce dialogue réside, au-dela d'une

TSAITSA 2.1997

meilleure compréhension mutuelle, dans la
reconnaissance de leur droit a I’autodéfi-
nition. Ainsi, au lieu de demeurer enfermés
dans des représentations stéréotypées, ou
de voir leurs revendications éconduites
sous prétexte de leur assimilation définitive
a la société dominante, les Autochtones
souhaitent que leur adaptation a de nou-
velles conditions soit percue, non comme
une perte d’'identité servant a justifier 1'éro-
sion graduelle du statut spécial de leurs
communautés, mais comme un signe de
créativité culturelle (Schulte-Tenckhoff
1997).

«Ce que nous voulons est simplement
du respect mutuel, si vous nous laissez
étre, si vous nous laissez accomplir nos
coutumes religieuses et nos valeurs spiri-
tuelles, nous allons faire notre part pour
sauver le monde» (Petuuche Gilbert, in
Gerber et Rilegsegger 1994: 135).

Le dialogue reste a construire. Pour
qu’il soit pertinent, réciproque, complé-
mentaire, il nécessite un code de com-
munication, une éthique et une finalité
identique pour chaque partie: la construc-
tion de territorialités respectueuses de
I"humain.



Bibliographie

BAILLY Antoine S., FERRAS Robert

1997. Eléments d'épistémologie de la géogra-
phie. Paris: A. Colin, Masson.

BAILLY Antoine (dir.)

1995. Les concepts de la géographie humai-
ne. Paris: Masson.

BRUNET Roger

1990. Le territoire dans les turbulences.
Montpellier: RECLUS.

BURGER Julian

1990. The Gaia Atlas of First Peoples.
London: Gaia Books.

BROWN Joseph Epes

1990. L'héritage spirituel des Indiens
d’Amérique. [Paris:] Le Mail.

GERBER Nathalie

1993. «Le Lakota s’apprend a 1'école».
Le Courrier (Geneve), 7 aott 1993,
p- 16.

GERBER Nathalie, RUEGSEGGER Gilles

1994. Territorialités eurogéne et amérin-
diennes: interdépendances, ou des
vertus de 1’échange culturel
symeétrique dans la recherche d’infor-
mations régulatrices en vue d’'une
reterritorialisation de notre société.
Université de Genéve, Départe-
ment de géographie [mémoire de
licence inédit].

1995. «Dualité et gémellité dans la
culture lakota», in: Claude SAVARY
et Christophe Gros (éds), Des
jumeaux et des autres, p. 237-258.
Geneve: Musée d’ethnographie

RAFFESTIN Claude

1980. Pour une géographie du pouvoir.
Paris: Librairies techniques.

1982. «Tradition, modernité, territoria-
lité». Cahiers de géographie du
Québec (Montréal) 26: 186-200

1992. Et si la crise de I'environnement était
d’abord la conséquence de notre mode
de pensée? Conférence d'un cycle
sur environnement et développe-
ment, Université de Geneve.

SAVARD Rémi

1981. Le sol ameéricain: propriété privée ou
terre-mere. Montréal: L'Hexagone.

SCHULTE-TENCKHOFF Isabelle

1997. La question des peuples autochtones.
Bruxelles: Bruylant.

Abstract

Human geography and the
indigenous question: the associa-
tion may surprise at first, for the
discipline of geography has only
recently started to concern itself
with Indigenous Peoples. This
applies in particular to postmodern
geography analyzing the repercus-
sions of the crisis of Western society
on the environment — both social
and physical — and experimenting
with new approaches to these com-
plex realities. This article focuses
on the conceptual links between
«territory» and «territoriality» and
examines their significance for both
Indigenous and non-Indigenous
Peoples. It argues that the notion of
territoriality leads to a better under-
standing of the complex web of
political, legal, economic, social and
cultural relations that constitute

indigenous societies and connect
them to their wider context.

DOSSI¢R 55

Auteurs

Nathalie Gerber, née en 1967, est
journaliste et auteure de divers
articles de presse quotidienne sur
les peuples autochtones. Gilles
Riiegsegger, né en 1969, travaille
actuellement comme animateur
socioculturel dans un centre de
loisirs et de rencontres pour adoles-
cents, a Geneve. Tous deux licen-
ciés en géographie de 1'Université
de Geneve, ils sont les auteurs d’un
mémoire de licence commun, Terri-
torialités eurogeéne et amérindiennes:
interdépendances, ou des vertus de
I'échange culturel symétrique dans la
recherche d’informations régulatrices
en vue d’une reterritorialisation de
notre société, soutenu en 1994, et
d’un article sur «Dualité et gémelli-
té dans la culture lakota», paru dans
Des jumeaux et des autres (1995).

Féte mexicaine, San Diego, Mexique - 1996
© Cédric WIDMER / STRATES

TSANTSA 2.1997



	Territorialités autochtones : l'apport de la géographie

