Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Die Position der indigenen Volker in den Landnutzungskonflikten in
Britisch Kolumbien, Kanada

Autor: Wallner, Astrid

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

28 DOSSIER

Die Position der
indigenen Volker in den
Landnutzungskonflikten
in Britisch Kolumbien,
Kanada

Astrid Wallner

Die Anzahl der Landnutzungskonflikte
in der kanadischen Provinz Britisch
Kolumbien hat in den letzten 15 Jahren
drastisch zugenommen. Die meisten dieser
Konflikte stehen im Zusammenhang mit
den grossflachigen Kahlschldgen in dieser
Provinz: Britisch Kolumbien enthilt ein
Fiinftel der bewaldeten Flache Kanadas
und produziert daraus jahrlich die Hélfte
des nationalen Holzvolumens (Brazil of
the North 1993: 6). Gegen diese masslose
Ausbeutung der Natur hat sich eine starke
Opposition gebildet. Die dadurch entstan-
denen Konflikte werden in den Medien
haufig als Interessenkonflikte zwischen
Vertretern der Forstindustrie und des
Umweltschutzes dargestellt, in welchen
Entwicklung gegen Erhaltung und Schutz
steht. Die Losungen scheinen offensichtlich
zu sein: Kahlschldge oder 6ffentliche
Naturparks. In Wirklichkeit sind diese
Konflikte jedoch weit komplexer, da auch
die von den Abholzungen betroffenen
indigenen Volker eine wichtige Rolle in
den Auseinandersetzungen spielen. Haufig

TSANITSA 2.1997

finden die Konflikte zwischen den Forst-
firmen und den Umweltschiitzern auf
Gebieten statt, die Gegenstand von
Landrechtsforderungen der indigenen
Volker sind. Mitte der 80er Jahre kam es
in verschiedenen Gebieten Britisch Ko-
lumbiens zu heftigen Konfrontationen
zwischen der Forstindustrie und einer
Koalition aus Umweltschiitzern und
indigenen Nationen!. Wéhrend jedoch die
Umweltschiitzer den Schutz der Walder
und unberiihrter Gebiete fordern, wollen
die Indigenen mehr als «<nur» die Rettung
der Baume: sie fordern die Anerkennung
ihrer indigenen Rechte und ihre 6kono-
mische Unabhéngigkeit, wofiir die Kontrol-
le der Ressourcen eine der wichtigsten
Voraussetzungen ist.

Im Sommer 1993 kam es in Clayoquot
Sound auf Vancouver Island nach einem
Landnutzungsentscheid der Provinzregie-
rung erneut zu heftigen Konfrontationen
zwischen Umweltschiitzern und einer
Forstfirma. Clayoquot Sound ist Teil des
traditionellen Territoriums des Volkes der

1 Die Indigenen Britisch
Kolumbiens bezeichnen
sich selbst als tribes,
peoples, first nations oder
tribal groups, wobei die
Verwendung dieser
Begriffe nicht immer
eindeutig ist. Im Folgen-
den wird der Begriff
«indigene Nationen»
verwendet.



Nuu-chah-nulth?. Sie hatten 1983 bei der
kanadischen Bundesregierung eine
Landforderung fiir ihr gesamtes Territo-
rium eingereicht. Die Nuu-chah-nulth
beteiligten sich wahrend der Ausein-
andersetzungen nicht an den Strassen-
blockaden und den verschiedenen
Protestaktionen der Umweltschiitzer,
sondern planten ihre eigenen Aktionen.
Haben die Umweltschiitzer damit ihren
bisher wichtigsten Allianzpartner in der
Naturschutzdebatte verloren?

Indigene Landrechte
in Britisch Kolumbien

Im Gegensatz zu den anderen kanadi-
schen Provinzen wurden in Britisch
Kolumbien wiahrend der Kolonialzeit, bis
auf wenige Ausnahmen, keine Landabtre-
tungsvertrage zwischen den Indigenen und
der britischen Kolonialmacht ausgehan-
delt. Da das Land weder erobert, noch von
den indigenen Nationen aufgegeben oder
an die Kolonialmacht abgetreten worden
war, betrachten sich die indigenen Natio-
nen Britisch Kolumbiens als die rechtmaés-
sigen Besitzer des Landes. Sie fordern
deshalb die Klarung der Landrechtsve-
rhéltnisse und die damit verbundene
Verhandlung moderner Landrechtsvertra-
ge, bevor die Ausbeutung der natiirlichen
Ressourcen weiter voranschreitet.

Mit dem Beitritt der Kolonie Britisch
Kolumbien zur kanadischen Konfodera-
tion 1871 tibernahm die Bundesregierung
die gesetzgeberische Autoritdt tiber die
Indianer und das fiir sie reservierte Land,
wodurch die Indianer zu Miindeln des
Staates degradiert wurden. 1876 erhielt die
Bundesregierung mit der Schaffung des
Indian Act sogar ein spezielles Gesetzes-
werk, mit welchem sie die indigenen
Nationen Kanadas bis heute verwaltet. Die
Indianer wurden von den Wohlfahrtsgel-
dern des Bundes abhédngig; und indem
man ihnen den Zugang zu den Ressourcen
verwehrte, wurden sie von der okonomi-
schen Entwicklung ausgeschlossen. Die

Provinzregierung, die fiir die Verwaltung
des restlichen Landes zustdndig ist,
versuchte die Reservate moglichst klein
zu halten. Verschiedene indigene Natio-
nen sandten Delegationen nach Victoria
und Ottawa, wo sie nicht nur die Vergros-
serung der Reservate forderten, sondern
auch Geldkompensationen fiir das restliche
Land, bestimmte Jagd- und Fischereirech-
te sowie eine umfassende Erziehungs-
und Gesundheitsversorgung. Sowohl die
Provinz- als auch die Bundesregierung
weigerten sich aber, iiber irgendwelche
Forderungen zu verhandeln. 1926 wurde
der Indian Act um einen Paragraphen
erweitert, der es den Indianern untersagte,
Geld zu sammeln, um die in den Landfor-
derungsfillen anfallenden Prozesskosten
zu decken (Tennant 1990: 12). Ausserdem
machte sich jede Person strafbar, welche
die Indianer in ihren Forderungen unter-
stiitzte. Die Organisation der Allied Indian
Tribes of British Columbia, zu der sich zehn
Jahre zuvor verschiedene Stammesgrup-
pen zusammengeschlossen hatten, um eine
gerichtliche Behandlung der Landrechts-
frage zu fordern, konnte ohne die nétigen
Geldmittel nicht weiter existieren. 1951
wurde dieser Paragraph wieder aufgeho-
ben, wohl in der Annahme, die Indianer
hétten in der Zwischenzeit die Nutzlosig-
keit ihrer Landforderungen eingesehen.
Eine Wende in der Landrechtspolitik
trat mit dem Urteil im sogenannten Calder-
Case ein. 1969 reichten die Nisga’a eine
Anklage gegen die Provinzregierung
Britisch Kolumbiens ein. Sie verlangten
vom Gericht eine Bestétigung, dass «their
aboriginal title, otherwise known as the
Indian title [...] to their ancient tribal terri-
tory [...] has never been lawfully extin-
guished» (zitiert nach Tennant 1990: 219).
Der Fall kam bis vor das kanadische
Bundesgericht, wo 1973 sechs von sieben
Richtern entschieden, dass das englische
Gesetz zur Zeit der Kolonisation die in-
digenen Landtitel anerkannte: «The fact is
that when the settlers came the Indians
were there, organized in societies and
occupying the land as their forefathers had
done for centuries. This is what Indian title

DOSSIER 29

2 Besser bekannt unter
dem Namen Nootka.
Diese Namengebung
stammt von Cook, beruht
jedoch auf einem sprachli-
chen Missverstandnis.
Siehe dazu Tennant (1990:
4).

TSANTSA 2.1997



30 DOSSI¢R

means» (zitiert nach Tennant 1990: 221).
Nach diesem Entscheid des Bundesgerichts
erklarte sich die Bundesregierung bereit,
die indigene Landrechtsfrage in all jenen
Gebieten Kanadas, in welchen keine Ver-
trage abgeschlossen worden waren, zu re-
geln.

1982 erfolgte erstmalig eine konstitu-
tionelle Anerkennung der indigenen
Rechte mit der Einfiihrung des Absatzes
35 in die neue Bundesverfassung. Damit
sind die indigenen Nationen die einzigen
Gruppen innerhalb der kanadischen Ge-
sellschaft, die auf dem Land der jeweili-
gen Provinz konstitutionell anerkannte
und geschiitzte Jagd- und Fischereirechte
haben.

Als 1991 Ronald Sparrow angeklagt
wurde, durch das Fischen ausserhalb des
Reservats gegen das Fischereirecht verstos-
sen zu haben, bestétigte das kanadische
Obergericht, dass der Absatz 35 (1) bedeu-
tet, dass das indigene Recht, fiir Selbstver-
sorgung und fiir zeremonielle Anldsse zu
jagen und zu fischen, auch in Gebieten gilt,
in welchen keine Landrechtsvertrage
abgeschlossen worden waren (Tennant
1990: 225). Die Provinzregierung Britisch
Kolumbiens hatte bis dahin die Ansicht
vertreten, dass keine indigenen Besitztitel
oder spezielle Rechte existieren und dass
— falls solche Rechte dennoch existieren
sollten — diese nur in den Reservaten
gelten. Nach diesen beiden Gerichtsent-
scheiden konnte sich die Provinzregierung
jedoch den Landrechtsforderungen der
indigenen Nationen Britisch Kolumbiens
nicht mehr entziehen.

Im Juni 1991 legte eine extra dafiir ge-
schaffene Arbeitsgruppe neunzehn Vor-
schldge fiir eine offene, faire und freiwillige
Durchfithrung der Verhandlungen vor. Der
Bericht dieser Arbeitsgruppe wurde so-
wohl von den indigenen Nationen wie
auch von der Bundes- und der Provinz-
regierung angenommen. Der damalige
Minister fiir indigene Angelegenheiten der
Provinzregierung versicherte den indi-
genen Fithrern an einer Pressekonferenz:
«The provincial government recognizes
the political legitimacy of aboriginal title

TSATITSA 2.1997

and the inherent right to self-government»
(Ha-Shilth-Sa, 24. Dezember 1991). Ein Jahr
spater wurde das Britisch Columbia Treaty
Commission Agreement unterzeichnet,
womit sich die Bundes- und die Provinz-
regierung verpflichteten, die indigenen
Nationen als gleichgestellte Partner zu
akzeptieren und somit auf einer Bezie-
hungsbasis von Regierung zu Regierung
tiber deren Forderungen zu verhandeln.
Es folgte die Schaffung der Treaty Commis-
sion, die den Auftrag hatte, ein Konzept
fiir die Vorgehensweise bei den
Landrechtsverhandlungen zu erarbeiten.
Dieses Konzept umfasst sechs Schritte: In
einem ersten Schritt reichen die indigenen
Nationen bei der Treaty Commission eine
Erklarung ein, in der sie ihre Absicht, einen
Vertrag auszuhandeln, bekannt geben. In
einem zweiten Schritt werden die Verhand-
lungen vorbereitet. Die Parteien bestim-
men ihre Verhandlungsteams und stellen
eine Liste der zu verhandelnden Themen
auf. Als dritter Schritt erfolgt die Ausar-
beitung eines Rahmenabkommens, in
welchem sich die Parteien tiber die zu
verhandelnden Themen einigen miissen.
Die Ausarbeitung der Hauptpunkte, die
die Basis des Vertrags bilden, die Verhand-
lungen tiber die endgiiltige Form des
Vertrags und seine Inkraftsetzung bilden
die weiteren Schritte. Seit Dezember 1993
konnen die indigenen Nationen ihre
Absichtserklarungen betreffend Land-
rechtsverhandlungen bei der Vertrag-
skommission einreichen. Innerhalb eines
Jahres hatten ca. 65% aller indianischen
Nationen Britisch Kolumbiens eine
Absichtserkldrung eingereicht (Ha-Shilth-
Sa, 15. November 1994).



Forstwirtschaftliche
Nutzung in Kanada
und Britisch
Kolumbien

Die Forstwirtschaft ist einer der wich-
tigsten Wirtschaftszweige Kanadas. Beina-
he die Hailfte der kanadischen Landmasse
ist von Waldern unterschiedlicher Zusam-
mensetzung bedeckt. Das breite Band des
borealen Nadelwaldes erstreckt sich vom
Nordwesten des Landes quer iiber den
ganzen Kontinent bis zur Ostkiiste und
umfasst etwa 80% des kanadischen
Waldbestandes. Der tiberaus produktive
gemassigte Regenwald an der Westkiiste
Kanadas und der subalpine Waldbestand
im Binnenland der Provinz Britisch Kolum-
bien sind weitere wichtige Forstregionen.
1993 stellte Kanada 51% des weltweiten
Exports an Weichholz, wobei 34% allein
aus Britisch Kolumbien stammten (COFI
1992: 6). 64% der gesamten Waldfldche
Kanadas werden als nutzbar eingestuft.
Der grosste Teil dieser Waldflachen (92%)
ist im Besitz der 6ffentlichen Hand und
wird als sogenanntes crown land bezeichnet.
Die Einschlaglizenzen fiir diese Gebiete
werden durch die jeweiligen Provinzre-
gierungen in der Form von Tree Farm
Licences (TFL) mit einer Pachtdauer von
25 Jahren vergeben. Der Pachter erhalt auf
diesem Pachtgebiet das exklusive Einschla-
grecht, ist aber verpflichtet, dem Forstmi-
nisterium alle fiinf Jahre einen genauen
Plan vorzulegen, in dem samtliche geplan-
ten Arbeiten inklusive geplante Strassen
und Wiederaufforstungen aufgezeigt
werden. Dadurch soll die Einhaltung der
Prinzipien nachhaltiger Forstwirtschaft
garantiert werden. Das Konzept der
nachhaltigen Forstwirtschaft wurde nach
dem Zweiten Weltkrieg eingefiihrt. Bis
dahin hatte man den Wald in Kanada als
eine unerschopfliche Ressource betrachtet,
doch als die Nachfrage nach Holzproduk-
ten nach 1945 anstieg, fithrten die Forst-
firmen neue Technologien ein, wodurch
die Abholzungsarbeiten effizienter
ausgeff.ihrt werden konnten, was zu einer

Produktivitatssteigerung der Unterneh-
mungen fiithrte. Das Konzept der nachhal-
tigen Nutzung beinhaltet die Festlegung
einer jahrlichen Einschlagrate, die mit dem
jahrlichen Wachstum des Waldes im
Gleichgewicht stehen sollte (Gremminger
1985: 15). In Britisch Kolumbien wurden
vor allem die am leichtesten zugénglichen
Waldbestidnde der Kiistenregion genutzt.
Durch diese intensive Nutzung kam es
zu Beginn der 70er Jahre in Britisch Ko-
lumbien trotz des nachhaltigen Forstwirt-
schaftskonzepts erstmals zu einer
spiirbaren Verknappung der Waldressour-
cen, da im Durchschnitt lediglich 50%
der abgeholzten oder durch Waldbrand
zerstorten Flachen wieder bepflanzt wer-
den. Die tibrigen Areale werden der nattir-
lichen Regeneration tiberlassen. Da es sich
vor allem entlang der Kiiste um ein sehr
niederschlagsreiches Gebiet handelt, wird
die freigelegte Humusschicht weggewa-
schen. Somit bleibt eine Aufforstung, die
meist erst ein paar Jahre nach dem Kahl-
schlag vorgenommen wird, in vielen Féllen
erfolglos. Die starke Bodenerosion wirkt
sich auch auf die Fischerei aus. Da bis zu
den Flussufern hin abgeholzt wird, wird
das erodierte Material ungehindert in die
Fliisse geschwemmt, welche zunehmend
verschiittet werden. Die Lachse haben
dadurch oft keine Moglichkeit, zu ihren
Laichplatzen flussaufwarts zu gelangen.
Das 6kologische Bewusstsein ist seit den
70er Jahren stark gestiegen, und viele
Forsttatigkeiten, allen voran grossflachige
Kahlschldge werden heute von der Offent-
lichkeit in Frage gestellt.

Der
Landnutzungskonflikt
in Clayoquot Sound

Die Nuu-chah-nulth leben an der
Westkiiste von Vancouver Island. Thr Terri-
torium umfasst etwa die Halfte der Grosse
der Schweiz. 80% dieses Territoriums befin-
den sich in der Form von Einschlaglizen-
zen im Besitz der Forstindustrie, nur 0,5%

DOSSI&R 31

TSATITSA 2.1997



32 DOSSIER

sind Reservatsland. Die Nuu-chah-nulth
bilden 44% der gesamten Bevolkerung
dieses Gebietes. Sie teilen ihr Territorium in
drei Regionen: Nordregion, Zentralregion
und Stidregion. Clayoquot Sound befin-
det sich in der Zentralregion. Die meisten
der Nuu-chah-nulth leben in den vier
verschiedenen Reservaten, einige wenige
leben im Dorf Tofino, das ca. 1000 Einwoh-
ner zdhlt. Fischfang und Tourismus bilden
die wichtigsten Wirtschaftssektoren. Das
nachste Dorf, Ucluelet, befindet sich 40
Kilometer weiter stidlich, bereits ausse-
rhalb der Grenze von Clayoquot Sound,
aber noch in der Zentralregion der Nuu-
chah-nulth. Neben Fischfang und Touris-
mus spielt hier vor allem die Forstindustrie
eine sehr wichtige Rolle. Clayoquot Sound
umfasst eine Fliache von 262’000 ha (ohne
Seen und Meer), was in etwa der Flache
des Kantons Tessin entspricht. Ca. 92% der
Flache von Clayoquot Sound sind bewal-
det, wobei es sich zur Halfte um gemas-
sigten Regenwald handelt. Es ist das
grosste zusammenhéngende Gebiet des
gemdssigten Regenwaldes von Vancouver
Island (Sierra Club 1993. 26). Bis 1860, dem
Beginn des kommerziellen Holzschlags,
bedeckten die gemadssigten Regenwalder
fast drei Viertel von Vancouver Island.
Innerhalb von hundert Jahren wurde ein
Drittel davon gefallt. Weitere dreissig Jahre
spater, 1990, existierte nur noch ein Drittel
des urspriinglichen Regenwaldes auf
Vancouver Island.

Weltweit bedecken gemadissigte
Regenwalder heute nur noch ca. 0,2% der
Landmasse. Sie sind nur in den nieder-
schlagsreichen Gebieten der gemdssigten
Zonen anzutreffen: in Chile, Tasmanien,
Neuseeland, Norwegen und an der West-
kiiste Nordamerikas. Hier befindet sich ca.
die Halfte der weltweit vorhandenen
gemadssigten Regenwalder. Durch die
massiven Regenfille — die Niederschlag-
smenge betragt hier im Jahresdurchschnitt
2000 mm - entsteht ein Klima, das zu
idealen Wachstumsbedingungen fiihrt. Die
Baume erreichen eine Héhe von tiber 100
Metern und ein Alter von 300 bis 800
Jahren. Nach ihrem Absterben erfiillen die

TSANTSA 2.1997

am Boden liegenden Baume eine wichtige
okologische Funktion, indem vorhandene
Néhrstoffe durch den organischen Abbau
freigesetzt werden. Die abgestorbenen
Baume dienen so noch wahrend ca. 500
Jahren als Nahrstofflieferanten fiir Pilze,
Moos, Flechten, Farne, Krauter, Straucher,
Insekten, Vogel, Sdugetiere, Amphibien
sowie unzdhlige Bakterien und Mikroor-
ganismen. Vergleicht man den gemdssigten
mit dem tropischen Regenwald, so verfiigt
der tropische Regenwald iiber eine grosse-
re Artenvielfalt, produziert aber weniger
Biomasse pro Hektare (Sierra Club 1993:
11).

Die Umweltschutzbewegung in Clayo-
quot Sound entwickelte sich 1980, als die
Forstfirma MacMillan Bloedel, die durch
die Tree Farm Licence #44 die ausschliess-
lichen Einschlagrechte fiir die Halfte von
Clayoquot Sound besitzt, mit der Abhol-
zung des Regenwaldes auf Meares Island
beginnen wollte. MacMillan Bloedel hatte
die Einschlaglizenz in den 50er Jahren einer
amerikanischen Firma abgekauft. Die
Lizenz enthielt folgende Formulierung:
«No logging should take place on all
Indian land, plots and gardens and logging
should not be used to prejudice of any
public or existing private rights» (Western
Canada Wilderness Committee 1985: 53).
Als die Bewohner von Tofino 1980 erfuh-
ren, dass Meares Island abgeholzt werden
sollte, begannen sich einige Ortsansassige
gegen dieses Projekt zu wehren und
grindeten die Umweltschutzgruppe
Friends of Clayoquot Sound (FOCS). Als
Antwort auf die Bedenken der Offentlich-
keit setzte der damalige Forstminister eine
Kommission ein, welche die Aufgabe hatte,
die verschiedenen Abholzungsvorschlage
zu tiberpriifen. Die Moglichkeit, tiberhaupt
nicht abzuholzen (no log option) wurde
zuerst nicht in die Uberlegungen mitein-
bezogen. In der Kommission vertreten
waren die beiden Forstfirmen, die die
Einschlaglizenzen in Clayoquot Sound
besitzen, MacMillan Bloedel und British
Columbia Forest Products, die Gewerk-
schaft der Holzindustrie, vier Regierung-
sabteilungen sowie die Ahousaht und die






34 DOSSI¢R

Tla-o-qui-aht First Nations3, der Gemein-
derat von Tofino und der Distrikt Alber-
ni/ Clayoquot Sound. Die Umweltschiitzer
waren zu Beginn als Teilnehmer ausges-
chlossen und wurden erst nach einer
Appellation beim Ombudsmann Britisch
Kolumbiens zugelassen. Nach einer wei-
teren Appellation beim Ombudsmann
konnte die Kommission tiberlegen, welche
Konsequenzen ein Schutz von Meares
Island haben koénnte. Wéahrend des dreijédh-
rigen Planungsprozesses wurde deutlich,
dass es den Vertretern der Regierungsab-
teilungen nicht erlaubt war, von ihren
vorgegebenen politischen Rahmenbedin-
gungen abzuweichen. Davon profitierten
vor allem die Forstfirmen, deren Interessen
in diesen Rahmenbedingungen gut vertre-
ten waren. Die Vertreter der Forstfirmen
versuchten eine Alles-oder-Nichts-Situa-
tion zu schaffen, indem sie sich weigerten,
auf Anderungen der Abholzungsbedin-
gungen wie z.B. Verzicht auf Herbizi-
danwendung und keine Abholzung der
Ufergebiete einzugehen. Nach iiber zwei
Jahren trat die Firma MacMillan Bloedel
aus dieser Planungskommission aus und
legte dem Kabinett einen eigenen Vor-
schlag vor. Die Provinzregierung entschied
1983, dass 90% der Insel jetzt abgeholzt
werden diirfen und die Abholzung der
letzten 10% um 20 Jahre aufgeschoben
wird.

Im selben Jahr, als die Abholzungsab-
sichten von MacMillan Bloedel bekannt
wurden und die Umweltschutzgruppe
gegriindet wurde, reichten die Nuu-chah-
nulth eine Landrechtsforderung fiir ihr
gesamtes Territorium bei der kanadischen
Bundesregierung ein. Da die Landrechts-
verhandlungen betreffend des Territoriums
der Nuu-chah-nulth noch nicht begonnen
hatten, deklarierten die Nuu-chah-nulth
Meares Island im April 1984 als Tribal Park
und erkldrten damit die vollstandige Er-
haltung der Insel auf der Grundlage ihres
Rechtsanspruchs. Im Oktober 1984, als
die Abholzungen auf Meares Island begin-
nen sollten, errichteten sie eine Blockade,
wobei sie von den Umweltschiitzern
unterstiitzt wurden. Nach einer Konfron-

TSANTSA 2.1997

tation zwischen den Holzfillern und den
Demonstrierenden kam es zu mehreren
Gerichtsverhandlungen, bis das Berufung-
sgericht Britisch Kolumbiens entschied,
die Abholzungserlaubnis bis auf weiteres
fiir nichtig zu erkldren, um den Nuu-chah-
nulth Zeit zu geben, die Landrechtsfrage
betreffend Meares Island durch das
Obergericht entscheiden zu lassen.

Die Abholzungen im restlichen Gebiet
von Clayoquot Sound gingen unterdessen
weiter und so kam es immer wieder zu
Konfrontationen zwischen Umweltschiit-
zern und MacMillan Bloedel. 1989 wandten
sich der Gemeinderat und die Handels-
kammer von Tofino mit dem Vorschlag an
die Provinzregierung, fiir Clayoquot Sound
eine nachhaltige Entwicklungsstrategie
auszuarbeiten. Dies sollte im Zusammen-
hang mit einem zweijdhrigen Abholzung-
smoratorium stehen; gleichzeitig sollte das
Schwergewicht vermehrt auf den Erleb-
nistourismus gelegt werden.

Nachdem in den folgenden Jahren
mehrere Arbeitsgruppen immer wieder
neue Vorschldge ausgearbeitet hatten und
es mehrmals zu Unstimmigkeiten inner-
halb der Arbeitsgruppen gekommen war,
wurde im Oktober 1992 bei der Provinzre-
gierung ein Vorschlag eingereicht, dem
aber nicht alle Parteien zustimmten. Dieser
Vorschlag teilte Clayoquot Sound grob in
drei Zonen, wovon eine als Schutzgebiet
bezeichnet war, eine als Waldgebiet mit
kommerzieller Holzgewinnung und die
dritte weder als das eine noch das andere.
Die Provinzregierung erliess im April 1993
einen Landnutzungsplan fiir Clayoquot
Sound, der das Gebiet ebenfalls in drei
Zonen gliederte: 45% wurden fiir Abhol-
zungen freigegeben, 33% sollten geschiitzt
werden, 17% wurden als speziell genutzte
Gebiete bezeichnet, in welchen Abholzun-
gen zum Teil erlaubt sind, aber der Schutz
der Wildtierbestdnde und Erholungszen-
tren Vorrang haben sollte. Entlang der
Strassen und der Kiiste sollten sogenannte
scenic corridors entstehen, Waldstreifen, die
als Sichtschutz dienen sollten, so dass die
fiir den Tourismus wichtigen Landschaften
erhalten bleiben.

3 Die Ahousaht und die
Tla-0-qui-aht First Nations
sind zwei der 14 Gruppen,
die zusammen den Nuu-
chah-nulth Tribal Council
bilden. Meares Island liegt
im Territorium dieser bei-
den Gruppen.



Die Umweltschiitzer bezeichneten
diesen Landnutzungsentscheid als noch
schlimmer als denjenigen, der von der
Arbeitsgruppe eingereicht worden war.
Threr Ansicht nach wurde in diesem
Entscheid zuviel Gewicht auf die Wahrung
der forstwirtschaftlichen Interessen statt
auf den Schutz des Okosystems gelegt.
Bereits einen Tag nach der Bekanntgabe
des Entscheids kiindigten die Umwelt-
schutzorganisationen verschiedene Pro-
testaktionen an, mit denen sie die
Abholzungen stoppen und auf diese Weise
Druck auf die Regierung ausiiben wollten,
bis letztere den Entscheid riickgdngig
mache und das ganze Gebiet in der Form
eines Parks unter Schutz stelle. Die Nuu-
chah-nulth erklérten, dass sie sich gegen
jeden Entscheid wenden, der die Rechte
der indigenen Nationen in dieser Region
missachtet. Ein lokaler Politiker sagte in
einem Zeitungsinterview: «We’ve tried to
protect both the environmental base and
jobs. We have indication from the NTC
(Nuu-chah-nulth Tribal Council) that they
may not be in agreement but they unders-
tand and appreciate having been consulted
throughout the process» (Times Colonist,
20. April 1993). Demgegeniiber erklarten
jedoch die Nuu-chah-nulth: «We have
never expressed support for this decision.
[...] We have been overlooked in this
whole process» (ebd.).

Sowohl die Umweltschiitzer als auch
die Nuu-chah-nulth stellten sich gegen den
Landnutzungsentscheid der Provinzregie-
rung. Im Gegensatz zu den Ereignissen
auf Meares Island kam es jedoch nicht zu
einer Allianz zwischen diesen beiden
Parteien, obwohl dies von den Umwelt-
schiitzern angestrebt wurde. Um Druck
auf die Regierung ausiiben zu konnen,
waren die Umweltschiitzer auf die
Unterstiitzung der Offentlichkeit ange-
wiesen. Es wurden verschiedene Informa-
tionskampagnen gestartet, um die
Bevolkerung iiber verschiedene Unge-
reimtheiten des Landnutzungsentscheids
aufmerksam zu machen wie z. B. darauf,
dass von den 33%, die als Schutzgebiet
deklariert worden waren, bereits die Halfte

vor dem Entscheid in der Form von Parks
unter Schutz stand und die andere Halfte
zum einen aus Sumpfland und Gebiisch
besteht und zum anderen aus Gebieten
mit einer Hangneigung von 60% und mehr,
wo das Abholzen sehr schwierig ist. Die
Bevolkerung wurde aufgefordert, sich mit
Protestschreiben und der Teilnahme an
Demonstrationen aktiv fiir den Schutz von
Clayoquot Sound einzusetzen. Damit sich
die Bevolkerung auch selbst ein Bild von
dem durch Abholzung bedrohten Gebiete
machen konnte, hatte eine Gruppe von
Umweltschiitzern damit begonnen, einen
Wanderweg durch das unwegsame Gebiet
zu errichten, der von einem Kahlschlag
aus in den gemissigten Regenwald hinein
fithrt. Am 1. Juli 1993, dem kanadischen
Nationalfeiertag, wurde das Clayoquot
Friedenscamp eroffnet. In einem kahlges-
chlagenen Gebiet, das direkt an der
Hauptstrasse nach Tofino und Ucluelet
liegt, stellten die Demonstranten ihre Zelte
auf. In diesem Basislager konnten alle, die
sich an den Blockaden beteiligen wollten,
tibernachten und sich verpflegen. Direkt
an der Strasse wurde ein Informationss-
tand errichtet, an welchem sich die vorbei-
fahrenden Touristen tiber die Situation in
Clayoquot Sound informieren konnten.
Von Anfang Juli bis Ende September wurde
die nahegelegene Forststrasse, die zum
Holzeinschlaggebiet fithrte, jeden Morgen
von Montag bis Freitag blockiert. Taglich
spielte sich dieselbe Szene ab: nach dem
Verlesen einer gerichtlichen Verfiigung, die
MacMillan Bloedel den Zugang zu den
Einschlaggebieten erlaubte, wurden die
Demonstranten aufgefordert, zur Seite zu
treten. Wer dieser Aufforderung nicht
nachkam, wurde in Haft genommen. Den
Verhafteten drohte ein Eintrag ins Straf-
register sowie eine Geld- oder eine Ge-
fangnisstrafe. Einmal kam es zu einer
Massenverhaftung von 300 Personen.
Innerhalb von drei Monaten wurden insge-
samt iiber 750 Personen verhaftet. Neben
diesen sehr medienwirksamen Aktionen
vor Ort wurde auch auf der internationalen
Ebene gearbeitet. Einzelne Umweltschutz-
gruppen versuchten, verschiedene Verlag-

DOSSIER 35

TSATITSA 2.1997



36 DOSSICR

sunternehmen zu einem Boykott von
MacMillan Bloedel Produkten zu bewegen.
Beim Europa-Parlament wurde ein Gesuch
eingereicht, das einen Importstop von
Holzprodukten aus Britisch Kolumbien,
die nicht aus nachhaltiger Nutzung stamm-
ten, vorsah.

Obwohl indigene Nationen und Um-
weltschiitzer am selben Strang ziehen,
wenn sie sich gegen die masslose Ressour-
cenausbeutung stellen, handelt es sich um
eine sehr ambivalente Beziehung: Konflik-
te entstehen, sobald Indigene die Kontrol-
le iiber die Ressourcen fordern. Im
Gegensatz zu den Umweltschiitzern haben
die indigenen Nationen meist kein Inter-
esse daran, ganze Gebiete mittels der Er-
richtung von Nationalparks zu schiitzen,
da ihnen dadurch der Zugang zu diesen
Gebieten und damit zu den Ressourcen
verweigert wird. Die Nuu-chah-nulth und
auch andere indigene Nationen stellen sich
nicht primédr gegen die Abholzungen,
sondern fordern die Einfiihrung nachhal-
tiger Nutzungsformen wie z.B. selektiver
Holzschlag und ein Verbot fiir grossflachi-
ge Kahlschldge. Heute wird ein Grossteil
der gefallten Biume direkt exportiert, und
die Verarbeitung findet erst im Ausland
statt. Die indigenen Nationen, die in den
Reservaten mit einer Arbeitslosigkeit von
bis zu 80% konfrontiert sind, fordern
deshalb, dass mehr lokale Arbeitsplatze
im Bereich der Holzverarbeitung geschaf-
fen werden.

Die Forderung nach der Schaffung eines
Nationalparks war nicht der einzige
Grund, weshalb die Nuu-chah-nulth sich
weigerten, an den Aktionen der Umwelt-
schiitzer teilzunehmen. Im Fall von Meares
Island hatte es eine starke Allianz zwischen
den Umweltschiitzern und den Nuu-chah-
nulth gegeben, solange die Insel direkt von
der Abholzung bedroht war. Aber als es
um die Bezahlung der Gerichtskosten in
einer Hohe von 1.2 Millionen Can$ ging,
standen die Nuu-chah-nulth plétzlich
allein da. Obwohl die lokale Umwelt-
schutzgruppe heute zum grossten Teil von
Leuten gestellt wird, die 1985 nicht dabei
waren, waren die Nuu-chah-nulth nach

TSATITSA 2.1997

diesen Erfahrungen nicht bereit, erneut
eine solche Allianz einzugehen. Ausser-
dem handelte es sich bei den Organisatoren
der Protestaktionen im Jahre 1993 um
mehrere Umweltschutzgruppen, deren
Ziele mit Ausnahme der Konfrontation
nicht immer dieselben waren. Die Vorge-
hensweise der Indigenen unterscheidet
sich jedoch von derjenigen der Umwelt-
schutzgruppen, wie das folgende Zitat
eines Vertreters der Nuu-chah-nulth zeigt:
«They are confrontational, they want things
immediately. But we take our time [...] we
have to talk to the elders, to make sure we
get it right» (The Edmonton Journal, 26. Juni
1993). Die verschiedenen Umweltschutz-
gruppen suchten mehrmals das Gesprach
mit den Nuu-chah-nulth, wobei sie voller
Enthusiasmus ihre bereits geplanten Aktio-
nen vorstellten und dabei nicht merkten,
welch paternalistisches Verhalten sie
gegeniiber den Nuu-chah-nulth an den
Tag legten. Die Nuu-chah-nulth erklarten
an einem dieser Treffen, dass ihrer
Meinung nach die verschiedenen Gruppen
verschiedene Botschaften ausgesandt
hatten. Fiir sie sei es aber wichtig, dass
jede Gruppe genau verstehe, was die Nuu-
chah-nulth von der Regierung fordern,
denn sie seien nicht daran interessiert, von
den Umweltschiitzern fiir deren Aktionen
missbraucht zu werden. Die Nuu-chah-
nulth forderten von jeder einzelnen
Gruppe die Entscheidung, ob sie mit den
Nuu-chah-nulth unter diesen Bedingun-
gen zusammenarbeiten wollte oder nicht.
Als erste gemeinsame Aktion schlugen die
Nuu-chah-nulth ein Treffen mit den Ver-
tretern der Forstindustrie vor. Dieser
Vorschlag wurde von allen beteiligen
Umweltschutzgruppen mit dem Argument
abgelehnt, die Forstindustrie hatte bereits
zu viel Schaden in den Wéldern angerich-
tet und es bestehe keine gemeinsame
Gespréchsbasis. Dass die Kommunikation
zwischen den Nuu-chah-nulth und den
Umweltschiitzern haufig nicht funktio-
nierte, geht aus einer Bemerkung hervor,
die ein Vertreter der Nuu-chah-nulth
machte, nachdem die Umweltschiitzer den
Sitzungssaal verlassen hatten: «This is like



dating: they come here and talk to us and
then they leave. We're just dating, but
we're not in bed with them.» Die Umwelt-
schiitzer, die sich nach diesem Treffen mit
den anderen Mitgliedern ihrer Gruppe
trafen, bezeichneten die Treffen mit den
Nuu-chah-nulth jeweils als Erfolg: «The
meeting has been very constructive, the
understanding was great.»

Anstatt eine feste Allianz mit den
verschiedenen lokalen Gruppen einzuge-
hen, wandten sich die Nuu-chah-nulth an
die in den USA ansdssige Umweltschut-
zorganisation Natural Resources Defence
Council (NRDC). Diese Organisation hatte
ein paar Jahre zuvor in der Provinz Québec
gemeinsam mit den Cree die zweite Etappe
des Staudammprojekts James Bay verhin-
dert, indem sie die USA dazu gebracht
hatten, einen Energievertrag mit Kanada
wieder aufzulsen. «This decision on
Clayoquot Sound has left our First Nations
no other alternative but to seek assistance
and help in protecting our interests where
we can because it’s obvious that the
Government ignored our concerns. NRDC
did some good work for the Cree First
Nations with regard to Hydro Quebec’s
Great Whale project. We have not invited
these people to come and tell us what to
do, but to come and talk about what we
can do together. We are creating alliances to
protect our children’s future» (Tla-o-qui-
aht First Nations Press Release, 8. Juni 1993).
Hatte die Provinzregierung sich bis zu
diesem Zeitpunkt geweigert, mit den Nuu-
chah-nulth ein Gesprich tiber den Land-
nutzungsentscheid zu fithren, war es nach
einem Besuch des fiir den NRDC tatigen
Anwalts Robert Kennedy Jr. in Clayoquot
Sound eben gerade die Provinzregierung,
die das Gesprach mit den Nuu-chah-nulth
suchte. Wahrend die Regierung in diesem
Gesprich, die Nuu-chah-nulth von jegli-
chen rechtlichen Aktionen gegen die
geplanten Abholzungsarbeiten abzuhalten
versuchte, erklarten die Nuu-chah-nulth,
dass sie vor Gericht gehen wiirden, wenn
die Forstfirmen mit der Abholzung von
Gebieten beginnen sollten, die die Nuu-
chah-nulth unter Schutz stellen wollen. Sie

wiirden versuchen, eine gerichtliche Ver-
fiigung zu erlangen, die samtliche Abhol-
zungsarbeiten bis zur Lésung der
Landrechtsfrage verbieten wiirde. Sollte
die gerichtliche Verfiigung nicht ausges-
prochen werden, waren die Nuu-chah-
nulth auch bereit, selbst eine Blockade zu
errichten, wobei sie auf die Unterstiitzung
internationaler Menschenrechts- und
Umweltschutzorganisationen, verschiede-
ner Regierungen und anderer indigener
Nationen zadhlen kénnten. Die Nuu-chah-
nulth forderten die Regierung auf, ihr
Versprechen einzul6sen, und die indige-
nen Nationen als gleichgestellte Partner
zu akzeptieren und auf einer sogenannten
«government-to-government» Basis zu
verhandeln - ein Vorgehen, dem die Regie-
rung mit der Unterzeichnung des Treaty
Commission Agreement zugestimmt hatte.
Nach diesem erfolglosen Gesprach
reiste eine Delegation der Nuu-chah-nulth
zum Natural Resources Defence Council nach
Washington D.C., wo sie sich mit verschie-
denen Senatsmitgliedern und Vertretern
von Menschenrechtsorganisationen trafen.
Nachdem die Moglichkeit eines Boykotts
von Holzprodukten aus Britisch Kolum-
bien allgemein oder von einzelnen Firmen
im Speziellen diskutiert worden war, reich-
ten die Nuu-chah-nulth bei der UNO eine
Klage gegen Kanada in Bezug auf den
Clayoquot Sound Landnutzungsentscheid
und die damit verbundene Diskriminie-
rung der Nuu-chah-nulth ein. Dazu meinte
ein Sprecher der Nuu-chah-nulth: «It's too
bad we have to come to another country
for assistance but there’s no other options
left for us in Canada» (Times Colonist, 23.
September 1993). Aufgrund dieser Ereignis-
se erklarte sich der Premierminister Britisch
Kolumbiens sofort zu Gesprachen mit den
Nuu-chah-nulth bereit. Als Resultat der
daraufhin eingeleiteten Gesprachsrunden
wurde ein Interim Measures Agreement
ausgearbeitet, wodurch es méglich wurde,
die Ressourcen in Clayoquot Sound wei-
terhin zu nutzen, auch wenn die Land-
rechtsfrage noch nicht geklart war. Durch
dieses Abkommen wurde festgelegt, dass
samtliche Entscheidungen betreffs der

DOSSI¢R 37

TSANMTSA 2.1997



38 DOSSIER

Land- und Ressourcennutzungen in Clayo-
quot Sound von der Provinzregierung und
den Nuu-chah-nulth gemeinsam mittels
einer neu geschaffenen Kommission
getroffen werden. Nutzungspldne und
— vorschldge miissen dieser Kommission
vorgelegt werden, die dann iiber deren
Ausfiihrungen entscheidet. Mit dem Inter-
im Measures Agreement erhielten die Nuu-
chah-nulth ein vorlaufiges Mitspracherecht
in der Ressourcennutzung, doch ihr
langfristiges Ziel bleibt der Abschluss eines
Landrechtsvertrags. Nach der Einreichung
einer Absichtserklarung bei der Treaty
Commission am 15. Dezember 1993 began-
nen die ersten Vertragsverhandlungen
zwischen den Nuu-chah-nulth, der Pro-
vinzregierung Britisch Kolumbiens und
der kanadischen Bundesregierung im April
1995. Nachdem im Mérz 1996 das Rahme-
nabkommen unterzeichnet wurde, laufen
jetzt die Verhandlungen betreffs des grund-
satzlichen Abkommens.

Allianzen und
Partnerschaften

Mit der Geltendmachung der indige-
nen Landrechtsforderungen hat die Debat-
te um Arbeitspldtze und 6konomischen
Gewinn versus Umweltschutz eine neue
Richtung eingeschlagen. Indem die indige-
nen Nationen auf die spirituelle Bedeu-
tung verschiedener Gebiete hinweisen,
starken sie die Umweltschiitzer in jhrem
Argument der Erhaltung nicht-6konomi-
scher Werte. Die Glaubwiirdigkeit des
Anspruchs, dass ein Gebiet von heiliger
und spiritueller Bedeutung ist, hangt von
der Identitdt des Sprechers ab (Hornborg
1994: 252). Die Umweltschiitzer kénnen
den spirituellen Anspruch nicht fiir sich
selbst geltend machen, sondern sind dabei
auf die indigenen Nationen angewiesen.
Vergleicht man die verschiedenen Landnut-
zungskonflikte, die in den 80er Jahren in
Britisch Kolumbien entstanden sind, zeigt
sich klar, dass es fiir die Umweltschiitzer
wesentlich schwieriger ist, fiir den Schutz

TSAINMTSA 2.1997

eines Gebietes zu argumentieren, wenn in
diesem Gebiet keine Landanspriiche der
indigenen Nationen bestehen (M’Gonigle
1988: 119).

Auch die indigenen Nationen konnen
einzelne Argumente der Umweltschiitzer
fiir sich einsetzen, indem sie z.B. erklaren,
dass die beabsichtigte Ressourcennutzung
nicht dem Konzept der nachhaltigen
Entwicklung entspricht. Durch die gegen-
seitige Ubernahme einzelner Argument ist
eine «begriffliche Symbiose» (Hornborg
1994: 246) entstanden. Doch da die Um-
weltschiitzer die Erhaltung des Okosys-
tems an erster Stelle sehen, wahrend die
indigenen Nationen den Zugang und die
Mitsprache bei der Ressourcennutzung als
prioritdres Ziel verfolgen, ist eine weiter-
fithrende Allianz beider Parteien kaum
moglich. Dass die indigenen Nationen
andere Ziele verfolgen als die Umwelt-
schiitzer kommt in der Indigenous Peoples
Earth Chartert klar zum Ausdruck:

«40. There must be some control placed
upon environmental groups who are
lobbying to protect our territories and the
species within those territories. In many
instances, environmental groups are more
concerned about animals than human
beings. We call for indigenous peoples to
determine guidelines prior to allowing
environmental groups in their territories.

41. Parks must not be created at the
expense of indigenous peoples. There is
no way to separate indigenous peoples
from their lands.» (Kollektiv 1992: 58)

Die indigenen Nationen Britisch
Kolumbiens befinden sich in einer sehr
speziellen Situation, da in dieser Provinz
im Gegensatz zu den anderen kanadischen
Provinzen keine Landabtretungsvertrdge
unterzeichnet worden waren. Den indige-
nen Nationen wurden kleine Landstiicke
als Reservate zugeteilt, was dazu fiihrte,
dass heute eine grosse Anzahl von Kleins-
treservaten existiert. Die Reservate bieten
nicht genug Platz fiir Wohnhauser, und
wirtschaftliche Tatigkeiten sind unmdglich,
da keine natiirlichen Ressourcen vorhan-
den sind. Durch die Landrechtsverhand-
lungen sehen die indigenen Nationen eine

4 Wahrend der UNO-
Umweltkonferenz in Rio
de Janeiro 1992 hielten die
Vertreter indigener Natio-
nen der ganzen Welt eine
eigene Konferenz ab und
erarbeiteten die Indigenous
Peoples’ Earth Charter.



Moglichkeit, Zugang zu den natiirlichen
Ressourcen ausserhalb der Reservate zu
erhalten und durch die Nutzung dieser
Ressourcen 6konomisch unabhingig zu
werden. Okonomische Unabhéngigkeit ist
eine Voraussetzung fiir die von den indige-
nen Nationen angestrebte politische
Autonomie. Die Idee der vollumfinglichen
Erhaltung ganzer Gebiete wird von den
indigenen Nationen Britisch Kolumbiens
nicht unterstiitzt (Nathan 1993: 156). In
Gebieten, die sie vor der Ausbeutung der
Ressourcen schiitzen wollen, fordern die
indigenen Nationen die Schaffung von
Tribal Parks, in welchen sie das Recht
haben, die Ressourcen fiir traditionelle
Zwecke zu nutzen wie z. B. das Sammeln
von Heilkrdutern oder das Fallen eines
Baumes fiir die Herstellung eines Kanus. In
den anderen Gebieten fordern die indige-
nen Nationen eine Anderung der Abhol-
zungsmethoden. Die Kahlschldge sollen
durch nachhaltige Nutzungsformen wie
die des selektiven Holzschlags ersetzt
werden. Ausserdem soll die Verarbeitung
des Holzes im eigenen Land stattfinden.

Die Umweltschiitzer unterstiitzen die
Forderung nach nachhaltigen Nutzung-
smethoden sehr. Doch immer wieder
dussern sie ihre Bedenken, dass die indige-
nen Nationen die 6konomische Entwick-
lung iiber den 6kologischen Schutz stellen
konnten.

Ein Gefiihl der Unsicherheit und der
Angst existiert auch auf der Seite der
Forstindustrie. Solange die Landrechtsfra-
ge nicht geklart ist, ist es fiir die Forstin-
dustrie sehr schwer, neue Gebiete fir
Abholzungen zu erschliessen. Einerseits
hat sie also ein Interesse daran, dass die
Verhandlungen vorangetrieben werden,
andererseits ist ungewiss, wie die Situa-
tion der Forstindustrie nach einer Regelung
der Landrechtsfrage aussehen wird. Unter
wessen Zustandigkeitsbereich die Walder
nach den Verhandlungen fallen, ist den
Forstunternehmern nicht so wichtig: «We
don’t care if the government owns the
timber or if the natives own the timber.
We don’t care who collects the economic
rents when we harvest, as long as the rights

are rights to go in and cut and remove the
timber for our mills» (ein Vertreter der
Forstfirma Interfor, personliche Mitteilung).
Es besteht jedoch die Furcht, dass bei einer
Zusprechung grosser Landgebiete an die
indigenen Nationen Einschlaglizenzen
verloren gehen kénnten, neue Regulierun-
gen biirokratisch und kompliziert gehand-
habt wiirden, die von den Indigenen
betriebenen Unternehmen im komplexen
Weltmarkt nicht mithalten konnten und
die Ressourcen nicht effizient genutzt
wiirden. Da die Vertragsverhandlungen
nur zwischen den jeweiligen indigenen
Nationen, der Provinz- und der Bundesre-
gierung stattfinden, haben die Forstunter-
nehmer kein direktes Mitspracherecht.
Samtliche Drittparteien sind durch das
Third Party Advisory Committee, d. h. durch
die Regierung in den Verhandlungen
vertreten.

Nachdem die Nuu-chah-nulth erklart
hatten, dass sie nicht generell gegen die
Abholzungen sind, boten die beiden in
Clayoquot Sound tdtigen Forstunter-
nehmen unabhingig voneinander den
Nuu-chah-nulth die Griindung von Part-
nerschaftsunternehmen an. Meines Erach-
tens erhofften sich beide Firmen durch
diese Zusammenschliisse ihre eigenen
Interessen an den Verhandlungstisch zu
bringen. Doch fiir die indigenen Nationen
ist klar, dass die Schaffung von Partner-
schaftsunternehmen kein Ersatz fiir indige-
ne Rechte und Landtitel ist.

Wie die Ressourcennutzung nach einem
Abschluss der Vertragsverhandlungen
aussehen wird, ist noch ungewiss. Cassidy
und Dale (1988) haben in einer Studie drei
mogliche Szenarien vorgestellt. Im ersten
Szenario steht die 6konomische Entwick-
lung der natiirlichen Ressourcen im
Zentrum. Die Landrechtslésungen wiirden
sich hier auf die Bedingungen konzen-
trieren, die zur Erhéhung des Anteils der
Indigenen an den 6konomischen Gewin-
nen erforderlich sind. Zwischen indigenen
Nationen und einzelnen Firmen wiirden
dauerhafte Beziehungen entstehen, wo-
durch die indigenen Nationen zu gleich-
gestellten Handelspartnern wiirden. Die

DOSSIER 39

TSAINTSA 2.1997



40 DOSSITR

Wirtschaft wére durch eine grossere Stabi-
litat gekennzeichnet, da die Ressour-
cennutzung nicht mehr durch
Gerichtsverhandlungen, voriibergehende
Nutzungsstops und widerspriichliche
Besitzforderungen belastet ware. Die
indigenen Nationen wiirden von einer
grosseren Grundlage an Kapital, Einkom-
men, Ressourcen und Land profitieren,
wodurch weitere soziale und 6konomische
Ziele erreicht werden konnten. Die Inter-
essen des Umweltschutzes wiirden dabei
fiir die indigenen Nationen zweitrangig
werden. Im zweiten Szenario wird die
Landrechtsfrage soweit gelost, dass eine
begrenzte Form der Sicherheit in den politi-
schen und 6konomischen Sektoren der
Provinz geschaffen werden konnte. Es
kdme zu betrachtlichen Kompensations-
zahlungen an die indigenen Nationen und
an die Industrie und teilweise zu Besitzii-
berschreibungen einzelner Landgebiete an
die indigenen Nationen. In verschiedenen
Fallen wiirden sich die betroffenen Parteien
im Bereich der Ressourcennutzung zusam-
menschliessen, in anderen Fallen wiirden
sie sich weiterhin als Gegner gegeniibers-
tehen. Im dritten Szenario basiert die
Losung der Landrechtsfrage auf der
Anerkennung der indigenen Titel und
Rechte. Die indigenen Nationen erhielten
die Kontrolle iiber weite Landgebiete. Sie
hétten die Moglichkeit, diese Gebiete vor
den Interessen der Industrie zu schiitzen
und selbst {iber das Ausmass der Nutzung
zu bestimmen. Dieses Szenario scheint den
gegenwartigen Wiinschen der meisten
indigenen Nationen am néachsten zu
kommen. Die beiden Autoren dieser Studie
kommen zu dem Schluss, dass die meisten
der indigenen Nationen nach der Losung
der Landrechtsfrage in dieser Form sowohl
okonomische wie auch erhaltende Mass-
nahmen ergreifen werden, was durch die
beiden folgenden Aussagen bestatigt wird:
«We won't stop logging and fishing when
we get control, but we will do it in a man-
ner more conducive to the environment.
We won't take as much. There’s no reason
for clearcutting» (Frank Collison, Vice
President of the Council of Haida Nations,

TSANTSA 2.1997

zitiert nach Shapcott 1989: 77).

«We are changing with the time along
with everyone else. And that means some
economic development and logging. There
are definitely areas we want to preserve.
But we don’t support the idea of complete
preservation. There is a need for consulta-
tion on all sides» (Francis Frank, Nuu-
chah-nulth, zitiert nach Nathan 1993: 156).

Erhalten die indigenen Nationen in
verschiedenen Gebieten Britisch Kolum-
biens die Kontrolle iiber die Ressourcen-
nutzung, wird sich zeigen miissen, ob die
Umweltschiitzer bereit sind, die Entschei-
de der indigenen Nationen im Bereich der
Ressourcennutzung zu akzeptieren. Doch
trotz Konflikten zwischen indigenen Natio-
nen und Umweltschutzgruppen verbindet
diese beiden Parteien der gemeinsame
Glaube daran, dass eine grundlegende
Anderung in der Machtverteilung bei den
Entscheidungsprozessen in der Ressour-
cennutzung stattfinden muss.



Literatur

CassiDY Frank, DALE Norman

1988. After Native Claims? The Implica-
tions of Comprehensive Claims Settle-
ments for Natural Resources in
British Columbia. Lantzville:
Oolichan Books.

COFI (CouNcIL OF FOREST INDUSTRIES OF

BriTisH COLUMBIA)

1992. British Columbia Forest Industry
Fact Book - 1992. Vancouver: COFI.

GREMMINGER Thomas

1985. Forest Policy and Practice in British
Columbia with Special Reference to
the Task in the Squamish-Whistler
Area. Diplomarbeit in Geographie.
Ziirich: Geographisches Institut.

HORNBORG Alf

1994. «Environmentalism, Ethnicity and
Sacred Places: Reflections on
Modernity, Discourse and
Power». Canadian Review of Socio-
logy and Anthropology (Toronto)
31(3): 245-267.

KOLLEKTIV

1992. «Kari-Oca Declaration and Indige-
nous Peoples Earth Charter».
IWGIA Newsletter (Copenhagen)
4: 57-61.

M’GoNIGLE Michael R.

1988. «Native Rights an Environmen-
tal Sustainability: Lessons from
the British Columbia Wilderness».
Canadian Journal of Native Studies
(Brandon, Manitoba) 8(1): 107-130.

NATHAN Holly

1993. «Aboriginal Forestry: The Role of
the First Nations», in: Ken DRUSH-
KA et al. (eds), Touch Wood: BC
Forests at the Crossroads, p. 137-
170. Madeira Park (B.C.): Harbour
Publishing.

SHAPCOTT Catherine

1989. «Environmental Impact Assess-
ment and Resource Management,
a Haida Case Study: Implications
for Native People of the North».
Canadian Journal of Native Studies
(Brandon, Manitoba) 9(1): 55-83.

SIERRA CLUB

1993. Ancient Rainforests at Risk: Final
Report of the Vancouver Island
Mapping Project. Victoria (B.C.):
Sierra Club.

TENNANT Paul

1990. Aboriginal Peoples and Politics: The
Indian Land Question in British
Columbia, 1849-1989. Vancouver:
University of British Columbia
Press.

WESTERN CANADA WILDERNESS COMMIT-

TEE

1985. Meares Island - Protecting a Natural
Paradise. Vancouver: Western
Canada Wilderness Committee.

Pressequellen

Brazil of the North, Zeitschrift der
Canada’s Future Forest Alliance,
Ausgabe Januar 1993.

Ha-Shilth-Sa, Port Alberni, Nuu-chah-
nulth Tribal Council.

The Edmonton Journal, Edmonton (Alber-
ta).

Times Colonist, Victoria (B.C.).

Tla-o-qui-aht First Nations Press Release, 8.
Juni 1993.

Abstract

This article focuses on a land use
conflict in Clayoquot Sound, British
Columbia. In 1985, a strong alliance
of conservationists and Indigenous
Peoples was able to prevent the
logging of Meares Island, which is
part of the traditional territory of
the Nuu-chah-nulth tribe. After the
land use decision for Clayoquot
Sound was reached by the govern-
ment of British Columbia, several
conservationist organizations tried
to form a similar alliance with the
Nuu-chah-nulth. However, this time
the Nuu-chah-nulth did not join the
blockade organized by the conser-
vationists. While the latter sought to
have all of Clayoquot Sound decla-
red a national park zone, the Nuu-
chah-nulth wanted to be involved in
decision-making and participate in
resource management.

DOSSIeR 41

This article analyzes these con-
tradictory positions. First Nations
have clearly stated that economic
development is important for their
communities, which are facing
unemployment rates reaching 80%.
Conservationists have expressed
concerns that Indigenous commu-
nities may put economic needs over
ecological preservation if they ob-
tain control over large tracts of land.
Although there is a high potential
for conflict between First Nations
and conservationist groups, they
nevertheless share common ground,
namely the belief in the need for a
fundamental restructuring of the
distribution of power in society.

Autorin

Astrid Wallner, geb. 1968 in Zug,
studierte Ethnologie, Geographie
und Volkskunde an der Universitat
Zirich. 1993 fiihrte sie wihrend
neun Monaten eine Feldforschung
in Clayoquot Sound durch. Sie
schloss 1996 ihr Studium mit einer
Lizentiatsarbeit zum Thema Land-
nutzungskonflikte in Britisch Ko-
lumbien ab.

TSATITSA 2.1997



	Die Position der indigenen Völker in den Landnutzungskonflikten in Britisch Kolumbien, Kanada

