
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 2 (1997)

Artikel: Die Position der indigenen Völker in den Landnutzungskonflikten in
Britisch Kolumbien, Kanada

Autor: Wallner, Astrid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28 DOSSI0R

Die Position der
indigenen Völker in den
Landnutzungskonflikten

in Britisch Kolumbien,
Kanada

Astrid Wallner

Die Anzahl der Landnutzungskonflikte
in der kanadischen Provinz Britisch
Kolumbien hat in den letzten 15 Jahren
drastisch zugenommen. Die meisten dieser
Konflikte stehen im Zusammenhang mit
den grossflächigen Kahlschlägen in dieser
Provinz: Britisch Kolumbien enthält ein
Fünftel der bewaldeten Fläche Kanadas
und produziert daraus jährlich die Hälfte
des nationalen Holzvolumens (Brazil of
the North 1993: 6). Gegen diese masslose

Ausbeutung der Natur hat sich eine starke

Opposition gebildet. Die dadurch entstandenen

Konflikte werden in den Medien
häufig als Interessenkonflikte zwischen
Vertretern der Forstindustrie und des
Umweltschutzes dargestellt, in welchen
Entwicklung gegen Erhaltung und Schutz
steht. Die Lösungen scheinen offensichtlich
zu sein: Kahlschläge oder öffentliche
Naturparks. In Wirklichkeit sind diese
Konflikte jedoch weit komplexer, da auch
die von den Abholzungen betroffenen
indigenen Völker eine wichtige Rolle in
den Auseinandersetzungen spielen. Häufig

finden die Konflikte zwischen den
Forstfirmen und den Umweltschützern auf
Gebieten statt, die Gegenstand von
Landrechtsforderungen der indigenen
Völker sind. Mitte der 80er Jahre kam es

in verschiedenen Gebieten Britisch
Kolumbiens zu heftigen Konfrontationen
zwischen der Forstindustrie und einer
Koalition aus Umweltschützern und
indigenen Nationen1. Während jedoch die
Umweltschützer den Schutz der Wälder
und unberührter Gebiete fordern, wollen
die Indigenen mehr als «nur» die Rettung
der Bäume: sie fordern die Anerkennung
ihrer indigenen Rechte und ihre ökonomische

Unabhängigkeit, wofür die Kontrolle
der Ressourcen eine der wichtigsten

Voraussetzungen ist.
Im Sommer 1993 kam es in Clayoquot

Sound auf Vancouver Island nach einem
Landnutzungsentscheid der Provinzregierung

erneut zu heftigen Konfrontationen
zwischen Umweltschützern und einer
Forstfirma. Clayoquot Sound ist Teil des
traditionellen Territoriums des Volkes der

1 Die Indigenen Britisch
Kolumbiens bezeichnen
sich selbst als tribes,
peoples, first nations oder
tribal groups, wobei die
Verwendung dieser
Begriffe nicht immer
eindeutig ist. Im Folgenden

wird der Begriff
«indigene Nationen»
verwendet.

TSAHTSA 2.1997



DOSSieR 29

Nuu-chah-nulth2. Sie hatten 1983 bei der
kanadischen Bundesregierung eine
Landforderung für ihr gesamtes Territorium

eingereicht. Die Nuu-chah-nulth
beteiligten sich während der
Auseinandersetzungen nicht an den Strassen-
blockaden und den verschiedenen
Protestaktionen der Umweltschützer,
sondern planten ihre eigenen Aktionen.
Haben die Umweltschützer damit ihren
bisher wichtigsten Allianzpartner in der
Naturschutzdebatte verloren?

Indigene Landrechte
in Britisch Kolumbien

Im Gegensatz zu den anderen kanadischen

Provinzen wurden in Britisch
Kolumbien während der Kolonialzeit, bis
auf wenige Ausnahmen, keine
Landabtretungsverträge zwischen den Indigenen und
der britischen Kolonialmacht ausgehandelt.

Da das Land weder erobert, noch von
den indigenen Nationen aufgegeben oder
an die Kolonialmacht abgetreten worden
war, betrachten sich die indigenen Nationen

Britisch Kolumbiens als die rechtmässigen

Besitzer des Landes. Sie fordern
deshalb die Klärung der Landrechtsverhältnisse

und die damit verbundene
Verhandlung moderner Landrechtsverträge,

bevor die Ausbeutung der natürlichen
Ressourcen weiter voranschreitet.

Mit dem Beitritt der Kolonie Britisch
Kolumbien zur kanadischen Konföderation

1871 übernahm die Bundesregierung
die gesetzgeberische Autorität über die
Indianer und das für sie reservierte Land,
wodurch die Indianer zu Mündeln des
Staates degradiert wurden. 1876 erhielt die
Bundesregierung mit der Schaffung des
Indian Act sogar ein spezielles Gesetzeswerk,

mit welchem sie die indigenen
Nationen Kanadas bis heute verwaltet. Die
Indianer wurden von den Wohlfahrtsgeldern

des Bundes abhängig; und indem
man ihnen den Zugang zu den Ressourcen
verwehrte, wurden sie von der ökonomischen

Entwicklung ausgeschlossen. Die

Provinzregierung, die für die Verwaltung
des restlichen Landes zuständig ist,
versuchte die Reservate möglichst klein
zu halten. Verschiedene indigene Nationen

sandten Delegationen nach Victoria
und Ottawa, wo sie nicht nur die Vergrös-
serung der Reservate forderten, sondern
auch Geldkompensationen für das restliche

Land, bestimmte Jagd- und Fischereirechte

sowie eine umfassende Erziehungsund

Gesundheitsversorgung. Sowohl die
Provinz- als auch die Bundesregierung
weigerten sich aber, über irgendwelche
Forderungen zu verhandeln. 1926 wurde
der Indian Act um einen Paragraphen
erweitert, der es den Indianern untersagte,
Geld zu sammeln, um die in den
Landforderungsfällen anfallenden Prozesskosten

zu decken (Tennant 1990: 12). Ausserdem
machte sich jede Person strafbar, welche
die Indianer in ihren Forderungen
unterstützte. Die Organisation der Allied Indian
Tribes of British Columbia, zu der sich zehn
Jahre zuvor verschiedene Stammesgruppen

zusammengeschlossen hatten, um eine

gerichtliche Behandlung der Landrechtsfrage

zu fordern, konnte ohne die nötigen
Geldmittel nicht weiter existieren. 1951

wurde dieser Paragraph wieder aufgehoben,

wohl in der Annahme, die Indianer
hätten in der Zwischenzeit die Nutzlosigkeit

ihrer Landforderungen eingesehen.
Eine Wende in der Landrechtspolitik

trat mit dem Urteil im sogenannten Calder-
Case ein. 1969 reichten die Nisga'a eine

Anklage gegen die Provinzregierung
Britisch Kolumbiens ein. Sie verlangten
vom Gericht eine Bestätigung, dass «their
aboriginal title, otherwise known as the
Indian title [...] to their ancient tribal territory

[...] has never been lawfully
extinguished» (zitiert nach Tennant 1990: 219).
Der Fall kam bis vor das kanadische
Bundesgericht, wo 1973 sechs von sieben
Richtern entschieden, dass das englische
Gesetz zur Zeit der Kolonisation die
indigenen Landtitel anerkannte: «The fact is
that when the settlers came the Indians
were there, organized in societies and
occupying the land as their forefathers had
done for centuries. This is what Indian title

2 Besser bekannt unter
dem Namen Nootka.
Diese Namengebung
stammt von Cook, beruht
jedoch auf einem sprachlichen

Missverständnis.
Siehe dazu Tennant (1990:

4).

TSAFITSA 2.1997



30 DOSSI0R

means» (zitiert nach Tennant 1990: 221).
Nach diesem Entscheid des Bundesgerichts
erklärte sich die Bundesregierung bereit,
die indigene Landrechtsfrage in all jenen
Gebieten Kanadas, in welchen keine
Verträge abgeschlossen worden waren, zu
regeln.

1982 erfolgte erstmalig eine konstitutionelle

Anerkennung der indigenen
Rechte mit der Einführung des Absatzes
35 in die neue Bundesverfassung. Damit
sind die indigenen Nationen die einzigen
Gruppen innerhalb der kanadischen
Gesellschaft, die auf dem Land der jeweiligen

Provinz konstitutionell anerkannte
und geschützte Jagd- und Fischereirechte
haben.

Als 1991 Ronald Sparrow angeklagt
wurde, durch das Fischen ausserhalb des
Reservats gegen das Fischereirecht Verstössen

zu haben, bestätigte das kanadische
Obergericht, dass der Absatz 35 (1) bedeutet,

dass das indigene Recht, für Selbstversorgung

und für zeremonielle Anlässe zu
jagen und zu fischen, auch in Gebieten gilt,
in welchen keine Landrechtsverträge
abgeschlossen worden waren (Tennant
1990: 225). Die Provinzregierung Britisch
Kolumbiens hatte bis dahin die Ansicht
vertreten, dass keine indigenen Besitztitel
oder spezielle Rechte existieren und dass

- falls solche Rechte dennoch existieren
sollten - diese nur in den Reservaten
gelten. Nach diesen beiden Gerichtsentscheiden

konnte sich die Provinzregierung
jedoch den Landrechtsforderungen der
indigenen Nationen Britisch Kolumbiens
nicht mehr entziehen.

Im Juni 1991 legte eine extra dafür
geschaffene Arbeitsgruppe neunzehn
Vorschläge für eine offene, faire und freiwillige
Durchführung der Verhandlungen vor. Der
Bericht dieser Arbeitsgruppe wurde
sowohl von den indigenen Nationen wie
auch von der Bundes- und der
Provinzregierung angenommen. Der damalige
Minister für indigene Angelegenheiten der

Provinzregierung versicherte den
indigenen Führern an einer Pressekonferenz:
«The provincial government recognizes
the political legitimacy of aboriginal title

and the inherent right to self-government»
(Ha-Shilth-Sa, 24. Dezember 1991). Ein Jahr

später wurde das Britisch Columbia Treaty
Commission Agreement unterzeichnet,
womit sich die Bundes- und die
Provinzregierung verpflichteten, die indigenen
Nationen als gleichgestellte Partner zu
akzeptieren und somit auf einer
Beziehungsbasis von Regierung zu Regierung
über deren Forderungen zu verhandeln.
Es folgte die Schaffung der Treaty Commission,

die den Auftrag hatte, ein Konzept
für die Vorgehensweise bei den
Landrechtsverhandlungen zu erarbeiten.
Dieses Konzept umfasst sechs Schritte: In
einem ersten Schritt reichen die indigenen
Nationen bei der Treaty Commission eine
Erklärung ein, in der sie ihre Absicht, einen

Vertrag auszuhandeln, bekannt geben. In
einem zweiten Schritt werden die Verhandlungen

vorbereitet. Die Parteien bestimmen

ihre Verhandlungsteams und stellen
eine Liste der zu verhandelnden Themen
auf. Als dritter Schritt erfolgt die
Ausarbeitung eines Rahmenabkommens, in
welchem sich die Parteien über die zu
verhandelnden Themen einigen müssen.
Die Ausarbeitung der Hauptpunkte, die
die Basis des Vertrags bilden, die Verhandlungen

über die endgültige Form des
Vertrags und seine Inkraftsetzung bilden
die weiteren Schritte. Seit Dezember 1993

können die indigenen Nationen ihre
Absichtserklärungen betreffend
Landrechtsverhandlungen bei der
Vertragskommission einreichen. Innerhalb eines
Jahres hatten ca. 65% aller indianischen
Nationen Britisch Kolumbiens eine
Absichtserklärung eingereicht (Ha-Shilth-
Sa, 15. November 1994).

TSAJTl TSA 2.1997



DOSSieR 31

Forstwirtschaftliche
Nutzung in Kanada

und Britisch
Kolumbien

Die Forstwirtschaft ist einer der
wichtigsten Wirtschaftszweige Kanadas. Beinahe

die Hälfte der kanadischen Landmasse
ist von Wäldern unterschiedlicher
Zusammensetzung bedeckt. Das breite Band des
borealen Nadelwaldes erstreckt sich vom
Nordwesten des Landes quer über den

ganzen Kontinent bis zur Ostküste und
umfasst etwa 80% des kanadischen
Waldbestandes. Der überaus produktive
gemässigte Regenwald an der Westküste
Kanadas und der subalpine Waldbestand
im Binnenland der Provinz Britisch Kolumbien

sind weitere wichtige Forstregionen.
1993 stellte Kanada 51% des weltweiten
Exports an Weichholz, wobei 34% allein
aus Britisch Kolumbien stammten (COFI
1992: 6). 64% der gesamten Waldfläche
Kanadas werden als nutzbar eingestuft.
Der grösste Teil dieser Waldflächen (92%)
ist im Besitz der öffentlichen Hand und
wird als sogenanntes croum land bezeichnet.
Die Einschlaglizenzen für diese Gebiete
werden durch die jeweiligen
Provinzregierungen in der Form von Tree Farm
Licences (TFL) mit einer Pachtdauer von
25 Jahren vergeben. Der Pächter erhält auf
diesem Pachtgebiet das exklusive Einschlagrecht,

ist aber verpflichtet, dem
Forstministerium alle fünf Jahre einen genauen
Plan vorzulegen, in dem sämtliche geplanten

Arbeiten inklusive geplante Strassen
und Wiederaufforstungen aufgezeigt
werden. Dadurch soll die Einhaltung der
Prinzipien nachhaltiger Forstwirtschaft
garantiert werden. Das Konzept der
nachhaltigen Forstwirtschaft wurde nach
dem Zweiten Weltkrieg eingeführt. Bis
dahin hatte man den Wald in Kanada als
eine unerschöpfliche Ressource betrachtet,
doch als die Nachfrage nach Holzprodukten

nach 1945 anstieg, führten die
Forstfirmen neue Technologien ein, wodurch
die Abholzungsarbeiten effizienter
ausgeführt werden konnten, was zu einer

Produktivitätssteigerung der Unternehmungen

führte. Das Konzept der nachhaltigen

Nutzung beinhaltet die Festlegung
einer jährlichen Einschlagrate, die mit dem
jährlichen Wachstum des Waldes im
Gleichgewicht stehen sollte (Gremminger
1985: 15). In Britisch Kolumbien wurden
vor allem die am leichtesten zugänglichen
Waldbestände der Küstenregion genutzt.
Durch diese intensive Nutzung kam es

zu Beginn der 70er Jahre in Britisch
Kolumbien trotz des nachhaltigen
Forstwirtschaftskonzepts erstmals zu einer
spürbaren Verknappung der Waldressourcen,

da im Durchschnitt lediglich 50%
der abgeholzten oder durch Waldbrand
zerstörten Flächen wieder bepflanzt werden.

Die übrigen Areale werden der
natürlichen Regeneration überlassen. Da es sich

vor allem entlang der Küste um ein sehr

niederschlagsreiches Gebiet handelt, wird
die freigelegte Humusschicht weggewaschen.

Somit bleibt eine Aufforstung, die
meist erst ein paar Jahre nach dem
Kahlschlag vorgenommen wird, in vielen Fällen
erfolglos. Die starke Bodenerosion wirkt
sich auch auf die Fischerei aus. Da bis zu
den Flussufern hin abgeholzt wird, wird
das erodierte Material ungehindert in die
Flüsse geschwemmt, welche zunehmend
verschüttet werden. Die Lachse haben
dadurch oft keine Möglichkeit, zu ihren
Laichplätzen flussaufwärts zu gelangen.
Das ökologische Bewusstsein ist seit den
70er Jahren stark gestiegen, und viele
Forsttätigkeiten, allen voran grossflächige
Kahlschläge werden heute von der
Öffentlichkeit in Frage gestellt.

Der
Landnutzungskonflikt
in Clayoquot Sound

Die Nuu-chah-nulth leben an der
Westküste von Vancouver Island. Ihr
Territorium umfasst etwa die Hälfte der Grösse
der Schweiz. 80% dieses Territoriums befinden

sich in der Form von Einschlaglizenzen
im Besitz der Forstindustrie, nur 0,5%

TSAFITSA 2.1997



32 DOSSieR

sind Reservatsland. Die Nuu-chah-nulth
bilden 44% der gesamten Bevölkerung
dieses Gebietes. Sie teilen ihr Territorium in
drei Regionen: Nordregion, Zentralregion
und Südregion. Clayoquot Sound befindet

sich in der Zentralregion. Die meisten
der Nuu-chah-nulth leben in den vier
verschiedenen Reservaten, einige wenige
leben im Dorf Tofino, das ca. 1000 Einwohner

zählt. Fischfang und Tourismus bilden
die wichtigsten Wirtschaftssektoren. Das
nächste Dorf, Ucluelet, befindet sich 40

Kilometer weiter südlich, bereits ausserhalb

der Grenze von Clayoquot Sound,
aber noch in der Zentralregion der Nuu-
chah-nulth. Neben Fischfang und Tourismus

spielt hier vor allem die Forstindustrie
eine sehr wichtige Rolle. Clayoquot Sound
umfasst eine Fläche von 262'000 ha (ohne
Seen und Meer), was in etwa der Fläche
des Kantons Tessin entspricht. Ca. 92% der
Fläche von Clayoquot Sound sind bewaldet,

wobei es sich zur Hälfte um gemässigten

Regenwald handelt. Es ist das

grösste zusammenhängende Gebiet des

gemässigten Regenwaldes von Vancouver
Island (Sierra Club 1993. 26). Bis 1860, dem
Beginn des kommerziellen Holzschlags,
bedeckten die gemässigten Regenwälder
fast drei Viertel von Vancouver Island.
Innerhalb von hundert Jahren wurde ein
Drittel davon gefällt. Weitere dreissig Jahre

später, 1990, existierte nur noch ein Drittel
des ursprünglichen Regenwaldes auf
Vancouver Island.

Weltweit bedecken gemässigte
Regenwälder heute nur noch ca. 0,2% der
Landmasse. Sie sind nur in den
niederschlagsreichen Gebieten der gemässigten
Zonen anzutreffen: in Chile, Tasmanien,
Neuseeland, Norwegen und an der Westküste

Nordamerikas. Hier befindet sich ca.

die Hälfte der weltweit vorhandenen
gemässigten Regenwälder. Durch die
massiven Regenfälle - die Niederschlagsmenge

beträgt hier im Jahresdurchschnitt
2000 mm - entsteht ein Klima, das zu
idealen Wachstumsbedingungen führt. Die
Bäume erreichen eine Höhe von über 100

Metern und ein Alter von 300 bis 800
Jahren. Nach ihrem Absterben erfüllen die

am Boden liegenden Bäume eine wichtige
ökologische Funktion, indem vorhandene
Nährstoffe durch den organischen Abbau
freigesetzt werden. Die abgestorbenen
Bäume dienen so noch während ca. 500

Jahren als Nährstofflieferanten für Pilze,
Moos, Flechten, Farne, Kräuter, Sträucher,
Insekten, Vögel, Säugetiere, Amphibien
sowie unzählige Bakterien und
Mikroorganismen. Vergleicht man den gemässigten
mit dem tropischen Regenwald, so verfügt
der tropische Regenwald über eine grössere

Artenvielfalt, produziert aber weniger
Biomasse pro Hektare (Sierra Club 1993:

11).
Die Umweltschutzbewegung in Clayoquot

Sound entwickelte sich 1980, als die
Forstfirma MacMillan Bioedel, die durch
die Tree Farm Licence #44 die ausschliesslichen

Einschlagrechte für die Hälfte von
Clayoquot Sound besitzt, mit der Abhol-
zung des Regenwaldes auf Meares Island
beginnen wollte. MacMillan Bloedel hatte
die Einschlaglizenz in den 50er Jalrren einer
amerikanischen Firma abgekauft. Die
Lizenz enthielt folgende Formulierung:
«No logging should take place on all
Indian land, plots and gardens and logging
should not be used to prejudice of any
public or existing private rights» (Western
Canada Wilderness Committee 1985: 53).
Als die Bewohner von Tofino 1980 erfuhren,

dass Meares Island abgeholzt werden
sollte, begannen sich einige Ortsansässige

gegen dieses Projekt zu wehren und
gründeten die Umweltschutzgruppe
Friends of Clayoquot Sound (FOCS). Als
Antwort auf die Bedenken der Öffentlichkeit

setzte der damalige Forstminister eine
Kommission ein, welche die Aufgabe hatte,
die verschiedenen Abholzungsvorschläge
zu überprüfen. Die Möglichkeit, überhaupt
nicht abzuholzen (no log option) wurde
zuerst nicht in die Überlegungen
miteinbezogen. In der Kommission vertreten
waren die beiden Forstfirmen, die die
Einschlaglizenzen in Clayoquot Sound
besitzen, MacMillan Bloedel und British
Columbia Forest Products, die Gewerkschaft

der Holzindustrie, vier
Regierungsabteilungen sowie die Ahousaht und die

TSAI1TSA 2.1997





34 DOSSI0R

Tla-o-qui-aht First Nations3, der Gemeinderat

von Tofino und der Distrikt Alber-
ni / Clayoquot Sound. Die Umweltschützer
waren zu Beginn als Teilnehmer
ausgeschlossen und wurden erst nach einer
Appellation beim Ombudsmann Britisch
Kolumbiens zugelassen. Nach einer
weiteren Appellation beim Ombudsmann
konnte die Kommission überlegen, welche

Konsequenzen ein Schutz von Meares
Island haben könnte. Während des dreijährigen

Planungsprozesses wurde deutlich,
dass es den Vertretern der Regierungsabteilungen

nicht erlaubt war, von ihren
vorgegebenen politischen Rahmenbedingungen

abzuweichen. Davon profitierten
vor allem die Forstfirmen, deren Interessen
in diesen Rahmenbedingungen gut vertreten

waren. Die Vertreter der Forstfirmen
versuchten eine Alles-oder-Nichts-Situa-
tion zu schaffen, indem sie sich weigerten,
auf Änderungen der Abholzungsbedin-
gungen wie z.B. Verzicht auf
Herbizidanwendung und keine Abholzung der
Ufergebiete einzugehen. Nach über zwei
Jahren trat die Firma MacMillan Bioedel
aus dieser Planungskommission aus und
legte dem Kabinett einen eigenen
Vorschlag vor. Die Provinzregierung entschied
1983, dass 90% der Insel jetzt abgeholzt
werden dürfen und die Abholzung der
letzten 10% um 20 Jahre aufgeschoben
wird.

Im selben Jahr, als die Abholzungsab-
sichten von MacMillan Bioedel bekannt
wurden und die Umweltschutzgruppe
gegründet wurde, reichten die Nuu-chah-
nulth eine Landrechtsforderung für ihr
gesamtes Territorium bei der kanadischen
Bundesregierung ein. Da die
Landrechtsverhandlungen betreffend des Territoriums
der Nuu-chah-nulth noch nicht begonnen
hatten, deklarierten die Nuu-chah-nulth
Meares Island im April 1984 als Tribal Park
und erklärten damit die vollständige
Erhaltung der Insel auf der Grundlage ihres
Rechtsanspruchs. Im Oktober 1984, als
die Abholzungen auf Meares Island beginnen

sollten, errichteten sie eine Blockade,
wobei sie von den Umweltschützern
unterstützt wurden. Nach einer Konfron¬

tation zwischen den Holzfällern und den
Demonstrierenden kam es zu mehreren
Gerichtsverhandlungen, bis das Berufungsgericht

Britisch Kolumbiens entschied,
die Abholzungserlaubnis bis auf weiteres
für nichtig zu erklären, um den Nuu-chah-
nulth Zeit zu geben, die Landrechtsfrage
betreffend Meares Island durch das
Obergericht entscheiden zu lassen.

Die Abholzungen im restlichen Gebiet
von Clayoquot Sound gingen unterdessen
weiter und so kam es immer wieder zu
Konfrontationen zwischen Umweltschützern

und MacMillan Bloedel. 1989 wandten
sich der Gemeinderat und die Handelskammer

von Tofino mit dem Vorschlag an
die Provinzregierung, für Clayoquot Sound
eine nachhaltige Entwicklungsstrategie
auszuarbeiten. Dies sollte im Zusammenhang

mit einem zweijährigen Abholzung-
smoratorium stehen; gleichzeitig sollte das

Schwergewicht vermehrt auf den
Erlebnistourismus gelegt werden.

Nachdem in den folgenden Jahren
mehrere Arbeitsgruppen immer wieder
neue Vorschläge ausgearbeitet hatten und
es mehrmals zu Unstimmigkeiten innerhalb

der Arbeitsgruppen gekommen war,
wurde im Oktober 1992 bei der Provinzregierung

ein Vorschlag eingereicht, dem
aber nicht alle Parteien zustimmten. Dieser
Vorschlag teilte Clayoquot Sound grob in
drei Zonen, wovon eine als Schutzgebiet
bezeichnet war, eine als Waldgebiet mit
kommerzieller Holzgewinnung und die
dritte weder als das eine noch das andere.
Die Provinzregierung erliess im April 1993

einen Landnutzungsplan für Clayoquot
Sound, der das Gebiet ebenfalls in drei
Zonen gliederte: 45% wurden für
Abholzungen freigegeben, 33% sollten geschützt
werden, 17% wurden als speziell genutzte
Gebiete bezeichnet, in welchen Abholzungen

zum Teil erlaubt sind, aber der Schutz
der Wildtierbestände und Erholungszentren

Vorrang haben sollte. Entlang der
Strassen und der Küste sollten sogenannte
scenic corridors entstehen, Waldstreifen, die
als Sichtschutz dienen sollten, so dass die
für den Tourismus wichtigen Landschaften
erhalten bleiben.

3 Die Ahousaht und die
Tla-o-qui-aht First Nations
sind zwei der 14 Gruppen,
die zusammen den Nuu-
chah-nulth Tribal Council
bilden. Meares Island liegt
im Territorium dieser
beiden Gruppen.

TSAI1TSA 2.1997



DOSSI0R 35

Die Umweltschützer bezeichneten
diesen Landnutzungsentscheid als noch
schlimmer als denjenigen, der von der
Arbeitsgruppe eingereicht worden war.
Ihrer Ansicht nach wurde in diesem
Entscheid zuviel Gewicht auf die Wahrung
der forstwirtschaftlichen Interessen statt
auf den Schutz des Ökosystems gelegt.
Bereits einen Tag nach der Bekanntgabe
des Entscheids kündigten die
Umweltschutzorganisationen verschiedene
Protestaktionen an, mit denen sie die
Abholzungen stoppen und auf diese Weise
Druck auf die Regierung ausüben wollten,
bis letztere den Entscheid rückgängig
mache und das ganze Gebiet in der Form
eines Parks unter Schutz stelle. Die Nuu-
chah-nulth erklärten, dass sie sich gegen
jeden Entscheid wenden, der die Rechte
der indigenen Nationen in dieser Region
missachtet. Ein lokaler Politiker sagte in
einem Zeitungsinterview: «We've tried to
protect both the environmental base and
jobs. We have indication from the NTC
(Nuu-chah-nulth Tribal Council) that they
may not be in agreement but they understand

and appreciate having been consulted
throughout the process» (Times Colonist,
20. April 1993). Demgegenüber erklärten
jedoch die Nuu-chah-nulth: «We have
never expressed support for this decision.

[...] We have been overlooked in this
whole process» (ebd.).

Sowohl die Umweltschützer als auch
die Nuu-chah-nulth stellten sich gegen den
Landnutzungsentscheid der Provinzregierung.

Im Gegensatz zu den Ereignissen
auf Meares Island kam es jedoch nicht zu
einer Allianz zwischen diesen beiden
Parteien, obwohl dies von den
Umweltschützern angestrebt wurde. Um Druck
auf die Regierung ausüben zu können,
waren die Umweltschützer auf die
Unterstützung der Öffentlichkeit
angewiesen. Es wurden verschiedene Informa-
tionskampagnen gestartet, um die
Bevölkerung über verschiedene
Ungereimtheiten des Landnutzungsentscheids
aufmerksam zu machen wie z. B. darauf,
dass von den 33%, die als Schutzgebiet
deklariert worden waren, bereits die Hälfte

vor dem Entscheid in der Form von Parks
unter Schutz stand und die andere Hälfte
zum einen aus Sumpfland und Gebüsch
besteht und zum anderen aus Gebieten
mit einer Hangneigung von 60% und mehr,

wo das Abholzen sehr schwierig ist. Die
Bevölkerung wurde aufgefordert, sich mit
Protestschreiben und der Teilnahme an
Demonstrationen aktiv für den Schutz von
Clayoquot Sound einzusetzen. Damit sich
die Bevölkerung auch selbst ein Bild von
dem durch Abholzung bedrohten Gebiete
machen konnte, hatte eine Gruppe von
Umweltschützern damit begonnen, einen
Wanderweg durch das unwegsame Gebiet
zu errichten, der von einem Kahlschlag
aus in den gemässigten Regenwald hinein
führt. Am 1. Juli 1993, dem kanadischen
Nationalfeiertag, wurde das Clayoquot
Friedenscamp eröffnet. In einem
kahlgeschlagenen Gebiet, das direkt an der
Hauptstrasse nach Tofino und Ucluelet
liegt, stellten die Demonstranten ihre Zelte
auf. In diesem Basislager konnten alle, die
sich an den Blockaden beteiligen wollten,
übernachten und sich verpflegen. Direkt
an der Strasse wurde ein Informationsstand

errichtet, an welchem sich die
vorbeifahrenden Touristen über die Situation in
Clayoquot Sound informieren konnten.
Von Anfang Juli bis Ende September wurde
die nahegelegene Forststrasse, die zum
Holzeinschlaggebiet führte, jeden Morgen
von Montag bis Freitag blockiert. Täglich
spielte sich dieselbe Szene ab: nach dem
Verlesen einer gerichtlichen Verfügung, die
MacMillan Bioedel den Zugang zu den
Einschlaggebieten erlaubte, wurden die
Demonstranten aufgefordert, zur Seite zu
treten. Wer dieser Aufforderung nicht
nachkam, wurde in Haft genommen. Den
Verhafteten drohte ein Eintrag ins
Strafregister sowie eine Geld- oder eine
Gefängnisstrafe. Einmal kam es zu einer
Massenverhaftung von 300 Personen.
Innerhalb von drei Monaten wurden insgesamt

über 750 Personen verhaftet. Neben
diesen sehr medienwirksamen Aktionen
vor Ort wurde auch auf der internationalen
Ebene gearbeitet. Einzelne Umweltschutzgruppen

versuchten, verschiedene Verlag-

TSAflTSA 2.1997



36 DOSSI6R

sunternehmen zu einem Boykott von
MacMillan Bioedel Produkten zu bewegen.
Beim Europa-Parlament wurde ein Gesuch

eingereicht, das einen Importstop von
Holzprodukten aus Britisch Kolumbien,
die nicht aus nachhaltiger Nutzung stammten,

vorsah.
Obwohl indigene Nationen und

Umweltschützer am selben Strang ziehen,
wenn sie sich gegen die masslose
Ressourcenausbeutung stellen, handelt es sich um
eine sehr ambivalente Beziehung: Konflikte

entstehen, sobald Indigene die Kontrolle
über die Ressourcen fordern. Im

Gegensatz zu den Umweltschützern haben
die indigenen Nationen meist kein Interesse

daran, ganze Gebiete mittels der
Errichtung von Nationalparks zu schützen,
da ihnen dadurch der Zugang zu diesen
Gebieten und damit zu den Ressourcen
verweigert wird. Die Nuu-chah-nulth und
auch andere indigene Nationen stellen sich
nicht primär gegen die Abholzungen,
sondern fordern die Einführung nachhaltiger

Nutzungsformen wie z.B. selektiver
Holzschlag und ein Verbot für grossflächige

Kahlschläge. Heute wird ein Grossteil
der gefällten Bäume direkt exportiert, und
die Verarbeitung findet erst im Ausland
statt. Die indigenen Nationen, die in den
Reservaten mit einer Arbeitslosigkeit von
bis zu 80% konfrontiert sind, fordern
deshalb, dass mehr lokale Arbeitsplätze
im Bereich der Holzverarbeitung geschaffen

werden.
Die Forderung nach der Schaffung eines

Nationalparks war nicht der einzige
Grund, weshalb die Nuu-chah-nulth sich

weigerten, an den Aktionen der Umweltschützer

teilzunehmen. Im Fall von Meares
Island hatte es eine starke Allianz zwischen
den Umweltschützern und den Nuu-chah-
nulth gegeben, solange die Insel direkt von
der Abholzung bedroht war. Aber als es

um die Bezahlung der Gerichtskosten in
einer Höhe von 1.2 Millionen Can$ ging,
standen die Nuu-chah-nulth plötzlich
allein da. Obwohl die lokale
Umweltschutzgruppe heute zum grössten Teil von
Leuten gestellt wird, die 1985 nicht dabei

waren, waren die Nuu-chah-nulth nach

diesen Erfahrungen nicht bereit, erneut
eine solche Allianz einzugehen. Ausserdem

handelte es sich bei den Organisatoren
der Protestaktionen im Jahre 1993 um
mehrere Umweltschutzgruppen, deren
Ziele mit Ausnahme der Konfrontation
nicht immer dieselben waren. Die
Vorgehensweise der Indigenen unterscheidet
sich jedoch von derjenigen der
Umweltschutzgruppen, wie das folgende Zitat
eines Vertreters der Nuu-chah-nulth zeigt:
«They are confrontational, they want things
immediately. But we take our time [...] we
have to talk to the elders, to make sure we
get it right» (The Edmonton Journal, 26. Juni
1993). Die verschiedenen Umweltschutzgruppen

suchten mehrmals das Gespräch
mit den Nuu-chah-nulth, wobei sie voller
Enthusiasmus ihre bereits geplanten Aktionen

vorstellten und dabei nicht merkten,
welch paternalistisches Verhalten sie
gegenüber den Nuu-chah-nulth an den
Tag legten. Die Nuu-chah-nulth erklärten
an einem dieser Treffen, dass ihrer
Meinung nach die verschiedenen Gruppen
verschiedene Botschaften ausgesandt
hatten. Für sie sei es aber wichtig, dass

jede Gruppe genau verstehe, was die Nuu-
chah-nulth von der Regierung fordern,
denn sie seien nicht daran interessiert, von
den Umweltschützern für deren Aktionen
missbraucht zu werden. Die Nuu-chah-
nulth forderten von jeder einzelnen
Gruppe die Entscheidung, ob sie mit den
Nuu-chah-nulth unter diesen Bedingungen

zusammenarbeiten wollte oder nicht.
Als erste gemeinsame Aktion schlugen die
Nuu-chah-nulth ein Treffen mit den
Vertretern der Forstindustrie vor. Dieser
Vorschlag wurde von allen beteiligen
Umweltschutzgruppen mit dem Argument
abgelehnt, die Forstindustrie hätte bereits
zu viel Schaden in den Wäldern angerichtet

und es bestehe keine gemeinsame
Gesprächsbasis. Dass die Kommunikation
zwischen den Nuu-chah-nulth und den
Umweltschützern häufig nicht funktionierte,

geht aus einer Bemerkung hervor,
die ein Vertreter der Nuu-chah-nulth
machte, nachdem die Umweltschützer den
Sitzungssaal verlassen hatten: «This is like

TSACTlTSA 2.1997



DOSSieR 37

dating: they come here and talk to us and
then they leave. We're just dating, but
we're not in bed with them.» Die
Umweltschützer, die sich nach diesem Treffen mit
den anderen Mitgliedern ihrer Gruppe
trafen, bezeichneten die Treffen mit den
Nuu-chah-nulth jeweils als Erfolg: «The

meeting has been very constructive, the

understanding was great.»
Anstatt eine feste Allianz mit den

verschiedenen lokalen Gruppen einzugehen,

wandten sich die Nuu-chah-nulth an
die in den USA ansässige
Umweltschutzorganisation Natural Resources Defence
Council (NRDC). Diese Organisation hatte
ein paar Jahre zuvor in der Provinz Quebec

gemeinsam mit den Cree die zweite Etappe
des Staudammprojekts James Bay verhindert,

indem sie die USA dazu gebracht
hatten, einen Energievertrag mit Kanada
wieder aufzulösen. «This decision on
Clayoquot Sound has left our First Nations
no other alternative but to seek assistance
and help in protecting our interests where
we can because it's obvious that the
Government ignored our concerns. NRDC
did some good work for the Cree First
Nations with regard to Hydro Quebec's
Great Whale project. We have not invited
these people to come and tell us what to
do, but to come and talk about what we
can do together. We are creating alliances to

protect our children's future» (Tla-o-qui-
aht First Nations Press Release, 8. Juni 1993).
Hatte die Provinzregierung sich bis zu
diesem Zeitpunkt geweigert, mit den Nuu-
chah-nulth ein Gespräch über den
Landnutzungsentscheid zu führen, war es nach
einem Besuch des für den NRDC tätigen
Anwalts Robert Kennedy Jr. in Clayoquot
Sound eben gerade die Provinzregierung,
die das Gespräch mit den Nuu-chah-nulth
suchte. Während die Regierung in diesem
Gespräch, die Nuu-chah-nulth von
jeglichen rechtlichen Aktionen gegen die
geplanten Abholzungsarbeiten abzuhalten
versuchte, erklärten die Nuu-chah-nulth,
dass sie vor Gericht gehen würden, wenn
die Forstfirmen mit der Abholzung von
Gebieten beginnen sollten, die die Nuu-
chah-nulth unter Schutz stellen wollen. Sie

würden versuchen, eine gerichtliche
Verfügung zu erlangen, die sämtliche Abhol-
zungsarbeiten bis zur Lösung der
Landrechtsfrage verbieten würde. Sollte
die gerichtliche Verfügung nicht
ausgesprochen werden, wären die Nuu-chah-
nulth auch bereit, selbst eine Blockade zu
errichten, wobei sie auf die Unterstützung
internationaler Menschenrechts- und
Umweltschutzorganisationen, verschiedener

Regierungen und anderer indigener
Nationen zählen könnten. Die Nuu-chah-
nulth forderten die Regierung auf, ihr
Versprechen einzulösen, und die indige-
nen Nationen als gleichgestellte Partner
zu akzeptieren und auf einer sogenannten
«government-to-government» Basis zu
verhandeln - ein Vorgehen, dem die Regierung

mit der Unterzeichnung des Treaty
Commission Agreement zugestimmt hatte.

Nach diesem erfolglosen Gespräch
reiste eine Delegation der Nuu-chah-nulth
zum Natural Resources Defence Council nach

Washington D.C., wo sie sich mit verschiedenen

Senatsmitgliedern und Vertretern
von Menschenrechtsorganisationen trafen.
Nachdem die Möglichkeit eines Boykotts
von Holzprodukten aus Britisch Kolumbien

allgemein oder von einzelnen Firmen
im Speziellen diskutiert worden war, reichten

die Nuu-chah-nulth bei der UNO eine
Klage gegen Kanada in Bezug auf den
Clayoquot Sound Landnutzungsentscheid
und die damit verbundene Diskriminierung

der Nuu-chah-nulth ein. Dazu meinte
ein Sprecher der Nuu-chah-nulth: «It's too
bad we have to come to another country
for assistance but there's no other options
left for us in Canada» (Times Colonist, 23.

September 1993). Aufgrund dieser Ereignisse

erklärte sich der Premierminister Britisch
Kolumbiens sofort zu Gesprächen mit den
Nuu-chah-nulth bereit. Als Resultat der
daraufhin eingeleiteten Gesprächsrunden
wurde ein Interim Measures Agreement
ausgearbeitet, wodurch es möglich wurde,
die Ressourcen in Clayoquot Sound
weiterhin zu nutzen, auch wenn die
Landrechtsfrage noch nicht geklärt war. Durch
dieses Abkommen wurde festgelegt, dass
sämtliche Entscheidungen betreffs der

TSADTSA 2.1997



38 DOSSieR

Land- und Ressourcennutzungen in Clayo-
quot Sound von der Provinzregierung und
den Nuu-chah-nulth gemeinsam mittels
einer neu geschaffenen Kommission
getroffen werden. Nutzungspläne und
- vorschlage müssen dieser Kommission
vorgelegt werden, die dann über deren
Ausführungen entscheidet. Mit dem Interim

Measures Agreement erhielten die Nuu-
chah-nulth ein vorläufiges Mitspracherecht
in der Ressourcennutzung, doch ihr
langfristiges Ziel bleibt der Abschluss eines

Landrechtsvertrags. Nach der Einreichung
einer Absichtserklärung bei der Treaty
Commission am 15. Dezember 1993 begannen

die ersten Vertragsverhandlungen
zwischen den Nuu-chah-nulth, der
Provinzregierung Britisch Kolumbiens und
der kanadischen Bundesregierung im April
1995. Nachdem im März 1996 das
Rahmenabkommen unterzeichnet wurde, laufen
jetzt die Verhandlungen betreffs des
grundsätzlichen Abkommens.

Allianzen und
Partnerschaften

Mit der Geltendmachung der indige-
nen Landrechtsforderungen hat die Debatte

um Arbeitsplätze und ökonomischen
Gewinn versus Umweltschutz eine neue
Richtung eingeschlagen. Indem die indige-
nen Nationen auf die spirituelle Bedeutung

verschiedener Gebiete hinweisen,
stärken sie die Umweltschützer in ihrem
Argument der Erhaltung nicht-ökonomischer

Werte. Die Glaubwürdigkeit des

Anspruchs, dass ein Gebiet von heiliger
und spiritueller Bedeutung ist, hängt von
der Identität des Sprechers ab (Hornborg
1994: 252). Die Umweltschützer können
den spirituellen Anspruch nicht für sich
selbst geltend machen, sondern sind dabei
auf die indigenen Nationen angewiesen.
Vergleicht man die verschiedenen
Landnutzungskonflikte, die in den 80er Jahren in
Britisch Kolumbien entstanden sind, zeigt
sich klar, dass es für die Umweltschützer
wesentlich schwieriger ist, für den Schutz

eines Gebietes zu argumentieren, wenn in
diesem Gebiet keine Landansprüche der
indigenen Nationen bestehen (M'Gonigle
1988:119).

Auch die indigenen Nationen können
einzelne Argumente der Umweltschützer
für sich einsetzen, indem sie z.B. erklären,
dass die beabsichtigte Ressourcennutzung
nicht dem Konzept der nachhaltigen
Entwicklung entspricht. Durch die gegenseitige

Übernahme einzelner Argument ist
eine «begriffliche Symbiose» (Hornborg
1994: 246) entstanden. Doch da die
Umweltschützer die Erhaltung des Ökosystems

an erster Stelle sehen, während die
indigenen Nationen den Zugang und die
Mitsprache bei der Ressourcennutzung als

prioritäres Ziel verfolgen, ist eine
weiterführende Allianz beider Parteien kaum
möglich. Dass die indigenen Nationen
andere Ziele verfolgen als die Umweltschützer

kommt in der Indigenous Peoples
Earth Charter4 klar zum Ausdruck:

«40. There must be some control placed

upon environmental groups who are
lobbying to protect our territories and the

species within those territories. In many
instances, environmental groups are more
concerned about animals than human
beings. We call for indigenous peoples to
determine guidelines prior to allowing
environmental groups in their territories.

41. Parks must not be created at the

expense of indigenous peoples. There is

no way to separate indigenous peoples
from their lands.» (Kollektiv 1992: 58)

Die indigenen Nationen Britisch
Kolumbiens befinden sich in einer sehr

speziellen Situation, da in dieser Provinz
im Gegensatz zu den anderen kanadischen
Provinzen keine Landabtretungsverträge
unterzeichnet worden waren. Den indigenen

Nationen wurden kleine Landstücke
als Reservate zugeteilt, was dazu führte,
dass heute eine grosse Anzahl von
Kleinstreservaten existiert. Die Reservate bieten
nicht genug Platz für Wohnhäuser, und
wirtschaftliche Tätigkeiten sind unmöglich,
da keine natürlichen Ressourcen vorhanden

sind. Durch die Landrechtsverhandlungen

sehen die indigenen Nationen eine

4 Während der UNO-
Umweltkonferenz in Rio
de Janeiro 1992 hielten die
Vertreter indigener Nationen

der ganzen Welt eine

eigene Konferenz ab und
erarbeiteten die Indigenous
Peoples' Earth Charter.

TSAÏ1TSA 2.1997



DOSSIGR 39

Möglichkeit, Zugang zu den natürlichen
Ressourcen ausserhalb der Reservate zu
erhalten und durch die Nutzung dieser
Ressourcen ökonomisch unabhängig zu
werden. Ökonomische Unabhängigkeit ist
eine Voraussetzung für die von den indige-
nen Nationen angestrebte politische
Autonomie. Die Idee der vollumfänglichen
Erhaltung ganzer Gebiete wird von den
indigenen Nationen Britisch Kolumbiens
nicht unterstützt (Nathan 1993: 156). In
Gebieten, die sie vor der Ausbeutung der
Ressourcen schützen wollen, fordern die

indigenen Nationen die Schaffung von
Tribal Parks, in welchen sie das Recht
haben, die Ressourcen für traditionelle
Zwecke zu nutzen wie z. B. das Sammeln
von Heilkräutern oder das Fällen eines
Baumes für die Herstellung eines Kanus. In
den anderen Gebieten fordern die indigenen

Nationen eine Änderung der Abhol-
zungsmethoden. Die Kahlschläge sollen
durch nachhaltige Nutzungsformen wie
die des selektiven Holzschlags ersetzt
werden. Ausserdem soll die Verarbeitung
des Holzes im eigenen Land stattfinden.

Die Umweltschützer unterstützen die
Forderung nach nachhaltigen
Nutzungsmethoden sehr. Doch immer wieder
äussern sie ihre Bedenken, dass die indigenen

Nationen die ökonomische Entwicklung

über den ökologischen Schutz stellen
könnten.

Ein Gefühl der Unsicherheit und der
Angst existiert auch auf der Seite der
Forstindustrie. Solange die Landrechtsfrage

nicht geklärt ist, ist es für die Forstindustrie

sehr schwer, neue Gebiete für
Abholzungen zu erschliessen. Einerseits
hat sie also ein Interesse daran, dass die
Verhandlungen vorangetrieben werden,
andererseits ist ungewiss, wie die Situation

der Forstindustrie nach einer Regelung
der Landrechtsfrage aussehen wird. Unter
wessen Zuständigkeitsbereich die Wälder
nach den Verhandlungen fallen, ist den
Forstunternehmern nicht so wichtig: «We

don't care if the government owns the
timber or if the natives own the timber.
We don't care who collects the economic
rents when we harvest, as long as the rights

are rights to go in and cut and remove the
timber for our mills» (ein Vertreter der
Forstfirma Interfor, persönliche Mitteilung).
Es besteht jedoch die Furcht, dass bei einer
Zusprechung grosser Landgebiete an die
indigenen Nationen Einschlaglizenzen
verloren gehen könnten, neue Regulierungen

bürokratisch und kompliziert gehandhabt

würden, die von den Indigenen
betriebenen Unternehmen im komplexen
Weltmarkt nicht mithalten könnten und
die Ressourcen nicht effizient genutzt
würden. Da die Vertragsverhandlungen
nur zwischen den jeweiligen indigenen
Nationen, der Provinz- und der Bundesregierung

stattfinden, haben die Forstunternehmer

kein direktes Mitspracherecht.
Sämtliche Drittparteien sind durch das
Third Party Advisory Committee, d. h. durch
die Regierung in den Verhandlungen
vertreten.

Nachdem die Nuu-chah-nulth erklärt
hatten, dass sie nicht generell gegen die
Abholzungen sind, boten die beiden in
Clayoquot Sound tätigen Forstunternehmen

unabhängig voneinander den
Nuu-chah-nulth die Gründung von
Partnerschaftsunternehmen an. Meines Erachtens

erhofften sich beide Firmen durch
diese Zusammenschlüsse ihre eigenen
Interessen an den Verhandlungstisch zu
bringen. Doch für die indigenen Nationen
ist klar, dass die Schaffung von
Partnerschaftsunternehmen kein Ersatz für indigene

Rechte und Landtitel ist.
Wie die Ressourcennutzung nach einem

Abschluss der Vertragsverhandlungen
aussehen wird, ist noch ungewiss. Cassidy
und Dale (1988) haben in einer Studie drei
mögliche Szenarien vorgestellt. Im ersten
Szenario steht die ökonomische Entwicklung

der natürlichen Ressourcen im
Zentrum. Die Landrechtslösungen würden
sich hier auf die Bedingungen konzentrieren,

die zur Erhöhung des Anteils der
Indigenen an den ökonomischen Gewinnen

erforderlich sind. Zwischen indigenen
Nationen und einzelnen Firmen würden
dauerhafte Beziehungen entstehen,
wodurch die indigenen Nationen zu
gleichgestellten Handelspartnern würden. Die

TSADTSA 2.1997



40 DOSSieR

Wirtschaft wäre durch eine grössere Stabilität

gekennzeichnet, da die
Ressourcennutzung nicht mehr durch
Gerichtsverhandlungen, vorübergehende
Nutzungsstops und widersprüchliche
Besitzforderungen belastet wäre. Die
indigenen Nationen würden von einer
grösseren Grundlage an Kapital, Einkommen,

Ressourcen und Land profitieren,
wodurch weitere soziale und ökonomische
Ziele erreicht werden könnten. Die Interessen

des Umweltschutzes würden dabei
für die indigenen Nationen zweitrangig
werden. Im zweiten Szenario wird die
Landrechtsfrage soweit gelöst, dass eine
begrenzte Form der Sicherheit in den
politischen und ökonomischen Sektoren der
Provinz geschaffen werden könnte. Es
käme zu beträchtlichen Kompensationszahlungen

an die indigenen Nationen und
an die Industrie und teilweise zu
Besitzüberschreibungen einzelner Landgebiete an
die indigenen Nationen. In verschiedenen
Fällen würden sich die betroffenen Parteien
im Bereich der Ressourcennutzung zusam-
menschliessen, in anderen Fällen würden
sie sich weiterhin als Gegner gegenüberstehen.

Im dritten Szenario basiert die
Lösung der Landrechtsfrage auf der
Anerkennung der indigenen Titel und
Rechte. Die indigenen Nationen erhielten
die Kontrolle über weite Landgebiete. Sie
hätten die Möglichkeit, diese Gebiete vor
den Interessen der Industrie zu schützen
und selbst über das Ausmass der Nutzung
zu bestimmen. Dieses Szenario scheint den

gegenwärtigen Wünschen der meisten
indigenen Nationen am nächsten zu
kommen. Die beiden Autoren dieser Studie
kommen zu dem Schluss, dass die meisten
der indigenen Nationen nach der Lösung
der Landrechtsfrage in dieser Form sowohl
ökonomische wie auch erhaltende
Massnahmen ergreifen werden, was durch die
beiden folgenden Aussagen bestätigt wird:
«We won't stop logging and fishing when
we get control, but we will do it in a manner

more conducive to the environment.
We won't take as much. There's no reason
for clearcutting» (Frank Collison, Vice
President of the Council of Haida Nations,

zitiert nach Shapcott 1989: 77).
«We are changing with the time along

with everyone else. And that means some
economic development and logging. There

are definitely areas we want to preserve.
But we don't support the idea of complete
preservation. There is a need for consultation

on all sides» (Francis Frank, Nuu-
chah-nulth, zitiert nach Nathan 1993:156).

Erhalten die indigenen Nationen in
verschiedenen Gebieten Britisch Kolumbiens

die Kontrolle über die Ressourcennutzung,

wird sich zeigen müssen, ob die
Umweltschützer bereit sind, die Entscheide

der indigenen Nationen im Bereich der
Ressourcennutzung zu akzeptieren. Doch
trotz Konflikten zwischen indigenen Nationen

und Umweltschutzgruppen verbindet
diese beiden Parteien der gemeinsame
Glaube daran, dass eine grundlegende
Änderung in der Machtverteilung bei den
Entscheidungsprozessen in der
Ressourcennutzung stattfinden muss.

TSAll TSA 2.1997



DOSSI0R 41

Literatur
Cassidy Frank, Dale Norman
1988. After Native Claims? The Implica¬

tions of Comprehensive Claims
Settlements for Natural Resources in
British Columbia. Lantzville:
Oolichan Books.

COFI (Council of Forest Industries of
British Columbia)
1992. British Columbia Forest Industry

Fact Book - 1992. Vancouver: COFI.
Gremminger Thomas
1985. Forest Policy and Practice in British

Columbia with Special Reference to
the Task in the Scfuamish-Whistler
Area. Diplomarbeit in Geographie.
Zürich: Geographisches Institut.

Hornborg Alf
1994. «Environmentalism, Ethnicity and

Sacred Places: Reflections on
Modernity, Discourse and
Power». Canadian Review of Sociology

and Anthropology (Toronto)
31(3): 245-267.

Kollektiv
1992. «Kari-Oca Declaration and Indige¬

nous Peoples Earth Charter».
IWGIA Newsletter (Copenhagen)
4: 57-61.

M'Gonigle Michael R.

1988. «Native Rights an Environmen¬
tal Sustainability: Lessons from
the British Columbia Wilderness».
Canadian Journal of Native Studies

(Brandon, Manitoba) 8(1): 107-130.

Nathan Holly
1993. «Aboriginal Forestry: The Role of

the First Nations», in: Ken Drush-
ka et al. (eds), Touch Wood: BC
Forests at the Crossroads, p. 137-
170. Madeira Park (B.C.): Harbour
Publishing.

Shapcott Catherine
1989. «Environmental Impact Assess¬

ment and Resource Management,
a Haida Case Study: Implications
for Native People of the North».
Canadian Journal of Native Studies

(Brandon, Manitoba) 9(1): 55-83.
Sierra Club
1993. Ancient Rainforests at Risk: Final

Report of the Vancouver Island
Mapping Project. Victoria (B.C.):
Sierra Club.

Tennant Paul
1990. Aboriginal Peoples and Politics: The

Indian Land Question in British
Columbia, 1849-1989. Vancouver:
University of British Columbia
Press.

Western Canada Wilderness Committee

1985. Meares Island - Protecting a Natural
Paradise. Vancouver: Western
Canada Wilderness Committee.

Pressequellen
Brazil of the North, Zeitschrift der

Canada's Future Forest Alliance,
Ausgabe Januar 1993.

Ha-Shilth-Sa, Port Alberni, Nuu-chah-
nulth Tribal Council.

The Edmonton Journal, Edmonton (Alber¬
ta).

Times Colonist, Victoria (B.C.).
Tla-o-cjui-aht First Nations Press Release, 8.

Juni 1993.

Abstract
This article focuses on a land use

conflict in Clayoquot Sound, British
Columbia. In 1985, a strong alliance
of conservationists and Indigenous
Peoples was able to prevent the
logging of Meares Island, which is

part of the traditional territory of
the Nuu-chah-nulth tribe. After the
land use decision for Clayoquot
Sound was reached by the government

of British Columbia, several
conservationist organizations tried
to form a similar alliance with the
Nuu-chah-nulth. However, this time
the Nuu-chah-nulth did not join the
blockade organized by the
conservationists. While the latter sought to
have all of Clayoquot Sound declared

a national park zone, the Nuu-
chah-nulth wanted to be involved in
decision-making and participate in
resource management.

This article analyzes these

contradictory positions. First Nations
have clearly stated that economic
development is important for their
communities, which are facing
unemployment rates reaching 80%.

Conservationists have expressed
concerns that Indigenous communities

may put economic needs over
ecological preservation if they
obtain control over large tracts of land.
Although there is a high potential
for conflict between First Nations
and conservationist groups, they
nevertheless share common ground,
namely the belief in the need for a

fundamental restructuring of the
distribution of power in society.

Autorin
Astrid Wallner, geb. 1968 in Zug,

studierte Ethnologie, Geographie
und Volkskunde an der Universität
Zürich. 1993 führte sie während
neun Monaten eine Feldforschung
in Clayoquot Sound durch. Sie
schloss 1996 ihr Studium mit einer
Lizentiatsarbeit zum Thema
Landnutzungskonflikte in Britisch
Kolumbien ab.

TSAtlTSA 2.1997


	Die Position der indigenen Völker in den Landnutzungskonflikten in Britisch Kolumbien, Kanada

