
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1996)

Buchbesprechung: Comptes-Rendus = Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


168 COMPTES -ReNDUS

Bohannan Paul. 1995. How culture
works. New York: The free press, ix-
217 p. ISBN 0-02-904505-3.

Aus einer mitteleuropäischen
Perspektive erscheint ein Anthropologe,

der ein Buch mit dem Titel How
Culture Works verfasst, ausgesprochen

kühn und vielleicht sogar
anmassend. Paul Bohannan, der
zwar in der britischen Tradition
grossgeworden ist, aber als ehemaliger

Präsident der AAA heute einer
der Doyens der Disziplin in den
USA ist, tut es. Er schreibt, wie Kultur

funktioniert, liefert sozusagen
einen user's guide für Experten in diesen

Belangen, seine Berufskollegen,
sowie für einen weiteren Kreis
interessierter Laien und Betroffener, die
wir in diesem Falle alle sind. Die Titel

der Kapitel sind wie schon der
Buchtitel im Wortsinn vielversprechend:

«what culture does to society»,

«what culture change involves»,
«working with culture». Man kann
ob der Unbefangenheit der Amerikaner

in solchen Dingen manchmal
durchaus neidisch werden, denn das

vorliegende Buch scheint mir ein
ausgesprochen amerikanisches zu
sein, auch wenn die Tiv-Forschung
der Bohannans der Traditionslinie
der britischen Sozialanthropologie
zugerechnet wird.

Am Anfang stehen, wie es sich
bei einem solchen Unterfangen
gehört, die ganz grundlegenden Dinge,
die Rahmenbedingungen menschlicher

Ordnungen (matter, life). In
wenigen Zügen wird duch die
Darstellung des hierarchisierten
Verhältnisses von Materie (Physik),
Leben (Biologie) und Kultur (Anthropologie)

der Gegenstand der Disziplin

in einem weiteren Universum
verortet, und ein grosser Teil der oft

verqueren Debatte um «Natur» vs
«Kultur» wird dabei souverän als

Scheingefecht entlarvt. Kultur ist die

grosse adaptive Leistung des als Tier
der Natur zugehörigen Menschen,
und wie Bohannan schön formuliert:
«culture, although it cannot override
animality, can stretch it and do
funny things with it» (13). Die Ant-
wort auf die Frage «why do we
behave?» erfolgt wenig überraschend
in behavioristischer Terminologie
und führt zu einer Erörterung von
Lerntheorien. Die soziale Welt wird,
ausgehend von den elementarsten
Beziehungen (Dyaden, Triaden,
Gruppen, Netzwerke) und den
grundlegenden sozialen Prinzipien,
die die Menschen mit andern Teilen
der Fauna gemeinsam haben (Dominanz,

Verwandtschaft, Spezialisierung,

Kooperation), erschlossen. Als
spezifisch humane, i.e. kulturelle
Bestände führt Bohannan anschliessend

die folgenden Prinzipien ein:
Kontrakt, Rolle, Ranking, Eigentum,
Markt, Networking und Öffentlichkeit.

Besonders verdienstvoll an dem
Werk erscheint mir der innovative
Zugang zur Problematik des sozio-
kulturellen Wandels. Auch hier wieder

geht der Autor vom Elementaren
aus. Kleinste Bestandteile soziokul-
tureller Dynamik sind Handlungs-
resp. Ereignisketten als lineare
«trajectories» und repetitive Zyklen.
Bohannan vermeidet die Falle der
beliebten Dichotomie statisch-dynamisch:

«Culture changes by the same

processes that make it work» (101).

Dem Begriff «Turbulenz» kommt
eine zentrale Rolle zu, sowohl für
das alltägliche, durch Kontinuität
geprägte Gesellschaftsleben als auch
hinsichtlich Kontinuitätsbrüchen.
«Pattern» und «turbulence» sind bei
Bohannan nicht alternativ, sondern
komplementär.

Manchmal wundert man sich,
wenn man einem neuen Begriff be¬

gegnet, warum dieser nicht schon
längst geprägt und Teil des allgemeinen

Vokabulars geworden ist. So

ging es mir bei Bohannans Prägung
«cultural trap». Als «cultural trap»
bezeichnet werden unselige kulturelle

Fixierungen auf Lösungen, die auf
überholte Verhältnisse zugeschnitten
waren und die Gemeinschaften daran

hindern, angemessene Antworten
auf die anstehenden Probleme zu
finden. Tatsächlich sind derartige
kulturelle Fallen, fatale Anachronismen,

in vielen Gesellschaften
unübersehbar, und die Folgen
solcher kollektiver Zwangsvorstellungen

sind für viel Leid auf der Welt
verant-wortlich. «Cultural traps»
sind die kulturellen, menschengemachten

Äquivalente zu den
Katastrophen, die uns von der Natur
zugemutet werden, ihre Grundlagen
sind äusserst vielfältig, denn «any
cultural virtue [...] may become a
cultural trap» (125). Kulturelle Fallen,
aus denen ein Ausweg nur mit
grossem Aufwand gefunden werden

kann, werden zu «lock-ins», und
Bohannan zeigt an einer Reihe von
Beispielen, wie solche Kulturen blok-
kieren und verkrüppeln können.

Mit dem Gegenbegriff «cultural

cusp» bezeichnet Bohannan die
geläufiger wahrgenommene - von
modernen Sozialwissenschaftlern
aber zu Recht mit etwas spitzen
Fingern behandelte - Erscheinung
kultureller «Blüte». Höhepunkte
kultureller Entfaltung können nicht
wahrgenommen werden, ohne zu
werten, und entsprechende
Einschätzungen unterliegen heute
einem starken Dünkel resp. Ethnozen-
trismus-Verdacht. Dennoch ist
schwer zu übersehen, dass auch
Kulturen und Gesellschaften oft Zyklen
oder jedenfalls «Karrieren» (trajectories)

durchlaufen, von denen
einzelne Phasen durchaus als
Blütezeiten resp. als Tiefpunkte oder
Durststrecken gewertet werden kön-

TSAÏ1TSA 1. 1996



REZENSIONEN 169

nen. Entgegen den Annahmen des

gängigen blauäugigen Mulitkultu-
ralismus sind nach Bohannan die
Beziehungen zwischen Gruppen mit
verschiedener Kultur inhärent
konfliktiv resp. anspruchsvoll, da
gegenseitige Ignoranz zu
Missverständnissen führt und diese zu
kultureller Dissonanz. In Zeiten rapiden
Wandels kommt es zu kultureller
Dissonanz auch zwischen den
Generationen.

Im Prinzip bin ich für den
Charme kauziger Begrifflichkeiten
durchaus empfänglich, und «rubbish
ancestor» vereinigt das Lächerliche
und das Erhabene zu einer schönen
komischen Figur, aber es ist mir ein
Rätsel geblieben, auf welche Fragen
das Modell der «rubbish theory»,
welches Bohannan anerkennend
referiert, möglicherweise Antworten
bereithielte. Dieser und andere
Exkurse in etwas abseitige Gefilde der
Gesellschaftstheorie kompensieren
allenfalls für die eher spröden
behavioristischen und sozialtechnologischen

Ansätze, denen ebenfalls
Raum gelassen wird. Die Vielfalt
und der Reichtum von Bohannans
theoretischem Fundus gehören aber

ansonsten zu den Stärken des
Buches. Bohannan behandelt Ideen
und theoretische Ordnungen
erfrischend undogmatisch, mit
amerikanischer Nonchalance. Der
Umgang mit verworfenen Ideen ist fair
und unaufgeregt. Viele zentrale Fragen

der Ethnologie in unserer Zeit
werden aus einer innovativen
Perspektive beleuchtet, und einigen
üblicherweise übersehenen oder
marginal abgehandelten Problematiken

wird die ihnen gebührende
Aufmerksamkeit zuteil. Ein Buch,
dem eine grosse Leserschaft zu
wünschen ist.

Heinz Käufeier

Ferguson R. Brian. 1995. Yanomami

warfare: a political history. Santa Fe:

School of american research press.
449 p. ISBN 0-933-452-38-1.

Ferguson unternimmt den
Versuch, ausgehend von Regierungsberichten,

Reisebeschreibungen und
ethnographischen Daten die
Geschichte der Yanomami der letzten
200 Jahre zu rekonstruieren mit dem
Ziel, die zahlreichen Theorien über
den Krieg bei den Yanomami zu
überprüfen. Gemäss Ferguson ist der
Krieg bei den Yanomami im
wesentlichen das Resultat einer
Konkurrenz um knappe Handelsgüter,
d.h. um importierte Eisenwerkzeuge
wie Macheten und Eisenäxte: Jede

Gruppe kämpft um eine gute Position

im regionalen Handelsnetz; sie

versucht, besser gestellte Gruppen
zu verdrängen und schlechter
gestellte, aber ambitionierte Gruppen
zu neutralisieren. Diese These, die er
schon 1992 formulierte, entwickelt
Ferguson im ersten Teil des
vorliegenden Buches (8, 14). Im zweiten
Teil behandelt Ferguson die ersten
Kontakte der Yanomami mit den
Protagonisten der kolonialen Expansion

im 17. Jahrhundert: Beamte,
Händler, Militärs, Missionare, aber
vor allem Sklavenjäger. Die Sklavenjäger

und ihre indianischen Helfer
bedrängten die im Hinterland
siedelnden Bevölkerungsgruppen,
unter ihnen auch die Vorfahren der
heutigen Yanomami. Diese zogen
sich damals in unwegsame
Hochlandgebiete (Parima- und Siapa-
Hochland) zurück. Die Abnahme
der Sklavenjagd in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts, die
Abschwächung des Einflusses der
«Zivilisation» um 1800 und die
demographische Auszehrung der im

Tiefland siedelnden Indianergruppen

ermöglichten den Yanomami
eine kriegerische Expansion in tiefer
gelegene Gebiete (75). Ab Mitte des
19. Jahrhunderts drangen im Verlauf
des Gummi-Booms viele serengeiros
in das Stammesgebiet der Yanomami

ein und gingen entlang der
Flüsse ihrer Tätigkeit nach. Die
Yanomami profitierten davon,
indem sie für die Gummi-Zapfer arbeiteten,

mit ihnen Handel trieben oder
sie überfielen und ausraubten. Nach
einem Höhepunkt zwischen 1903
und 1913 brach der Gummi-Boom
nach 1920 zusammen, und der westliche

Einfluss ging entsprechend
zurück. Den Handel mit den Importwaren

übernahmen wieder die
Yekwana, die im Nordosten schon
früher als Zwischenhändler agierten.
Erst um 1950 nahm die Präsenz der
«Zivilisation» wieder zu, diesmal
aber weit stärker und nachhaltiger
(343): Missionsstationen, Holzfirmen,
Forscher und Regierungsposten
machten den Yanomami westliche
Güter zugänglich (194). Gleichzeitig
verbreiteten sich auch Epidemien,
die regional zu hohen Bevölkerungseinbrüchen

führten. Nach diesem
historischen Uberblick folgt eine
Darstellung der Geschichte des
Kolonialkontaktes der diversen (sprachlichen)

Untergruppierungen der
Yanomami: der Sanema im Norden,
der Ninam und Yanomam im Osten,
und schliesslich der «Yanomamo»
im Südwesten, mit denen sich
Ferguson im dritten und grössten
Teil beschäftigt.

Uber diese im Orinoco/Mavaca-
Gebiet siedelnden Yanomami sind
wir durch die Monographien von
Chagnon, Lizot und Schuster/
Zerries sowie durch die
Lebensbeschreibung von Elena Valerio
(Biocca) besonders gut informiert.
Ferguson verarbeitet eine erstaunliche

Fülle von Material und situiert
die Gruppen, Personen und Ereig-

TSAriTSA 1. 1996



170 COMPTES -RENDUS

nisse, die schon von den
obengenannten Ethnographien her bekannt
sind, in einen grösseren regionalen
und historischen Kontext: die
Dominanz von Mahekoto-teri um 1950,

sein ausgedehntes Allianznetz mit
den südlich siedelnden Namowei
gegen feindliche Gruppen im
Norden; die faktionellen Streitigkeiten

innerhalb von Namowei, mit
Fusiwe als Hauptperson, dessen

Ermordung zur Spaltung und
schliesslich zum Krieg führt; der Sieg
der Namowei-teri (Patanowe-teri)
gegen die Bisaasi-teri, die westwärts
ziehen; ihre Niederlassung in der
Nähe einer Missionsstation an der
Boca Mavaca Ende der 50er Jahre,
wo sie einen privilegierten Zugang
zu Gütern erhalten und ein Allianznetz

aufzubauen beginnen, während
Mahekodo-teri langsam Gewicht
und Alliierte verliert und in verschiedenen

aufreibenden Kriegen
geschwächt wird; die Annäherung von
Bisaasi-teri und Patanowe-teri, die
weiter östlich siedeln und vom
Reichtum der Bisaasi-teri profitieren
wollen, was von den Monou-teri -
Verbündete der Bisaasi und
Mittelsmänner im Handel mit den letzteren

- jedoch hintertrieben wird; die
Stärkung der regionalen Vormacht
der Bisaasi und ihres Chefs, Kao-
bawä, durch die Anwesenheit von
Chagnon etc. Es ist hier nicht möglich,

auf die Fülle und Differenziertheit

des ethnographischen und
historischen Materials einzugehen,
das Ferguson über mehr als dreihundert

Seiten ausbreitet. Sicher ist, dass

ohne diese immense Sammlung von
Datenmaterial eine zukünftige
Beschäftigung mit den Yanomami nicht
mehr möglich sein wird. Es gehört
zu den Vorzügen dieses Buches, dass

es auch andere Schlüsse zulässt als

jene, die der Autor daraus zieht.
So etwa teile ich Fergusons

kulturmaterialistische Theorie der
infrastrukturellen Determination

keineswegs, die er in Anlehnung an
M. Harris vertritt. Gemäss dieser
Theorie erklären infrastrukturelle
(ökonomisch-ökologische) Faktoren,
weshalb es Kriege gibt; strukturelle
Faktoren sind für die sozialen Muster

des Krieges und den Zeitpunkt
von Kriegen verantwortlich; und
superstrukturelle Faktoren bestimmen

die kognitiven Bedingungen
der Entscheidungsprozesse von
Akteuren (1990: 30T)1. Schon in
einem früheren Artikel (1992: 224)2
überraschte Ferguson mit der
Behauptung, dass die Yanomami ohne
Konkurrenz um importierte
Handelswaren keinen Krieg führen
würden, weil in diesem Fall die
Lokalgruppen u.a. frei mobil und
Allianzen nicht so unbeständig wären.
Ferguson ignoriert jedoch die Tatsache,

dass die Mobilität bei allen
Schwendbauern mit hohen Kosten
verbunden ist und Lokalgruppen
deshalb immer territorial fixiert sind.
Zudem sind Allianzen sehr oft
unbeständig, vor allem und gerade dort,
wo sie nicht zusätzlich durch
aufwendigen Gabentausch verstärkt
werden. Selbst wenn Handelsgüter
(Eisenwerkzeuge) wirtschaftlich
hoch geschätzt werden, ist «Handel»
dennoch eine fragwürdige Bezeichnung,

denn die Zirkulation dieser
Güter folgt primär der Logik des

politisch bedingten Gabentausches:
Getauscht wird mit Alliierten oder
mit Gruppen, die man als Verbündete

gewinnen will; doch werden
Allianz- und Tauschbeziehungen
hauptsächlich durch Heiratsbeziehungen

geschaffen, denn Frauen
sind (und bleiben) die wertvollsten
Tauschgüter (30f.). Tauschbeziehungen

zwischen Alliierten sind indes
immer konfliktiv (41): Oft entstehen
erbitterte Streitigkeiten, die nicht selten

zu einem Abbruch der
Allianzbeziehung führen (1992: 210). Wie
Ferguson selber anmerkt (ebd.: 221),

spielt neben dem unterschiedlichen

Zugang zu Waren die Fähigkeit,
Gewalt auszuüben, eine vielleicht noch
entscheidendere Rolle. Die relative
Verhandlungsmacht der Tauschpartner

entscheidet, ob der Geber
profitiert, indem er sich die Nehmer
durch Grosszügigkeit verpflichtet,
oder der Nehmer, wenn er dank
militärischer Überlegenheit den anderen

erpressen oder berauben kann.
Wir finden hier die Logik der
ambivalenten Annäherung zwischen
Alliierten, an der, wie auch an der
Tatsache des Krieges selber, die Art
der gehandelten Güter nichts ändert.

Nach Ferguson ermöglicht ein
privilegierter Zugang zu Handelsgütern

nicht nur den Ausbau von
Allianzbeziehungen, sondern steigert

auch die militärische Stärke
einer Gruppe: Da reiche Gruppen
Brautdienst durch Brautgaben
substituieren können, werden
sowohl Schwiegersöhne als auch Söhne

in der Gruppe gehalten, was
letztlich grössere und stärkere Gruppen

ergibt (32, 36, 162). Bei den
Yanomami sind jedoch oft gerade
ärmere Gruppen, die peripher leben
und fast keine Eisenwerkzeuge besitzen,

am grössten, weil sie stark sein
müssen, um sich welche zu beschaffen

(1992: 210 über die Schamatari).
Reichere Gruppen müssen
demgegenüber nicht gross sein, wenn sie

unter dem Schutz von Missionaren
bzw. Forschern stehen und/oder
Schusswaffen besitzen. Sie werden
aber von ärmeren Gruppen angegriffen,

sofern sie diesen militärisch
nicht Paroli bieten können. Sind
reichere Gruppen auch militärisch stärker,

werden ärmere Gruppen, die
Importgüter wollen, einen
asymmetrischen Allianztausch in Kauf
nehmen müssen. Die Beziehung
zwischen Warenbesitz, militärischer
Macht, Kriegserfolg etc. bleibt indes
ziemlich unklar. Es finden sich bei
Ferguson diverse Beispiele, die kein
einheitliches Bild ergeben: Die rei-

TSAliTSA 1. 1996



REZENSIONEN 171

chen Iyewei-teri, die in der Nähe
einer Missionsstation siedeln, führten
keinen Krieg, weil sie - wie Ferguson
meint - sowohl militärisch dominant
als auch grosszügig mit anderen
Gruppen waren (262ff.). Auch die
Mahekoto-teri bildeten eine starke
Gruppe, beherbergten eine Missionsstation

und verteilten Güter an ihre
Alliierten: dennoch waren sie ständig

in Kriege verwickelt bzw. wurden

angegriffen (25 Iff.). Ferguson
erklärt dies mit dem Zusammenbruch

des Allianznetzes infolge des

Rückgangs der Warenzufuhr (280,

289). Wichtiger scheint indes die
Tatsache, dass Mahekoto-teri, im
Gegensatz zu Iyewei-teri, in einer
Zweifrontensituation geschwächt
wurde und sich deshalb auch
ehemalige Verbündete von Krieg mehr
versprachen als von einer
Weiterführung der Allianz. Eine weitere
Variante, die Ferguson nicht
ausführlich diskutiert, ist Patanowe-teri,
eine grosse und deshalb starke Gruppe,

die keinen privilegierten Zugang
zu westlichen Gütern hatte, aber
dennoch Opfer erbitterter Angriffe
von bis zu 20 kleineren Nachbargruppen

wurde, gegen deren
unkoordinierte Angriffe sie sich
allerdings behaupteten konnte (vgl.
Chagnon 1983). Es scheint somit
keinen zwingenden Zusammenhang

zwischen Besitz von Importgütern

und Kriegserfolg zu geben.
Allgemein gilt lediglich, dass eine

Gruppe eine andere angreift, wenn
sie stärker ist als der Gegner - oder
dessen Erstarkung durch einen
Präventivangriff verhindert werden soll

- und wenn sie durch einen Krieg
ihre Position zu verbessern erwartet.
Dabei spielt nicht nur die militärische

Stärke einer Gruppe, sondern
auch die Anzahl ihrer Alliierten
sowie die strategische Konstellation
eine Rolle, in der sich die Siedlung
befindet.

Nach Ferguson führt allerdings

nicht jeder, sondern nur ein plötzlicher

und räumlich ungleich verteilter

Influx von westlichen Handelsgütern

zu Krieg (195, 201). Dagegen
ist einzuwenden, dass wir in Zeiten
schwacher westlicher Präsenz wohl
keine Kriegsmeldungen haben; wir
wissen also nicht, ob es tatsächlich
keinen Krieg gegeben hat oder bloss
die Berichterstatter fehlten. In
Regionen, in denen nirgends Handelsgüter

erhältlich waren, habe es ebenfalls

keine Kriege gegeben, meint
Ferguson weiter, so etwa im Süden
(Siapa) und im Osten (Parima 157,

272). Ferguson zeigt zwar, dass die
wichtigsten Bevölkerungsblöcke der
Yanomami westwärts wanderten, an
die Flüsse und in die Nähe der
Missions- und Regierungsstationen
(194), und dass diese Migration nicht
nur aufgrund von Push- (Flucht vor
Feinden), sondern auch von
Pulleffekten (Attraktion von
Eisenwerkzeugen und Handelsgütern)
erfolgte (200). Die These kann aber
nicht ausgeschlossen werden, dass
im Osten und Süden weniger Krieg
geführt wurde, weil dort die
Siedlungsdichten niedriger waren als
weiter westlich. Wenn Eisenwerkzeuge

hauptsächlich wirtschaftliche
Bedeutung gehabt hätten, wäre
überdies nicht zu verstehen, weshalb

die Konkurrenz um Güter und
die Intensität des Krieges mit dem
Rückzug der Weissen und einer
Verknappung der Handelsgüter
abnahm (200). Dies wird nur
verständlich, wenn es sich bei diesen
«Handelsgütern» letztlich um politische

Güter handelt, die sich in
Allianzen und letztlich militärische
Stärke investieren lassen und deren
Verteilung der Logik eines
kriegerischen Nullsummenspiels um
militärische Macht folgt.

Die Liste der Fragen und
kritischen Einwände könnte beliebig
verlängert werden. Doch schmälert
es das Verdienst von Fergusons

detailreicher und spannender Arbeit
keineswegs, dass sie nicht die
ultimative Erklärung des Krieges bei
den Yanomami liefert.

Jürg Helbling

1 Ferguson R. Brian. 1992. «A savage
encounter», in: R. Brian Ferguson, Neil L.
Whitehead (eds), War in the tribal zone,

p. 199-227. Santa Fe: School of american
research.

2Ferguson R. Brian. 1990. «Explaining war»,
in: Jonathan Haas (ed.), The anthropology of
war. Cambridge: Cambridge University
press.

TSA11TSA 1. 1996



172 COMPTES -RENDUS

Héritier Françoise. 1996. Masculin /
féminin: la pensée de la différence. Paris:
Odile Jacob. 332 p. ISBN 2-7381-0338-3.

A défaut de pouvoir saisir
rationnellement les fondements de la
domination masculine (la hiérarchie
constitue une différence, telle que
celle entre les sexes, en [dévalorisation),

on peut toujours chercher à

comprendre les mécanismes, voire
les raisons de la construction
hiérarchique. C'est à une telle démarche

que s'est attachée F. Héritier en
écrivant et publiant divers articles,
aujourd'hui recueillis dans le livre
Masculin /féminin: la pensée de la

différence. Son but Exposer, rendre
visibles des croyances en des caracté-
risations propres aux deux sexes afin
de rompre avec la «permanence
aveugle» qui rend impensée l'adhésion

à un tel système de pensée et,

partant, d'actes. C'est ainsi à un
véritable «déchiffrement de choses
obscures, enfouies» (p. 12) que l'auteure
nous invite. Pour cela, elle a recours
à de nombreux exemples ethnologiques

tirés de ses propres recherches

de terrain (chez les Samo vivant
au Burkina-Faso) ou de celles
d'autres anthropologues.

C'est tout d'abord au domaine
théorique de la parenté que F. Héritier

s'attache. Définissant ce qu'elle
nomme la «valence différentielle des

sexes» comme un «rapport conceptuel

orienté, sinon toujours hiérarchique,

entre le masculin et le féminin»
(p. 24), elle la place parmi les trois
«piliers» de la famille et de la société
mis en évidence par C. Lévi-Strauss
(répartition sexuelle des tâches,
prohibition de l'inceste / obligation
exogamique, instauration d'une
forme reconnue d'union). Mesurant
l'écart qui sépare les lois naturelles

de l'espèce et les systèmes de parenté
(pour ces derniers, les sociétés
humaines font preuve de plus ou moins
grande autonomie par rapport aux
premières en donnant un caractère
social parfois fort éloigné de la réalité

biologique à des relations telles

que filiation ou consanguinité), elle
analyse les choix de structures effectués

à partir des possibilités logiques
de combinaisons offertes par ce substrat

biologique. Elle démontre en
résumé que «[t]ous les systèmes
terminologiques de parenté disent
quelque chose qui pourrait être
formulé de la façon suivante: le

rapport hommes/femmes et/ou aînés/
cadets peut être transposé dans le

rapport parents/enfants» (p. 67).
Le corps étant la matière

première du symbolique, F. Héritier
analyse ensuite logiquement les
pivots de la construction sociale du genre

que sont la fécondité, la stérilité et le

statut des humeurs du corps. Son

apport est à ce niveau fort construc-
tif et intéressant: elle se penche tour
à tour sur l'interdit portant, notamment

chez les Samo, sur les rapports
sexuels après la naissance, interdit
qui renvoie à un véritable système
explicatif lié à l'opposition dualiste
chaud/froid; puis sur les représentations

de la stérilité, qui est toujours
entendue au féminin (méconnaissance

de l'existence d'une stérilité
masculine spécifique dans l'essentiel
de la littérature ethnologique); sur la

genèse du sperme et du sang et de
leurs rapports, questionnements qui
débouchent, dans les diverses sociétés,

sur des théories de la personne
plus ou moins élaborées; enfin sur la

«mécanique des fluides» qui explique

l'état fiévreux de l'enfant au sein.
L'auteure s'attache également à la

description d'images culturelles fortes
de la masculinité et de la féminité: tout
d'abord les représentations archaïques

de la masculinité (moitiés
d'homme vue de profil, pieds dé¬

chaussés, sauteurs à cloche-pied) qui,
au terme de l'analyse, semblent
symboliser l'intensification de la force
(pro)créatrice; puis la construction
du genre vue à travers le thème de
la détermination du sexe (les monstres

hybrides qu'on trouve chez
Aristote sont notamment opposés au
système inuit qui veut que le genre
et l'identité soient dissociés du sexe);
enfin les figures du célibat à travers
ses différences de perception selon

qu'il est pratiqué par les hommes ou
par les femmes.

Le contrôle et l'appropriation par
les hommes (êtres masculins
s'entend) de la fécondité constitue un
élément important de la réflexion de
F. Héritier. Notons que si ce thème a

déjà été débattu et documenté depuis
longtemps par les féministes (ce à

quoi elle ne fait nullement mention),
un pas de plus est franchi ici à l'aide
de l'analyse de la symbolisation du
corps et de ses substances. F. Héritier
montre en effet qu'au cœur des
rapports sociaux de sexe se trouve une
inégalité, due au fait que la perte de
substance (sperme, sang) ne touche

pas les individus de la même
manière. L'élément fondamental de
la valence différentielle des sexes se

grefferait donc autour de la
possibilité ou de la non-possibilité de
la maîtrise de cette perte.

Finalement, l'auteure prolonge sa

réflexion par l'analyse des
représentations modernes liées aux
techniques de procréation médicalement
assistée, représentations qu'elle
contraste avec celles en vigueur dans
diverses sociétés: principes de filiation

entre droit à la vie et droit de
donner la vie.

La forme du recueil d'articles est
devenue fréquente, tel un phénomène

de mode. Malgré certains
points négatifs (éclatement du traitement

ou manque de liens, répétitions
internes, manque de développement
ou d'approfondissement voire de

TSAÏlTSA 1. 1996



REZENSIONEN 173

conclusion) que l'on trouve en partie
dans ce livre, ce genre d'ouvrages
présente aussi des avantages, ne
serait-ce que celui de faciliter l'accès
à des articles qui restent sinon
éparpillés voire introuvables.

Le sujet abordé ici par F. Héritier
est fondamental mais souvent
marginalisé dans la réflexion scientifique.
Longtemps occulté, souvent raillé, il
commence à peine à obtenir ses
lettres de noblesse (notons qu'il est
aujourd'hui encore peu fréquent de
trouver des livres sur le sujet dans la
recherche francophone, l'essentiel
provenant d'ailleurs dans ce cas du
Québec). On pourrait cependant
reprocher à l'auteure d'aborder la
question de la différence entre les

sexes, la manière de la penser, de la

représenter, sur un mode «mineur».
Sachant le terrain partiellement
miné, elle semble chercher à parer
tout danger de rejet provenant du
monde académique en se tenant à

l'écart des courants issus de la réflexion

féministe, pourtant essentielle et
constitutive de ce domaine. Malgré
cette prudence un peu exagérée, la
matière présentée, bien documentée
et argumentée, aboutit à un résultat
constructif et convaincant.

Séverine Rey

Marschall Wolfgang (Hg.). 1995.
Menschen und Märkte: wirtschaftliche
Integration im Hochland Südsumatras

[Berner Sumatra-Forschungen Bd. 1],

Berlin: Dietrich Reimer Verlag. 364

S., 40 Abb. ISBN 3-496-02570-0.

Vor zehn Jahren, 1986, begann
mit Unterstützung des Schweizerischen

Nationalfonds an der
Universität Bern ein ethnologisches
Forschungsprojekt, an dem unter der

Leitung von Professor Wolfgang
Marschall sechs Doktoranden beteiligt

waren. Ziel des Projekts war die
Erforschung der Marktsysteme im
Hochland von Rejang-LeLong in der
Provinz Bengkulu in Südwestsumatra.

Die Ergebnisse werden in der
Reihe «Berner Sumatra-Forschungen»

veröffentlicht; vier davon sind
1995 erschienen. Neben dem hier
besprochenen Band geht es dabei um
die folgenden Beiträge:
1. Aufstieg und Fall der Pasirah von
Michele Galizia, eine Analyse der
Strategien von lokalen Persönlichkeiten

und Beamten, die zur Kolonialzeit

die temporäre Machtentfaltung
einer einheimischen «feudalen»
Führungsschicht ermöglicht haben;
2. From Upland to Irrigated Rice von
Jürg Schneider, eine Studie zur
politisch geförderten Entwicklung und
Intensivierung einer Nasereis- und
cash crop-Ökonomie in einer
ursprunglich weitgehend selbstversorgenden

swidden - Produktionsweise;
3. Tausch und Geld in Zentralsumatra

von Heinzpeter Znoj, eine Untersuchung

über den Wandel von sozial

verpflichtenden, «nichtliquidieren-
den» zu staatlich eingebetteten,
«liquidierenden» Transaktionsformen,

durchgeführt anhand von
Fallstudien sozio-ökonomischer und
kultureller Prozesse in ethnogra¬

phisch bisher teilweise kaum
bekannten nördlichen, marktperi-
pheren Regionen des Forschungsgebiets.

Angekündigt sind ferner
Händlerinnen, Goldgräber und
Staatsbeamte; Sozialgeschichte einer Kleinstadt
im Hochland Südwestsumatras von
Simone Prodolliet und Waldgeister
und Reisseelen in Südwestsumatra; die

Revitalisienmg von Ritualen zur Erhaltung

der komplementären Produktion

von Thomas Psota.
Die thematische Reichweite der

Ergebnisse ist also wesentlich breiter
als das ursprüngliche Forschungsziel.

Dass dieses jedoch mehr bedeutete

als einen losen Deckmantel, zeigt
der vorliegende gemeinschaftliche
Band der Projektteilnehmer. Marschall

schildert in seiner theoretischen
Einführung im ersten Kapitel, wie
regelmässige Teamdiskussionen vor,
während und nach den
Feldforschungsperioden dazu beitrugen,
relevante Begriffe zu klären und
Querverbindungen aufzuzeigen. In
Menschen und Märkte, das dem engeren

Thema gewidmet ist, kommt der
innere Zusammenhang und der
gegenseitige Ergänzungsgehalt der
verschiedenen Beiträge denn auch
deutlicher zum Ausdruck, als dies
sonst in Sammelbänden üblich ist.

Psota und Znoj beschreiben im
zweiten Kapitel die Geographie und
die vorkoloniale Geschichte der beiden

Hochtäler von Rejang Lebong,
dem Siedlungsgebiet des Volkes der
Rejang. Galizia schildert anschliessend

die Entwicklungen seit der
kolonialen Einverleibung der Region
um die zweite Hälfte des letzten
Jahrhunderts mit der Etablierung
einer lokalen Herrscherschicht, dem
kurzfristigen Goldrausch um die
Jahrhundertwende, den neuen
Siedlungsstrukturen im Zusammenhang
mit der allmählichen Erschliessung
für den Verkehr, der Intensivierung
und Kommerzialisierung der
Landwirtschaft und der damit verbunde-

TSAll TSA 1. 1996



174 COMPTES -ReNDUS

nen Gründung zentraler Märkte. Die
Geschichte und der Vergleich dieser
Märkte und der beiden wichtigsten
Marktorte ist das Thema des von
Prodolliet und Schneider verfassten
vierten Kapitels. Anschliessend
beschreiben Galizia und Prodolliet die
ergänzende Rolle der zahlreichen
fluktuierenden Wochenmärkte, in
denen regional produzierte Güter
und lokal konsumierte Produkte
zusammengeführt werden und die im
Zug der besseren Verbindungen und
der zunehmenden Monetarisierung
des Gebiets trotz steigender Konkurrenz

durch direkte Vermarktungskanäle

immer noch laufend neu
gegründet werden.

Dass die Monetarisierungsten-
denzen sich auch in marktperi-
pheren Situationen immer mehr
durchsetzen, ist das Thema des sechsten

Kapitels von Znoj und Psota. In
den Regionen, die für den Transport
noch kaum erschlossen und nur zu
Fuss erreichbar sind, geht es den
sozial stark integrierten Dörfern, die
bisher der herkömmlichen, auf
Selbstversorgung ausgerichteten
Ökonomie treu geblieben sind,
wirtschaftlich am besten. Trotzdem
konstatieren die Autoren auch hier
eine - teils staatlich propagierte -
Tendenz zur Marktintegration. Sie

führt zu einseitiger Produktion für
den Verkauf, hat aber wegen des
damit verbundenen Risikos und der
hohen Transportkosten nicht selten
schuldknechtartige Abhängigkeiten
zur Folge. Die Rolle räumlich
bedingter Unterschiede im Unter-
schungsgebiet wird ergänzt, so Znoj
im siebten Kapitel, durch spezifische
Begleiterscheinungen ethnischer
Verschiedenheit. Bei den autoch-
thonen Rejang spielt selbst in stark
marktorientierten Gruppen die
nichtmonetäre Auffassung von
«Schuld» als einer Verpflichtung
gegenüber der Gemeinschaft immer
noch eine gewisse Rolle und

erschwert die Akkumulation von
Kapital. Geld wird je nach seiner
Herkunft und Bestimmung
verschiedenartig bewertet und kann je
nach dem sozialen Kontext ein
Instrument für gegenseitige
Hilfeleistungen bilden oder zu einem
bleibenden Abhängigkeitsverhältnis
führen. Von hier führt dann eine
Entwicklung zur bürokratischen
Kapitalappropriation im indonesischen

Staat. Bei den nicht
agrarischen Angehörigen eingewanderter

Gruppen wie den Minangkabau
und Chinesen dagegen herrscht die
Konzeption von «Schuld» im Sinne

von Kredit vor; ethnisch exklusive
Kreditnetzwerke und davon abhängige

Unternehmen befinden sich in
ihren Händen.

An diese zum Teil mit einer starken

theoretischen Komponente
unterbauten Kapitel schliessen sich
im zweiten Teil des Bandes einige
Fallstudien an. Prodolliet beschreibt
die Tätigkeiten «fliegender Händlerinnen»,

die ihre teils selbst
produzierten Waren von Haus zu Haus
anbieten. Anhand einer Typologie
zeigt sie, wie dabei von einem
Netzwerk persönlicher Beziehungen
profitiert wird und welche Rolle
Sonderangebote oder den Märkten fremde

Zahlungserleichterungen spielen.
Das neunte Kapitel ist der «subjektiven

Dimension» gewidmet. Anna
Bally schildert darin auf einfühlsame
Weise ihre Erfahrungen mit zwei
sehr verschiedenartigen
Händlerinnenexistenzen, einer verwitweten
Marktfrau und einer jungen
Angehörigen der chinesischen Minderheit.

Im zehnten Kapitel geht Psota auf
verschiedene kleinbetriebliche und
unternehmerische Produktionsstrategien

ein, die mit dem Kaffeeanbau
verbunden sind; dieser bedeckt heute

grosse Teile der alten Bergreisfelder.

Durch die grossen Preisfluktuationen

führt dies zu beträchtlichen
Risiken und steigender Marktab¬

hängigkeit. Ähnlich verhält es sich
mit zwei anderen cash crops, Tabak
und Ingwer. Schneider zeigt, dass
Tabak ursprünglich in Kombination
mit Bergreis angebaut wurde und
dabei gegenüber dem Kaffee den
Vorteil einer kurzfristigeren
Einnahmegarantie besass. Mit der
Abnahme des Bergreisanbaus verlor er
jedoch an Bedeutung zugunsten von
Gewächsen wie Ingwer, der direkt in
neuen Brandrodungsfeldern
gepflanzt wird und für den modernere,
kapitalintensivere Vermarktungsmethoden

bestehen. Mit einer Analyse

der Zucht von Fischen als der
weitaus wichtigsten Eiweissquelle
beschliesst Znoj die Reihe der
Beiträge. Durch den Rückgang der
natürlichen Bestände und den
Bevölkerungszuwachs hat die ursprüngliche
Produktion von frischem und
geräuchertem Wildfisch relativ stark an
Bedeutung eingebüsst zugunsten der

neuen, saisongebundenen
Karpfenzucht auf abgeernteten Nassreisfeldern.

Diese lässt sich vorteilhaft in
die Subsistenzwirtschaft einbauen,
besitzt durch die verbesserten
Verkehrsverhältnisse aber auch ein
günstiges und risikoarmes
Vermarktungspotential.

«Menschen und Märkte» liest
sich als eine Einheit. Das Buch eröffnet

nicht nur neue Einblicke in eine
bisher wenig untersuchte Region
Indonesiens, sondern liefert auch
fruchtbare Beiträge zur allgemeinen
Diskussion über Markttheorien. Dass
trotz vieler Querverweise gelegentliche

Wiederholungen stehengeblieben

sind, fällt dabei kaum ins
Gewicht. Der Art des Themas
entsprechend werden manchmal einige
Empfehlungen zur Regionalplanung

gegeben; hier hätte man
sich vielleicht etwas mehr Systematik

und Ausführlichkeit gewünscht.
Auf den Karten vermisst man manche

Ortsbezeichnungen oder findet
sie in abweichender Schreibweise.

TSAnTSA 1. 1996



REZENSIONEN 175

Im durchwegs gut lesbaren Stil fällt
einem im Ausland Tätigen ein
gewisser, letztlich doch nicht konsequent

durchzuhaltender Übereifer
nach political correctness auf: Auf
einem Dutzend Zeilen (S. 75) erfährt
man von «Besucherinnen und
Besuchern», «Händlerinnen und Händlern»

und «Konsumentinnen und
Konsumenten» auf dem Markt, wo
aber merkwürdigerweise nur «Kunden»

angelockt werden sollen.
«Vertreter und Vertreterinnen der
politischen Ökonomie» (S. 142) sowie
«Geographinnen und Geographen»
(S. 131) haben zum Wohl von
«Lesern und Leserinnen» (S. 210)
darüber geschrieben. Wirkt die
implizite, aber hier doch wohl recht
überflüssige Befürchtung von
Missverständnissen auf die Dauer nicht
eher kontraproduktiv?

Aber dies sind Nebensachen. Ein
Gruppenunternehmen wie die Berner

Sumatra-Forschungen gehört
gegenwärtig zu den Seltenheiten in der
Ethnologie. Notwendigerweise erfordert

es Kompromisse zwischen
persönlichem Interessensgebiet und der
gemeinsamen Zielsetzung. Umso
mehr muss man das Team und
seinen Leiter zu der Ausgewogenheit

dieses inhaltsreichen Bandes

beglückwünschen.

Reimar Schefold

Narby Jeremy. 1995. Le serpent cosmique,

l'ADN et les origines du savoir.
Genève: Georg Editeur. 236 p. (Terra
Magna). ISBN 2-8257-0495-4.

Ce livre ne plaira pas à tout le
monde; en tout cas pas aux
anthropologues ni aux historiens des
religions cultivant une vision exclusivement

rationnelle de leur domaine
d'étude; probablement pas non plus
à ceux des biologistes et des chimistes

pour qui il ne saurait y avoir de
science qu'expérimentale. En effet, à

l'opinion commune selon laquelle le
savoir botanique des Indiens des
forêts amazoniennes est de nature
empirique, produit du «hasard et de la
nécessité», voire de l'instinct de
conservation, Jeremy Narby oppose la
thèse d'une connaissance «révélée»
de nature holistique, thèse forgée
notamment au contact des Ashaninca
de la forêt péruvienne.

En dépit d'un titre et d'une
couverture évocant plus les fantasmes
des tenants du New Age que la pensée

d'un esprit méthodique, l'ouvrage

de Narby m'a pourtant conquis
par la rigueur de sa démarche sur un
terrain aussi glissant, ainsi que par le
sérieux qu'il met à développer des

notions que peu de ses collègues
seront prêts à accepter. Comment, en
effet, faire passer l'idée qu'une
connaissance proprement scientifique

- et vérifiée par son efficacité -
puisse être acquise à travers les
visions provoquées par l'absorption
systématique d'une mixture hallucinogène

telle que Yayahuascal
«Les gens semblaient considérer

les visions provoquées par les plantes

hallucinogènes aussi "réelles",
sinon plus, que la réalité ordinaire
que nous percevons tous», remarque
l'auteur (p. 27-28). Fort de cette

constatation, il s'engage à appliquer
le conseil sibyllin de son «consultant
principal» Carlos Perez Shuma
(«Regarde la forme») à son étude des

phénomènes et des mécanismes en
jeu. Or la forme principale qu'il
observe lors d'une «séance
hallucinatoire» est celle de deux énormes

serpents fluorescents et entrelacés
qui, force est de le constater, offrent
des similarités troublantes avec
d'innombrables représentations d'ophidiens

mythiques dans les cultures les

plus diverses; il suffit de se référer à

l'article «Serpent» du Dictionnaire des

symboles pour s'en convaincre. D'où
la conviction que l'information fournie

par les visions provient, «non de
l'intérieur du cerveau humain,
comme le veut le point de vue
scientifique, mais du monde extérieur des

plantes, comme l'affirment les
Indiens» (p. 57).

N'étant ni américaniste - je n'ai
jamais traversé l'Atlantique! - ni
spécialiste du chamanisme, encore
moins généticien, je suis certainement

peu qualifié pour juger de la
validité des conclusions de l'auteur
sur la relation entre les visions des

ayahuasqueros ashaninca et l'ADN en
tant que sources de connaissances à

la fois externes (objectives) et internes

(subjectives). Mais elles me
séduisent, d'autant plus qu'elles
viennent confirmer certaines
observations personnelles faites dans des
domaines comparables lors de
séjours en Inde et en Indonésie.

Narby nous incite à réviser nos
jugements d'intellectuels occidentaux

de cette fin de 20e siècle à la
lumière des enseignements des autres
civilisations. A la suite de Bourdieu,
il nous exhorte à «objectiver notre
relation objectivante à l'objet» et à

«prendre conscience de notre
regard». Se référant aux travaux de
Mircea Eliade, il nous propose par
exemple de remettre en question
notre définition actuelle du chama-

TSA1TTSA 1. 1996



176 COMPTES -R0NDUS

nisme, notant de façon pertinente
que «l'analyse académique du cha-
manisme sera toujours l'étude
rationnelle de l'irrationnel, c'est-à-
dire un contre-sens ou un cul-de-sac»

(p. 24). On peut hélas prévoir que,
comme d'autres avant lui, Narby et
ses thèses seront effectivement rejetés

par les tenants de l'académisme
dominant - et ceci quel que soit le
bien fondé de ses critiques - dans la
mesure où il met en cause les prémisses

mêmes de leur exclusivisme
scientifique.

L'anthropocentrisme, l'humanisme,

le matérialisme, le rationalisme,

l'évolutionnisme..., tous ces

postulats des sciences humaines ne
seraient-ils pas en définitive autant
de dogmes, inapplicables à
l'appréhension de réalités qui en contredisent

les principes, mais commodes
dans la mesure où ils se vérifient
mutuellement et, insidieusement,
dès lors qu'ils permettent de justifier
toutes les formes du néocolonialisme

de l'homme blanc sur
l'ensemble de la planète (intellectuel,
économique, politique...). C'est à ce

genre d'interrogations que le Serpent

cosmique nous incite, ce qui est, me
semble-t-il, déjà une raison suffisante
de lire attentivement cet ouvrage
passionnant!

Laurent Aubert

Neveu Catherine. 1993. Communauté,
nationalité et citoyenneté. De l'autre côté

du miroir: les Bangladeshis de Londres.

Paris: Karthala. 399 p. (Hommes et
sociétés). ISBN 2-86537-424-6.

Neveu Catherine (dir.). 1995. Nations,

frontières et immigration en Europe.
Paris: CIEMI/L'Harmattan. 249 p.
(Migrations et changements; 40).
ISBN 2-7384-3248-4.

Par le jeu d'interrogations en
miroir qu'elle présente, la recherche de
Catherine Neveu me paraît exemplaire.

Elle est au cœur d'une
anthropologie de l'immigration qui ne se

confine pas à une étude de l'insertion
dans le pays d'accueil et propose une
réflexion globale sur les rapports
entre nationalité, citoyenneté et
ambivalence des sentiments d'adhésion

à une collectivité. Catherine
Neveu part d'un questionnement sur
l'immigration en France et poursuit
sa réflexion par une enquête très
fouillée sur les Bangladeshis de
Londres, sur leurs perceptions du pays
d'origine ainsi que sur les réseaux
qu'ils ont établis entre la Grande-Bretagne

et le Bangladesh. Elle se rend
ensuite à Sylhet, la région d'origine
des Bangladeshis qu'elle a étudiés.
Elle termine son enquête en s'inter-
rogeant à nouveau sur l'immigration
en France, notamment à travers la

perception qu'en a un groupe de

jeunes femmes bangladeshies en
visite à Paris.

Les Bangladeshis étudiés résident
à Spitalfields dans l'arrondissement
de Tower Hamlets, un espace plus ou
moins bien délimité, séparé de la City
de Londres tout en en demeurant
proche. Dans cet East End d'origine
ouvrière, l'anthropologue a multiplié
les points d'observation: rencontres
avec les Bangladeshis et des Anglais

(les White) au Montefiore Center (un
grand centre de quartier), participation

à des réunions du Parti
travailliste où siègent des Bangladeshis,
discussion avec les responsables de
la municipalité et de diverses
associations, entretiens dans des écoles et
dans des maisons de retraite, organisation

de cours de broderie et de
tricot pour les femmes bangladeshies,
etc. Les White du quartier sont à la
fois en concurrence avec les Bangladeshis

(notamment en ce qui
concerne l'aide au logement) et soucieux
de ne pas apparaître comme racistes:
ils souhaitent véhiculer une image
d'un quartier habitué à l'immigration

(huguenote, juive, irlandaise) où
règne une cohabitation harmonieuse.
Le quartier est ressenti comme un
territoire investi affectivement par
les White tandis qu'il est perçu
comme un «simple» espace de
relations par les Bangladeshis (du
moins ceux de la «première génération»),

Par ailleurs, les White s'identifient

à la fois à l'espace local et à

l'espace national anglais.
Les Bangladeshis, quant à eux,

sont sujets britanniques et jouissent
de la pleine reconnaissance des
droits civiques en Grande-Bretagne,
mais ils ne possèdent pas le passeport

de ce pays. Leur rapport à la
nation est surtout instrumental: ils
souhaiteraient obtenir ce passeport
(les british legs) pour pouvoir circuler

librement. De façon générale, les

Bangladeshis prennent appui sur
leur identité d'origine pour mieux
s'insérer dans le pays d'accueil, par
exemple pour se voir faciliter un
accès plus complet à l'ensemble des
services offerts par l'Etat (logements,
services sociaux, formation).

L'identification à un espace d'origine,

un espace de contacts et de
références est caractéristique des

«immigrés de la première génération».

Surnommés les «Londonis»

par les habitants de Sylhet, ces immigrés

de la «première génération» ont

TSAF1TSA 1. 1996



REZENSION0N 177

tissé de nombreux liens entre la
Grande-Bretagne et le Bangladesh.
Ils établissent d'importants réseaux
de relations, notamment commerciales,

entre Londres et Sylhet. Ils
arrivent également à intervenir dans la

vie politique bangladaise. Pour eux,
la reconnaissance sociale doit surtout
provenir de la parenté et de leurs
pairs demeurés au Bangladesh. Un
élément de démonstration de leur
richesse peut se lire dans la construction

de maisons qui résument à elles
seules toute l'ambiguïté de leurs
itinéraires: les maisons sont bâties avec
le matériel de la région mais peintes
de façon à faire croire qu'elles sont
construites en briques comme maintes

demeures anglaises.
L'identification à un espace

national est caractéristique des «immigrés

de la deuxième génération» (les
enfants, parfois nés en Grande-
Bretagne, de ceux qui ont émigré du
Bangladesh). Ces «immigrés de la
deuxième génération» apprennent
par exemple le bengali et non pas le

sylehti, ils sont attachés aux phases
révolutionnaires de l'histoire du
pays et s'intéressent à la culture
bengalie, en particulier sa poésie.
Malgré la forte pression de la parenté
restée au Bangladesh, la plupart des
membres de cette «deuxième
génération» souhaite faire leur vie en
Grande-Bretagne et n'acceptent de

séjourner au Bangladesh que le

temps des vacances.
Dans Nations, frontières et

immigration en Europe (1995), livre dont
elle a assumé la direction, C. Neveu
présente diverses contributions qui
enrichissent la réflexion sur la migration

au niveau géographique et/ou
conceptuel. Dans l'ordre de leur
apparition dans l'ouvrage, on peut
lire une analyse de:

- Laura Bado sur le «racisme» en
Italie et les débats qu'a suscité le renvoi

des réfugiés albanais gardés dans
le stade de Bari en août 1991 (p. 35-

48);

- Rinus Penninx sur le multiculturalisme

dans la société néerlandaise
(p. 49-85);

- Marco Martiniello sur les
relations entre autochtones («Belges de

souche») et immigrés à Bruxelles
(p. 87-110);

- Ellie Vasta sur le multiculturalisme

australien (p. 111-142);

- Noro Räthzel sur les
représentations de la nation et de la
nationalité en Allemagne à différents
moments de son histoire et selon les
divers types de discours qui sont
tenus sur la scène politique (p. 143-

171);

- Ann Dummet sur les concepts
associés à la nationalité dans différents

pays de la communauté
européenne (p. 173-185);

- Jacqueline Costa-Lascoux sur le
traitement des différences culturelles
et les pratiques de discrimination qui
s'y associent ou non (p. 187-208);

- Patrick Gonin et J.-P. Renard sur
les rapports Nord-Sud examinés à

partir de deux exemples : le premier
traite des relations établies de part et
d'autres de la frontière qui sépare les
États-Unis du Mexique; le second
concerne les populations originaires
de l'Afrique de l'Ouest vivant en
France mais participant à l'organisation

de projets de développement
dans leurs régions d'origine (p. 209-

238);
- René Gallissot conclut l'ouvrage

par une postface sur les diasporas
post-coloniales.

Dans sa propre contribution,
C. Neveu (p. 17-34) poursuit sa
réflexion sur les processus d'identification

et le concept d'ethnicité. Tout
en contextualisant ses comparaisons,
elle montre par exemple qu'en
Grande-Bretagne le plein accès aux
droits civiques est conçu comme un
tremplin favorisant l'apprentissage
politique et l'insertion dans le pays
de résidence, au moins sur le plan
local. En France (mais on pourrait
également procéder à une compa¬

raison avec la Suisse), ces mêmes
droits sont généralement considérés

comme l'aboutissement d'un processus

d'intégration, voire comme une
récompense. Les autorités françaises
hésitent également à séparer le plein
accès à la citoyenneté de la naturalisation

et à reconnaître officiellement
des groupes ethniques parce qu'elles
craignent d'accentuer la différence
entre étrangers et non-étrangers et
de susciter ainsi plus de manifestations

de xénophobie et de racisme.
Il convient de souligner les dangers
d'une utilisation administrative et

juridique du concept d'ethnicité.
Même bien intentionnée à l'égard
des immigrés, cette utilisation
comporte le risque d'identifier les individus

aux normes et aux valeurs d'une
collectivité ou d'une communauté
(qui ne sont de surcroît que
rarement homogènes) et de limiter leur
champ d'appartenance et de références.

On peut néanmoins retenir,
comme le propose C. Neveu, que la
réactivation des liens ethniques et
l'aide apportée aux collectivités
intermédiaires favorisent l'insertion dans
le pays d'accueil, voire les pratiques
de résidences alternées entre région
d'origine et pays d'immigration.

La thèse d'un «problème» de

l'immigration dû, en-deçà ou au-delà
des questions d'intégration socio-
économique, à une crise des repères
idéologiques en Europe (Neveu
1993) ou encore à un «délitement du
tissu social» (1995 : 17) me paraît en
revanche plus discutable. La question

de l'affaiblissement réel ou
supposé des liens sociaux et des
institutions mérite une discussion plus
approfondie. A cette condition
seulement, les recherches sur le phénomène

migratoire permettraient un
dernier jeu de miroir, une réflexion
en retour sur la société d'immigration,

celle dont est généralement issu
le chercheur.

Laurence Ossipow

TSAll TSA 1. 1996



178 COMPTES-ReNDUS

PouTiGNAT Philippe et Streiff-
Fenart Jocelyne. 1995. Théories de

l'ethnicité (suivi de: Les groupes ethniques

et leurs frontières par Fredrik
Barth). Paris: PUF. 270 p. ISBN 2-13-
046627-3.

Les recherches françaises (peut-
être serait-il préférable de dire en
langue française) font un usage
parcimonieux de la notion d'ethnicité,
alors que le concept jouit d'une belle
notoriété dans le monde anglo-saxon
depuis bientôt trente ans. D'après
Philippe Poutignat et Jocelyne Streiff-
Fenart (dorénavant PSF), cette
différence tient autant à une tradition
académique peu portée à étudier les
relations interethniques et le problème

des minorités, qu'à certaines
réticences manifestées parmi ceux qui
travaillent sur ces questions et
pensent, comme Claudine Schnapper,
que la notion «typiquement
américaine» d'ethnicité n'est pas trans-
posable, sans examen préalable, à

l'analyse de la situation française
(p.17; p.189). Prenant ce type d'opinion

pour cible de leur critique, les

auteurs entendent démontrer la
nécessité du paradigme théorique de
l'ethnicité pour renouveler la teneur
du débat sur l'immigration et poser
«les bases d'une interrogation
véritablement sociologique sur les phénomènes

inter-ethniques dans la France

contemporaine» (p.18).
Selon eux, l'erreur classique à éviter

est celle de réduire cette notion à

un modèle de gestion politique des

populations immigrées en faisant
«dériver de l'opposition idéologique
entre le modèle de l'assimilation et le
modèle du pluralisme ethnique une
opposition sociologique entre «théories»

de l'assimilation et de l'ethnicité»

(p. 190). Car, PSF l'énoncent

clairement: «La notion d'ethnicité
telle qu'elle a été forgée par la
communauté scientifique de langue
anglaise consiste largement, non pas
à attester l'existence des groupes
ethniques, mais à poser cette
existence comme problématique» (p. 17).

Il s'agit en conséquence de persuader
leurs compatriotes que «Théoriser
l'ethnicité ne revient pas à fonder
le pluralisme ethnique comme
modèle d'organisation socio-politique,
mais à examiner les modalités selon

lesquelles une vision du monde
"ethnique" est rendue pertinente
pour les acteurs» (p. 17). Plus
précisément, dans le cas qui les occupe,
l'enjeu est de rendre compte du
décalage croissant qui existe entre les

catégories juridiques françaises, se
résumant à l'opposition entre «Français»

et «Etrangers», et les catégories
qui opèrent réellement dans les

rapports sociaux (p.16).
La rhétorique déployée dans les

parties introductive et conclusive de

l'ouvrage reprend sous différentes
formes les arguments résumés ci-
dessus. Elle situe clairement l'objectif

poursuivi par PSF dans le contexte

politique et idéologique qui prévaut
dans la France d'aujourd'hui, mais
fournit d'emblée à l'ethnologue
suisse d'intéressants éléments de
comparaison qui, moyennant
certains aménagements intellectuels, se

révèlent pertinents pour l'appréhension

de son propre contexte national.
Cette impression de «convertibilité»
va se renforcer en lisant la suite de

l'ouvrage.
Celui-ci se compose de deux

sections distinctes. Les 200 premières
pages, sont consacrées à une présentation

détaillée de ce que les auteurs
ont regroupé sous l'appellation générique

théories de l'ethnicité. Elles sont
suivies d'une annexe proposant une
traduction française (par Jacqueline
Bardolph et les auteurs) de
l'introduction de Fredrik Barth (1969) au

livre collectif dont il fut l'éditeur:
Ethnie Groups and Boundaries: The
Social Organization of Culture
Difference. Bergen/Oslo: Universitet-
forlaget; Londres: George Allen et
Unwin, p. 9-38.

La parution française (enfin!) de
ce texte fondateur, le plus cité parmi
tous les écrits sur la question, est
significative de l'orientation théorique
adoptée dans le reste de l'ouvrage.
Barth y est présenté avec l'importance

qui lui revient. Les points forts
mais également les aspects les plus
controversés des thèses défendues
dans son introduction sont résumés
et examinés de manière suffisamment

circonstanciée pour faire office
de mise en perspective des théories
organisationnalistes de l'anthropologue

norvégien.
L'approche barthienne de l'ethnicité

ne constitue toutefois qu'un
point de référence (certes crucial)
parmi un ensemble d'autres théories
qui sont distinguées au chapitre IV.
Mais, qu'en est-il de l'organisation et
du contenu global du livre?

Six chapitres subdivisés en sous-
chapitres en constituent le plan
d'ensemble.

Expliquant pourquoi sa traduction

est d'un usage récent dans la
littérature scientifique de langue
française, PSF, dans leur chapitre
initial, retracent les origines du terme
ethnicity en anglais. L'itinéraire qu'ils
proposent va des premières
occurrences attestées du mot, dans les
années quarante, aux tentatives de
conceptualisation qui, trente ans plus
tard, ont marqué un tournant de

l'anthropologie anglo-saxonne. Résumant

les grandes lignes du contexte
politico-historique qui a conditionné
l'émergence de ce nouveau
paradigme théorique, PSF rappellent que
si les conceptions objectivistes et
subjectivistes se sont d'emblée opposées,

la dimension universelle du
phénomène ethnique et la vertu

TSAI1TSA 1. 1996



REZENSION0 N 179

heuristique du concept d'ethnicity
ont, quant à eux, obtenu dès cette
époque une très large audience, tant
chez les sociologues intéressés à la

question des migrations que parmi
les anthropologues travaillant sur les
sociétés traditionnelles.

La partie liminaire du deuxième
chapitre est consacrée aux idées du
siècle dernier, dans l'intention de
démontrer que «dès son invention
la notion d'ethnicité se trouve mêlée
à d'autres notions connexes, celles de

peuple, de race ou de nation avec
lesquelles elle entretient des rapports
ambigus dont on trouve la trace dans
les débats contemporains.» (p. 34).
C'est pour PSF l'occasion de
remonter aux théories de Vacher de

Lapouge, créateur du vocable
d'«ethnie», de Renan et de Max
Weber. Ce retour en arrière permet
de constater que les définitions objectives

et subjectives de l'appartenance
à une communauté (ethnique ou
nationale) se sont côtoyées, bien
souvent sous la plume d'un même
auteur, dès leurs tentatives de
formulation initiales. Il nous remet
également en mémoire le conseil de
Weber d'abandonner le concept
d'ethnie, «fourre-tout» qui «se volatilise

lorsque l'on tente de le cerner
avec précision».

PSF s'interrogent ensuite sur la

persistance des confusions qui
existent entre les notions de race et
d'ethnie (ce mot pouvant fonctionner
comme euphémisation du mot racé),
confusions qui contribuent selon eux
à expliquer la mauvaise image de ce

terme en France. Ils s'efforcent plus
loin de débrouiller les liens qui
rapprochent et distinguent les concepts
d'ethnie et d'ethnicité d'un certain
nombre de théories de la nation et du
nationalisme (Hobsbawm, Gellner,
Connor, Balibar, Armstrong, Smith).
Intéressante mais quelque peu
touffue, cette section aborde de
nombreuses questions essentielles com¬

me celle des relations existant entre
État, nation et peuple; la modernité
de la notion politique de nation et
les difficultés à définir son contenu;
les idées de «nations potentielles» et
de «nations authentiques»; la question

de «la continuité» entre ethnie et
nation ou encore le danger pour la
recherche de se fonder sur le
discours nationaliste. On peut regretter
le peu de place accordée aux idées de
Benedict Anderson, qui apparaît
dans une courte note, et l'absence de
Paul Brass et d'Elie Kedourie, le
second, sans doute jugé trop ancien, y
compris de la bibliographie.

Le début du chapitre III, Qu'est-
ce qu'un groupe ethnique?, retrace les

aspirations comparatives de ceux qui
comme Murdock (ou plus tard
Naroll et son concept tant critiqué
de cult unit) nourrissaient le projet de
réaliser l'inventaire systématique
des groupes ethniques de par le
monde. S'appuyant sur les critiques
canoniques de Barth, Moerman et
Leach, PSF exposent les incohérences
de cette approche objectiviste de
mise en fichier, fondée sur l'idée
d'isolat. Ils rappellent que la recherche

d'une définition opérationnelle
pour accomplir cette tâche s'est
toutefois révélée stimulante pour
l'élaboration des théories développées
ultérieurement. PSF examinent
ensuite les conceptions de la sociologie

urbaine américaine des années
soixante, selon lesquelles les

immigrants de différentes provenances
sont autant d'ethnies en voie
d'assimilation. Ces conceptions, bâties sur
la vision du creuset culturel
américain, ont fait l'objet de multiples
critiques. Les théories qui en prennent

le contre-pied mettent en avant
la résistance des groupes ethniques
d'origine au processus d'uniformisation

pensé comme inéluctable et
l'émergence d'identités ethniques
distinctives basées sur l'expérience
de la vie aux USA. Renaissance

ethnique, processus d'ethnicisation,
pluralisme culturel et structurel
constituent les maîtres-mots des

approches qui prennent corps (la
plus célèbre étant sans doute celle
de Glazer et Moynihan) et des débats

qui animent la scène américaine de
cette époque. L'ethnicité devenant
une identité positivement valorisée,

il s'agit dès lors, sur le plan
politique, de reconnaître la
contribution des héritages culturels des

groupes minoritaires et de voir dans
cette reconnaissance des hyphenated-

groups l'essence même de l'améri-
canité et la base d'une participation
à la vie politique et sociale. Dans les

dictionnaires, le terme perd sa
connotation d'archaïsme (groupes
nationaux d'origine étrangère) pour
devenir une forme d'organisation
propre aux sociétés modernes. Son
caractère universel est fortement
affirmé, alors que les anthropologues
commencent parallèlement à

démontrer l'influence du jeu colonial
dans la création des dénominations
ethniques.

Dans leur quatrième chapitre,
PSF proposent une typologie des
différentes théories de l'ethnicité. Cet
essai de systématisation, appuyé sur
un grand nombre de définitions, met
en évidence la diversité des approches

et fournit de précieux repères.
L'étiquetage des chercheurs s'avère
parfois malaisé. Après avoir discuté
et sous-spécifié les conceptions
primordialiste, socio-biologique,
instrumentaliste (et mobilisation-
niste), néo-marxiste et néo-cultura-
liste, PSF décident par exemple, non
sans avoir insisté sur l'aspect
multiforme de sa pensée, de classer
Barth parmi les interactionnistes.

Dans une remarque conclusive,
ils signalent que la très abondante
littérature qui anime les débats
depuis les armées 70, « n'a pas
véritablement à ce jour permis de dégager
une théorie générale de l'ethnicité»

TSAÏTTSA 1. 1996



180 COMPTES -RcNDUS

(p. 132) et ceci malgré l'«apparent
accord théorique conquis contre le

primordialisme» (p.133).
Guidés au chapitre V par l'idée

que «Les recherches contemporaines
sur l'ethnicité, au-delà de leurs
divergences, reposent sur une base minimale

d'acquis théoriques issus de la

critique générale du point de vue
primordialiste» (p. 134), PSF dégagent

tout d'abord deux points qui
selon eux font l'unanimité des
chercheurs:

- le caractère relationnel plutôt
qu'essentiel des identités ethniques;

- le caractère dynamique plutôt
que statique de l'ethnicité.

Ils traitent ensuite sous forme
d'oppositions binaires certains sujets
de désaccord qui alimentent les
controverses actuelles concernant la
nature de l'ethnicité. La discussion
porte successivement sur: l'ethnicité
vue comme phénomène politique vs

processus symbolique, la réhabilitation

du culturel compte tenu de

l'opposition entre substance et situation,

la liberté accordée aux acteurs
dans la détermination de leurs rôles
et statuts ethniques suivant la dichotomie

contrainte vs choix, les conceptions

qui envisagent l'ethnicité, soit
comme un mode d'identification
contingent, soit comme une donnée
irréductible du comportement
humain.

Le sixième chapitre, tout aussi
passionnant, mérite d'être lu en
continuité avec le précédent. Il débute

par une définition «minimale» de
l'ethnicité (de type barthienne) qui
synthétise quatre questions clés:
l'attribution catégorielle, les frontières
ethniques, l'origine commune et la
notion de saillance. Le domaine de
recherche auquel renvoie chacune
d'elles est présenté avec une précision

qui rend manifestes leurs
interrelations.

Ces deux derniers chapitres
m'apparaissent les plus fondamen¬

taux dans l'optique d'une opération-
nalisation du concept d'ethnicité.
Conçus comme un état des lieux, ils
fournissent à l'ethnologue des
réflexions consistantes susceptibles
d'armer sa démarche.

De manière générale, le livre de
PSF présente un bon équilibre entre
réflexions méthodologiques et épis-
témologiques, illustrations
ethnographiques émanant de nombreuses
sources et ouvertures sur la recherche.

Il offre une base de documentation

variée et étendue sur le
domaine de l'ethnicité, il est de plus
construit de façon à jouer le rôle d'un
outil de travail très appréciable.
Notons toutefois que si le découpage
de l'ouvrage permet une lecture
transversale, l'accès à certaines
informations, reliées mais dispersées,
aurait été facilité par l'adjonction
d'un index des matières et des noms

propres. Certaines répétitions qui
émaillent le livre (est-ce le fait que
derrière PSF se dissimulent P/S-F?)
auraient également pu être évitées.

S'agissant bien souvent de
reformulations qui précisent, clarifient ou
développent un propos énoncé
ailleurs, il aurait été avantageux de

regrouper le tout dans un raisonnement

plus compact. Mais ce ne sont
là que bagatelles en regard de la qualité

argumentative de l'ouvrage.
Une ultime observation est peut-

être plus apte à relancer le débat là
où le situent souvent les auteurs du
livre. Selon eux, même si «la question

du primordialisme (Kallen,
Shils, Geertz) est loin d'être
réglée sur le fond» (p. 101), la critique
de cette conception «reste, jusqu'à
nos jours, un point de départ obligé
pour toute réélaboration théorique
de la notion d'ethnicité» (p. 96). Cette
affirmation me paraît quelque peu
excessive compte tenu de la place
prépondérante occupée par les

approches constructivistes dans les
sciences sociales d'aujourd'hui. Le

fait que les raisonnements de sens
commun et les pratiques sociales
ordinaires soient communément fondés

sur des prémisses de type
substantialiste me semble constituer
en revanche la pierre d'achoppement
des ethnologues s'attachant à modé-
liser l'ethnicité. PSF esquissent à cet

égard quelques pistes qu'il faudra
creuser.

Jean-Luc Alber

TSAITTSA 1. 1996



REZENSIONON 181

Riese Berthold. 1995. Die Maya.
Geschichte, Kultur, Religion. München:
Verlag C.H. Beck (Beck'sche Reihe,
2026: C.H. Beck Wissen). 144 S„ 11

Abb., 2 Tabellen, 5 Karten. ISBN 3-
406-39826-X.

Bei dem vorliegenden Taschenbuch

handelt es sich um eine flüssig
geschriebene, konzentrierte und
doch sehr übersichtliche Einführung
in die Geschichte, Kultur und Religion

der Maya. Viele wichtige Fragen

werden in dem handlichen Band
berührt und zeugen vom hohen
Kenntisstand des Verfassers.
Berthold Riese ist Professor für Ethnologie

an der Universität Bonn. Er hat
seit vielen Jahren an den Maya-
Stätten archäologisch und epigraphisch

gearbeitet und insbesondere
auch in den Archiv- und Sprachquellen

der Maya geforscht.
Die ersten zwei Abschnitte des

ersten Kapitels befassen sich mit der
«Welt und Umwelt» sowie der
«Entdeckung und Erforschung» der
Maya. Aus dem zweiten geht hervor,
dass zuverlässige Berichte über Lage
und Beschaffenheit von Maya-
Ruinen erst zu Beginn des 19.
Jahrhunderts in Europa bekannt wurden,
insbesondere aber durch die Reisen
des Amerikaners John Lloyd
Stephens und des englischen Architekten

Frederick Catherwood (1839-
1841) und die nachfolgenden
Publikationen der beiden Genannten.
Danach setzte die Zeit der
fotografischen Erfassung der Ruinenstätten

ein. Hier nennt der Verfasser
Namen wie Désiré Charnay (um
1860), Alfred Percival Maudslay und
Teobert Maler. Die Aufnahmen
Maudslays und Malers haben Riese

zufolge ihren hohen Wert als
Dokumentationen bis heute behalten;

beide Mayanisten opferten ihr
persönliches Vermögen für ihre Arbeit.

Im 20. Jahrhundert wurde die
Mayaforschung institutionalisiert.
Grosse Ausgrabungskampagnen des

Peabody-Museums, Harvard
University, und der Carnegie-Institution
in Washington setzten ein und
bestimmten für lange Zeit das
wissenschaftliche Bild der Maya-Kultur(en).
Erst als es in der zweiten Hälfte
unseres Jahrhunderts gelang, die Maya-
Schrift zu entschlüsseln, traten die
Ergebnisse der archäologischen
Feldarbeit zugunsten der neuen, sich
rasch folgenden Ergebnisse der
Schriftforschung (Epigraphik)
zurück. Voraussetzung dafür war ein
umfassender Paradigmawechsel, der
mit den Namen J. Eric S. Thompson,
Yuri Knorozov, Heinrich Berlin,
Tatiana Proskouriakoff, Floyd
Lounsbury und vielen weiteren
verbunden ist (Michael D. Coe hat der
wechselvollen Geschichte um die
Entzifferung der Maya-Schrift ein
ganzes Buch gewidmet.).

Im zweiten Kapitel («Eine Gesellschaft

formiert sich») werden Ergebnisse

der Siedlungsarchäologie und
der Sprachforschung dargestellt. So

kommen Fragen des olmekischen
und des nacholmekischen Einflusses,
der mesoamerikanischen Traditionen

als eines umfassenden Rahmens
und der Stellung der Maya-Schrift in
historischer Perspektive zur Sprache.
Dass sich die Maya-Kultur voll in
den durch die mesoamerikanischen
Traditionen gegebenen Rahmen
einfügt, erklärt sich nicht zuletzt durch
die überragende Bedeutung der
olmekischen Kultur, die die Grundlagen

sowohl für die sogenannten
Mexikanischen Kulturen als auch für
die Maya-Kultur(en) bildete
(monumentale Architektur und
Steinplastik, Kalenderwesen, Ballspiel,
Ansätze zur Bildung von Staaten u.
a. m.).

Im dritten Kapitel behandelt der
Verfasser die Zeit der klassischen
Blüte der Maya-Kultur; sie beginnt
im 3. Jahrhundert n. Chr. und endet
im 9. Jahrhundert n. Chr. Riese setzt
sich hier mit der Frage nach den
Gründen des sogenannten «Hiatus»
auseinander, d.h. des Fehlens von
Maya-Inschriften während einer Zeit
von rund 75 Jahren (535 bis 610 n.
Chr.). Vermutet wird vielfach, dass
dieses Fehlen von Inschriften durch
eine schwere Krise bewirkt wurde,
die zuerst Teotihuacän erfasste und
anschliessend die von Teotihuacän
dominierten Maya-Gebiete wie etwa
Tikal, Yaxhä oder Uaxactün. Worauf
die Vormachtstellung Teotihuacäns
beruhte, ist zur Zeit noch nicht ganz
geklärt. Man vermutet eine militärische

Dominanz Teotihuacäns, die
zur Kontrolle bedeutender
Fernhandelsrouten sowie wichtiger
Rohstoffe (z. B. Obsidian) führte. Nach
610 n. Chr. ist der Einfluss
Teotihuacäns erloschen. Riese behandelt

sodann die Verhältnisse
spätklassischer Stadtstaaten im Tiefland
und hierbei auch Fragen der
Arbeitsteilung bzw. politisch-sozialer
und ständischer Differenzierung
(Bauern, Gelehrte, Adel, Rituale,
Totenkult, interne Struktur des
Adels).

Einen Schwerpunkt der Darstellung

bildet das vierte Kapitel, das
der Geschichte bedeutender Maya-
Dynastien gewidmet ist. Hier
fliessen eigene Forschungen des
Verfassers ein. Geschildert werden die
wechselvollen Geschicke der Dynastien

von Tikal, Yaxchilän, Copän
und Palenque. Der Verfasser
erwähnt in der Einleitung, dass «erst
die letzten 30 Jahre intensiver
Forschung [...] uns ihre Hieroglyphentexte

und ihre Bildwerke so
entschlüsselt [haben], dass [...] konkrete
Einblicke in die Herrscherhäuser
mit den Namen, ihren Lebensdaten
und Taten» (7) gegeben werden kön-

TSAIl TSA 1. 1996



182 COMPTES -R0NDUS

nen. Im letzten Abschnitt des vierten
Kapitels («politische Geographie»)
erwähnt der Verfasser, dass «nicht
nur Kriege, sondern auch
dynastische Heiraten ein Mittel der Maya-
Politik» (97) waren. Er schreibt: «Wir
sind über etwa ebenso viele
dynastische Heiraten und friedliche
Besuche informiert wie über Kriege.
Und dabei schliessen sich diese
Formen der Kontaktnahme nicht aus.
So wie Naranjo, Tikal und Caracol
sich bekriegten, so heirateten sie
auch untereinander» (97).

Den Abschluss des Bandes bilden
die Kapitel 5 und 6. Sie beschreiben
den Niedergang, die Neuorientierung

im Nachklassikum und das
Ende der von den Maya
selbstbestimmten Geschichte. Literaturhinweise

und Quellenverzeichnis
sowie Register dienen dem Interessierten

zur Vertiefung der gewonnenen
Einsichten.

Gerhard Baer

Sahlins Marshall. 1995. How «natives»

think: about Captain Cook, for
example. Chicago: University press, x-
318 p. ISBN 0 226 73368 8.

Il y a quelques années, j'ai tenté
de discuter avec un chercheur maori
du projet d'anthropologie historique
élaboré par Marshall Sahlins au sujet

des sociétés polynésiennes. Réaction

de mon interlocuteur: «Sahlins?
Mais enfin, il est fou!» Inutile d'ajouter

qu'il n'y a pas eu discussion. Une
attitude semblable, tout aussi
«politiquement correcte» à l'égard de

l'anthropologie fille de l'impérialisme,
peut être décelée chez certains
spécialistes de Hawaï en Europe, si l'on
songe à la controverse qui a opposé
Sahlins à un groupe de chercheurs
danois1 ou encore à J. Friedman2 au
sujet de Makahiki et de l'apothéose
du capitaine Cook. Plus récemment,
un ouvrage fort bien reçu par le
public (et recompensé par un prix
académique) a proposé un nouveau
traitement d'une critique que l'on
pourrait qualifier de tiers-mondiste:
dans The apotheosis of Captain Cook3,

le Sri Lankais Gananath Obeyesekere

argumente, en gros, que les
Hawaïens étaient trop rationnels et

pragmatiques pour confondre un
capitaine anglais avec une de leurs
divinités. Et on arrive à l'ouvrage en
discussion ici: How «natives» think est
la réponse de Sahlins à Obeyesekere,
voire à l'ensemble de ses détracteurs

- et quelle réponse!
A la lecture, on se demande

parfois quel conflit de convictions,
quelle antipathie personnelle peut
bien se cacher derrière ce véritable
règlement de compte: How «natives»
think démolit coup par coup, souvent
avec une ironie tranchante, non
seulement l'«interprétation de re¬

change» au sujet de la mort de Cook
avancée par Obeyesekere, mais
encore ses facultés de chercheur.
Ainsi, Sahlins voit dans l'ouvrage
d'Obeyesekere «a veritable manual
of sophistical and historiographical
fallacies» (p.191). How «natives» think
est donc un livre violent, im «pamphlet»

dans les termes mêmes de son
auteur (p. ix); n'empêche, je l'ai lu
d'un trait, presque dévoré [...] parce
que c'est aussi un livre brillant.

Pour Sahlins, l'enjeu est double.
Tout d'abord, il est ethnographique:
Obeyesekere méconnaît l'histoire et
la culture hawaïenne pour argumenter

l'impossibilité de l'apothéose de
Cook; celle-ci ne serait qu'une invention

de l'Européen, une fabrication
de l'idéologie impérialiste. D'autre
part, en vertu de son «autochtonie»
en tant que Sri Lankais, il pense avoir
accès «de l'intérieur», pour ainsi dire,
au mode de pensée des Polynésiens

- contrairement à Sahlins, éternellement

rélégué dans la position d'un
«outsider-anthropologist».

Mais l'enjeu est aussi théorique,
dépassant largement le cadre de
Hawaï, voire des études océanistes:

ce qui est en cause ici, c'est la notion
même de rationalité. L'envergure de
la controverse tient à deux aspects
surtout. Du point de vue des
personnalités en jeu, il faut relever
qu'Obeyesekere base sa critique sur
une mauvaise lecture des travaux de
Sahlins, attribuant à celui-ci la position

de la «reproduction stéréo-
typique» (expression forgée
initialement par M. Godelier) dont Sahlins
s'est servi en réalité pour critiquer
l'a-historisme des structuralistes.

Plus généralement, c'est le fait
qu'Obeyesekere attribue aux
Hawaïens autochtones une
Zweckrationalität («practical rationality»)
proprement bourgeoise et occidentale,

qui répugne à Sahlins, à la fois
comme méthode et comme épis-
témologie (en fait, pour Sahlins elle

TSAX1TSA 1. 1996



REZENSIONEN 183

revient à une anti-anthropologie;
p. 151). Relevant, par exemple,
qu'Obeyesekere recourt fréquemment

à des phrases du genre «it is
hard to believe that» ou «it is puzzling

that», Sahlins affirme: «The clear
function of this persistent rhetorical
appeal is to substitute our good
sense for theirs, more precisely our
rationality for their culture» (p. 118).
Ou encore: «He [Obeyesekere]
would give the "natives" all that
"rationality" Western people take to
be the highest form of thought, while
endowing the Europeans, including
the outsider-anthropologist, with the
kind of mindless repetition of myth
they have always despised - that is,
as "native". Which is also to say that
this self-proclaimed defense of
"preliterate people who cannot speak
for themselves" is imperialist
hegemony masquerading as subaltern
resistance. The ultimate victims, then
are Hawaiian people. Western empirical

good sense replaces their own
view of things, leaving them with a

fictional history and a pidgin
ethnography» (p. 197).

L'ouvrage est organisé en deux
parties. La première, formée de

quatre chapitres, aborde la
problématique générale de la controverse,
à savoir une perspective transculturelle

sur la rationalité et l'ordre culturel,

à Hawaï comme ailleurs. Les
deux premiers chapitres retracent la
carrière de Cook comme personnification

du dieu Lono, avant et après
sa mort. On y trouve une synthèse
des divers travaux publiés antérieurement

par Sahlins sur le sujet, une
place de choix étant réservée aux
points ayant fait l'objet de critiques.

Le troisième chapitre discute
l'interprétation de rechange proposée
par Obeyesekere, notamment sous
l'angle de ce que Sahlins considère
comme la «pidgin anthropology» (et

pseudo-histoire) de l'auteur visé,
inspirée par l'apologie essentialiste

d'une «raison pratique» universelle;
la notion «pidgin anthropology»
ayant, selon Sahlins, «the quality of
ad hoc fabrications based on a sort of
generic primitivism, like Fenimore
Cooper's Indians» (p. 62). Enfin, le

quatrième chapitre décrit et analyse
les concepts hawaïens de la
rationalité, tout en replaçant l'apothéose
de Cook dans un contexte géographique

et historique plus large.
A ce traitement général des

enjeux de la controverse s'ajoutent dix-
sept annexes (auxquelles renvoient
des indications en marge), visant à

rectifier dans le détail la description
qu'Obeyesekere a rendue de la
culture et de l'histoire hawaïennes. Ces

annexes sont conçues comme un
texte parallèle à l'argumentation suivie

dans les chapitres, et on gagne à

les lire en rapport avec les passages
auxquels elles se réfèrent.

Arrivé à l'épilogue, on est quelque

peu essoufflé, et on se demande
peut-être d'où Obeyesekere a tiré le

courage d'écrire The apotheosis of
Captain Cook. Une chose est certaine,
Sahlins ne lui reconnaît aucune
vertu, pas même dans l'intention:
«Obeyesekere's main debating
theme is a negative one [...] the object
being to [...] cast doubts down on
"outsider" scholars from the moral
highlands of anti-imperialism. In the

event, Obeyesekere repeatedly
confuses the option of suggesting a

"plausible alternative" with defiance
of the documentary record» (p. 65).

How «natives» think fait le pont
sur l'état de la documentation, tout
en rappelant les aspects fondamentaux

de l'anthropologie historique à

la Sahlins, en particulier le rejet de la
fausse alternative entre continuité et
changement; car les deux vont
toujours ensemble dans la dialectique de
la pratique (p. 247). De toute
évidence, les représentants de la
nouvelle historiographie autochtone à

Hawaï, formés à la fois à l'université

et auprès des autorités traditionnelles,

ont su faire meilleur usage
qu'Obeyesekere de l'œuvre de
Sahlins, sans manquer toutefois de

perspective critique4.

Isabelle Schulte-Tenckhoff

1 Voir Steen Bergendorff, Ulla Hasager et
Peter Henriques. 1988. «Mythopraxis and
history: on the interpretation of the Maka-
hiki». Journal of the Polynesian society 97: 391-

408; et Marshall Sahlins. 1989. «Captain Cook
at Hawaii». Journal of polynésien society 98:

371-425.

2 Cf. Jonathan Friedman. 1988. «No history is

an island», et Marshall Sahlins. 1988.
«Deserted islands of history: a reply to Jonathan

Friedman», parus tous deux dans
Critique ofAnthropology 8: 7-39,41-51.

3Gananath Obeyesekere. 1992. The apotheosis

of Captain Cook. European myth-making in the

Pacific. Princeton: University Press.

4 Ainsi, pour étudier le Mahele, Lilikala
Kame'eleiwa s'est inspirée de la notion de

«structure of the conjuncture», élaborée par
Sahlins au sujet des changements métaphoriques

introduits par le mode d'interaction
entre James Cook et diverses catégories
d'Hawaïens. Voir Lilikala Kame'eleihiwa.
1992. Native land and foreign desires. Pehea la e

pono ai? Honolulu: Bishop Museum Press,

p. 7-8.

TSAll TSA 1. 1996



184 COMPTES -ReNDUS

SMITH Anthony D. 1995. Nations and
nationalism in a global era. Cambridge:
Polity press. 204 p. ISBN 0-7456-
1018-8.

Seit der Veröffentlichung seines
Buches Theories ofNationalism im Jahr
1971 befaßt sich Anthony D. Smith
mit den verschiedensten Facetten
nationalistischer Erscheinungen. In
diesem letzten Werk geht Smith der
Frage nach, welche Rolle dem
Nationalismus im Zeitalter der
transnationalen Weltökonomie und des

globalisierten Kommunikationssystems

zukommen wird. Wird er
überleben, oder kann die aktuelle
Revitalisierung ethnisch-nationaler
Diskurse, Projekte und
Gemeinschaftsbeziehungen als ephemeres
Zeitgeistphänomen und daher als
zukunftsloser Anachronismus
betrachtet werden?

Anthony Smith geht von der
Annahme aus, daß die Nationalismusforschung

eine ganze Reihe von
«Gemeinplätzen» erzeugt hat, die für
gravierende Fehldeutungen
verantwortlich sind. Die ersten vier Kapitel

des Buches setzen sich gerade mit
den wichtigsten dieser von der
Wissenschaft produzierten «Vorurteilen»
auseinander.

Zu Beginn kritisiert der Autor
diejenigen Historiker und
Sozialwissenschaftler, die den Nationalismus

als eine einzigartige und
unwiederholbare Phase der
europäischen Gesellschaftsentwicklung
verstehen. Smith weigert sich
anzunehmen, daß nationalistische
Bestrebungen, wie beispielsweise von
Hobsbawm betont wird, ausschließlich

eine «funktionale» Rolle innehatten,

die mit der spezifischen Ausbreitung

des europäischen Kapitalismus
zwischen 1800 und 1940 zusammen¬

hängen. Die Thesen Hobsbawms, die
letztendlich die Entstehung einer
«cosmopolitan culture» prophezeien
und postulieren, lassen sich laut
Smith in keinster Weise belegen,
denn der aktuelle ethnische
«Differentialismus» blüht, obwohl er im
Hinblick auf die aktuell vorherrschende

Wirtschaftsweise keine
«Funktionalität» besitzt.

Ebenso kritisch ist der Autor
gegenüber den rein «konstruktivistischen»

Ansätzen, die den
Nationalismus als bloße «Erfindung»
moderner und zeitgenössischer
Intellektueller und Politiker verstehen.
Für ihn lassen sich auch diese Theorien,

die zugleich ausschließlich die
strategische und situationsbedingte
Nutzung ethnisch-nationaler «Züge»
zur Ab- und Ausgrenzung von
Gruppen und Gemeinschaften
thematisieren, kaum aufrechterhalten,
denn nationalistische «Gefühle»,
obgleich noch nicht ideologisch
artikuliert, lassen sich bis ins 15. und
16. Jahrhundert zurückverfolgen.

In der Folge diskutiert Smith die
Voraussetzungen für das jetzige
Aufflackern ethno-nationalistischer
Bewegungen. Wenn man schon von
«Wiederbelebung» spricht, so
argumentiert der Autor, dann kann man
auch die Existenz eines in der
Vergangenheit verwurzelten
«ethnischnationalen Substrates» bei der
betroffenen Bevölkerung nicht verleugnen.

Die Vorstellung, der heutige
Nationalismus sei aus einer historischen

«tabula rasa» entstanden, ist
laut Smith unhaltbar. Im Mittelteil
des Buches wird immer wieder
betont, daß das «Ethnische» in der Regel

bereits vor dem «Staatlichen»
vorhanden ist. So konstruieren
Nationen den Nationalismus und den
Nationalstaat und nicht umgekehrt,
wie von Gellner vermutet wurde.

Wenn aber diese Feststellung
stimmt, dann ist es nach Meinung
des Autors unpassend von einer -

von Wissenschaftlern immer wieder
betonten - Krise des Nationalstaates
zu sprechen. Smith versucht dagegen,

die erstaunliche Vitalität dieser
politischen Institution zu beweisen.
Im folgenden Zitat läßt sich die
Quintessenz seiner Argumentationsweise

und zugleich das Leitmotiv
des ganzen Buches zusammenfassen:

«as long as states protect and
fashion national identities while
drawing culture-community at their
core, so long will national states
remain the prime political actors in
the modern world, and so long will
the peoples of our planet place their
loyalty and trust in the sovereign,
territorially finite, national state»
(115).

Die Vitalität des Nationalstaates
steht aber auch in Zusammenhang
mit der faktischen Schwäche
supranationaler Organisationen wie etwa
der Europäischen Union oder der
UNO, die kaum in der Lage sind,
neue Formen der Legitimität und
kohäsionsfördernde Gefühle der
Loyalität zu erwecken. Supra-nationale

Organisationen waren bisher
unfähig, einen kohärenten
Geschichtsrahmen zu schaffen und
«prägnante» Symbole zu entwerfen.
Man braucht hier nur an die
Europäische Union mit ihrer nichtssagenden

Flagge und der mühsamen
Diskussion um den «Euro», der blassen

gemeinsamen Währung zu denken.

Obwohl Smith es nicht ganz
deutlich sagt, wird ziemlich deutlich,
daß die Vitalität des Nationalstaates
eher auf der Schwäche der
Alternativmodelle als auf seiner eigenen
Stärke beruht. Bis zu diesem Punkt
bin ich mit den Argumenten von
Smith trotz einiger Einwände
einverstanden, vor allem weil seine Kritik

der festgefahrenen Gemeinplätze
sehr wertvoll ist. Was mir viel
problematischer erscheint, sind dagegen
die Schlußfolgerungen im letzten
Kapitel, das den aufschlußreichen

TSAFITSA 1. 1996



REZENSIONEN 185

Titel «In Defence of the Nation»
trägt. Dort behauptet Smith
wortwörtlich, daß «Nation» und
«Nationalismus» die einzige realistische
Basis für eine freie Staatengemeinschaft

in der modernen Welt
darstellt.

Dabei unterstreicht der Autor mit
Nachdruck, daß Nationalismus
politisch notwendig, nationale Identität
gesellschaftlich funktional und
Nation historisch verankert ist. Gleichzeitig

werden die Mängel und
Gefahren ethno-nationalistischer
Ideologien wie etwa deren gedankliche

Inkongruenz, der latente bzw.
offene Fanatismus und der
diskriminierende Differentialismus
systematisch heruntergespielt oder gar
vertuscht. Das Paradebeispiel dafür
ist der Hinweis auf Masaryk, die
Vaterfigur und den langjährigen
Präsidenten der Tschechoslowakei
zwischen den zwei Weltkriegen, der
als ein gemäßigter und demokratischer

Politiker präsentiert wird.
Smith übersieht aber, daß hinter
dieser moderaten Haltung ein Staat
stand, der als unerbittliche
«demokratische Ethnokratie» bezeichnet
werden kann, da er ständig die vom
Völkerbund garantierten
Minderheitenschutzverträge brach und
auch nicht vor der Expulsion bzw.
Zwangsassimilation der nicht-
slavischen Bevölkerungsteile
(Ungarn, Ruthenen und Deutschen)
zurückschreckte.

Man kann sich also des
Eindrucks nicht erwehren, daß der
Autor hier den «Gemeinplatz» des
unabwendbaren Nationalstaates
aufrechterhält, der vermutlich noch
gefährlicher ist als diejenigen, die
Smith in den Anfangskapiteln kritisiert.

Es fehlt in diesem Zusammenhang

die sozio-anthropologische
Phantasie, eine anationale Alternative

aufzuzeigen. Ich kann mir einfach
nicht vorstellen, daß die Zukunft der
Menschheit dazu verdammt sein

soll, lediglich im engen Rahmen von
Nationalstaaten und Nationen zu
leben. Wäre dies der Fall, dann stünden

wir vor einem spezifischen
«Ende der Geschichte». Wir wissen
aber, daß eine solche nur eine Fiküon
sein kann: Die «Verteidigung der
Nation» von Anthony Smith
entpuppt sich somit als eine zwar
wissenschaftlich anspruchsvolle, jedoch
mißratene «Teleologie».

Christian Giordano

TSAF1TSA 1 1996



186 COMPTES -RC NOUS

ZuKiN Sharon. 1995.The cultures of
cities. Cambridge, MA: Oxford,
Blackwell. 322 p.ISBN 1-557-86436-5.

Nombre de recherches urbaines
anglo-saxonnes, tant en sociologie
qu'en géographie, se placent
actuellement sur le pôle des analyses culturelles.

Elles se penchent sur la lecture
du paysage urbain en le considérant
comme un produit à la fois culturel
et social1 et non comme une pure
production économique.

La sociologue new-yorkaise
Sharon Zukin s'inscrit dans cette
tendance. Elle vient de produire un petit
livre (pas par son nombre de pages,
mais en raison du ton urgent qui est

adopté et de son aspect un peu
bricolé et un peu mal défini): The cultures

ofcities, dans lequel elle prolonge
les travaux entrepris dans Landscapes

ofpower:from Detroit to Disney World2.

En quelques mots, son projet général
pourrait se formuler de la manière
suivante: produire une interprétation
plus matérialiste des stratégies culturelles

et une compréhension plus
culturelle des changements
économiques qui ont la ville comme cadre,
et plus particulièrement New York
où elle enseigne.

Afin d'échapper à une certaine
forme de déterminisme économiste,
elle fonde son approche sur un
présupposé culturaliste que l'on trouve
en partie déjà formulé chez
l'historien culturel J.-C. Agnew3 dont elle
semble s'inspirer. L'argument
défendu pose que, dans une culture de
marché - l'un des principaux modes
d'organisation de la société contemporaine

-, toute activité économique
est également une activité culturelle
et toute activité culturelle se trouve
largement imbriquée dans l'économique.

Le point de départ empirique du
travail de Zukin repose sur le constat,

pas très nouveau mais assez
communément accepté et validé,
selon lequel toute la société nord-
américaine (cette tendance pouvant
être généralisée au moins à l'ensemble

des états du monde occidental)
n'est plus organisée autour de la
production de biens manufacturés, mais
de plus en plus autour de la production

et de la consommation de biens
plus abstraits, issus des domaines du
tertiaire, comme ceux des services,
de la haute technologie, de l'information,

des secteurs créatifs, du tourisme

et du loisir. Au début des années
90, les emplois aux Etats-Unis dans
le domaine «récréation et amusement»

ont par exemple augmenté
légèrement plus que ceux générés
par le secteur de la santé. Ils ont
également progressé six fois plus que
ceux créés par l'industrie automobile
(p. 8).

Les villes, et tout particulièrement
leur centre, sont les lieux privilégiés
où s'observe ce déplacement.
L'économie des grandes villes nord-
américaines est ainsi toujours plus
organisée autour d'une production
que Zukin qualifie de symbolique;
on y enregistre en effet une forte
croissance dans le domaine culturel
ou relié de manière plus ou moins
directe à l'industrie culturelle: restaurants,

notamment ethniques, musées,
shopping ou tourisme. Dans toute la
société nord-américaine, de New
York à Orlando en passant par Los

Angeles, la croissance économique
est conçue comme un processus de
consommation collective et de loisir
qui se manifeste par la construction
de plus en plus massive de musées,
de théâtres, de stades de sport, de
centres de congrès, de fronts de mer
conviviaux et esthétiques, et de centres

commerciaux, vendus comme
les nouveaux espaces publics des
centres villes.

Constat pas très neuf, la culture
fait vendre. La grande nouveauté de
ce processus consiste selon Zukin
dans la prise en compte de la culture
avant tout comme force économique.
La culture devient alors un système
de création de symboles mettant en
forme la production; ainsi toute activité

économique repose sur diverses
stratégies culturelles. L'art, les espaces

urbains, les bâtiments, les villes,
deviennent non plus des patrimoines
à préserver dans un projet de conservation

ou de construction d'une
mémoire collective, mais un «capital
culturel» à faire fructifier4. Cette
production continuelle de l'économie
symbolique par les grandes compagnies

privées - Sony, Disney et Coca
Cola pour ne citer que les plus
puissantes - tend à construire la composante

symbolique dominante du
monde social et urbain actuel.

Même si de nombreuses lectures
intellectuelles actuelles tendent à voir
dans ces espaces commerciaux ou
semi-commerciaux les supports
d'un véritable espace public, générant

des rituels urbains, des pratiques

carnavalesques, voire même
des transgressions liminaires, on
peut rejoindre Zukin quand elle
dénonce la construction d'une culture
publique urbaine de plus en plus
générée par les intérêts privés et par
les règles de privatisation et de
globalisation5.

Toutefois, malgré ou à cause de

son projet de prise en compte de la
dimension économique imbriquée à

la dimension culturelle, Zukin se
trouve piégée dans un courant
culturaliste qui tend à remplacer la notion
de capital, en usage dans les années
70, par l'absorption peu circonspecte
de la notion de culture. Elle recourt
en effet, sans la problématiser, à la
notion plurielle et omni-présente de
«cultures» (celles qui composent la
ville) se référant en vrac à la haute
culture (celle des élites ou des clas-

TSAflTSA 1. 1996



REZENSIONEN 187

ses moyennes qui fréquentent les
musées et les restaurants ethniques),
à la culture populaire (la distinction
entre culture des élites et culture
populaire n'étant du reste pas facile à

élaborer), à l'industrie culturelle et à

l'industrie touristique comme
moment de l'industrie de la culture de
masse. Elle ne mentionne les
différences culturelles que lorsqu'elle
traite, dans certains passages, des
restaurants ethniques et de la main
d'œuvre immigrée qui y travaille.
Enfin, elle parle, de manière nettement

plus ambiguë, essayant par là
de tout faire entrer de force dans la

notion de culture, d'une «culture du
marketing» (p. 77) ou d'une «culture
de la privatisation» (p. 44) qui
représenterait le trait commun ou
unificateur de certains groupes de

professionnels ou des élites produisant

les espaces urbains. A juste titre,
il ne semble plus légitime de regrouper

l'ensemble des pratiques sociales

et culturelles sous la même notion de
culture dominante ou culture du
marché, prise comme position
hégémonique. Indéniablement, les cultures

urbaines incluent des ethnicités,
des styles de vie et des pratiques
complexes et hétérogènes.

Dans un dernier mouvement,
derrière cette diversité constatée,
Zukin appelle de ses vœux une
véritable culture publique collective et
réunificatrice, qui dépasserait le seul
universalisme de fait, et vide de sens,

que représente le marché. Le lecteur,
déjà troublé par le flou délibéré qui
entoure la notion de culture, reste
malheureusement sur sa faim quand
il s'agit de voir comment ce projet
pourrait être réalisé. Peut-être Zukin
a-t-elle oublié une seule chose, piégée
qu'elle est dans une vision cultu-
raliste, plurielle certes mais statique:
la ville demeure un territoire
toujours contesté et ouvert aux résistances

créatrices de nouvelles pratiques.
C'est cet horizon permanent de né¬

gociations et de conquêtes qui
permet aux diversités culturelles et
sociales de remettre en question la ou
les cultures dominantes, de produire
une nouvelle «culture publique
globale» dynamique qui donne les

moyens de traverser ces mondes
culturels parfois étanches.

Ceci dit, les pistes ouvertes par
Zukin, qui tente d'aborder l'espace
urbain au travers de la production de

ses espaces matériels et de l'interaction

des acteurs dans des espaces pas
aussi imperméables que certaines
analyses en anthropologie urbaine
semblent parfois le montrer, constituent

une intéressante source
d'inspiration pour porter un regard
renouvelé sur la ville et sur les gens
qui y vivent et la construisent.

Claudia Dubuis

1 Voir par exemple Ducan J. et Ley D. (eds).
1993. Place/culture/representation. London:
Routledge.

2 Zukin S. 1991. Landscapes of power: from
Detroit to Disney World. Berkeley: University
of California press.

3 Agnew J.-C. 1986. Worlds apart. The market
and the theater in Anglo-American thought,
1550-1750. Cambridge: Cambridge University

press.

4Kearn G. et Philo C. (eds). 1993. Selling places.

The city as cultural capital, past and present.
Oxford: Pergamon press.
Cette notion de cultural capital, que Zukin utilise

elle aussi, peut prêter à confusion dans
la mesure où elle renvoie parfois à Bourdieu.
Mais elle est souvent transformée et utilisée
dans une perspective plus matérialiste,
l'accent étant mis sur le capital matériel, sur
l'argent, sur l'acquisition d'objets comme
signes d'une appartenance à un milieu social

ou d'une ascension sociale, et non pas sur
l'acquisition de compétences plus impalpables

comme le goût ou certains savoir-faire
culturels.

5 Voir par exemple Harvey D. 1990. The

condition of postmodernity. Cambridge, MA:
Blackwell.

TSAil TSA 1. 1996



188 COMPTES -R0NDUS

Film- und Videobesprechungen:
VON TOULAMBI BIS CHASTIE

Umfangreich und vielfältig sind
die Neuanschaffungen, mit denen
die Sammlung «Bewegte Bilder» des
Archivs für Visuelle Anthropologie
am Völkerkundemuseum der
Universität Zürich im Verlauf des letzten

Jahres erweitert worden ist. Seit
ihrer Eröffnung im Februar 1995
nahm der Bestand von 750 auf 1150

Titel zu. Viele der angekauften oder
ab Fernsehen aufgezeichneten Werke

aus dem Umfeld des ethnographischen

Films wurden jedoch vor
1995 realisiert und bleiben an dieser
Stelle ausgeblendet. Als Beispiele für
die Sammeltätigkeit sollen die
Neuerscheinungen Toulambi (Kanada,
1995, 49'), Moeder Dao, de Schildpad-
gelijkende (NL, 1995, 87'), Death by
Design (USA/F, 1995, 70'), Blagodat
(Russland, 1995, 50') und Chastie

(Russland/Kasachstan, 1995, 22')
kurz vorgestellt werden.

Toulambi, ein am Schweizer
Fernsehen ausgestrahlter Expeditionsbericht

des belgischen Regisseurs
und Umweltschützers Jean-Pierre
Dutilleux, erzählt von der Begegnung

mit den Toulambi, einem
Stamm in Papua Neuguinea. Dieser
Stamm habe, heibt es, bis zum
Auftauchen des Filmteams noch nie mit
Weissen Kontakt gehabt. Ob dies
allerdings den Tatsachen entspricht, ist
zu bezweifeln. Denn die eigentliche
Schlüsselsequenz des Films, die
physische Begegnung zwischen Vertretern

der beiden Kulturen, wurde in
einer Art und Weise gefilmt, montiert,

kommentiert - «Es ist genau
13.48, als Dutilleux die Toulambi
zum ersten Mal sieht [...]» - und mit
sphärischer Musik unterlegt, dass

weniger der Eindruck einer akku¬

raten Dokumentierung, eher der
einer (Nach-)Inszenierung entsteht.
Offen bleibt jedoch, ob diese
Wirkung beabsichtigt war oder bloss
einer Kombination von Abenteuerlust,
Selbstüberschätzung und Naivität
des Filmemachers zuzuschreiben ist.
Warum aber fand Toulambi Eingang
in die Sammlung «Bewegte Bilder»?
Als Negativbeispiel und kontrastierende

Ergänzung zu überzeugenden
Filmen wie First Contact von Bob

Connolly und Robin Anderson
(Australien, 1982).

Ganz anders verhält es sich mit
Moeder Dao, de Schildpadgelijkende des
Niederländers Vincent Monniken-
dam. Aus über 200 Dokumentar-
arbeiten, die holländische Kameramänner

in den Jahren 1912-1933 in
Niederländisch-Indien aufgenommen

hatten, komponierte er ein
aussergewöhnlich subtil gestaltetes
Kaleidoskop des kolonialen
Selbstverständnisses. Bemerkenswert an
diesem aus Archiven geschöpften
Film ist nicht nur die Auswahl und
Montage der Bilder, sondern auch
die Tonspur. Anstelle einer direkten
Kommentierung verleihen alte
javanische und neue indonesische
Gedichte den Einheimischen eine
Stimme. Und bei der Nachvertonung
näherte sich der Komponist Jan-
Dries Groenendijk so feinfühlig den
natürlichen Geräuschen - die eigentlich

zu hören wären, hätte es damals
schon die Tontechnik gegeben -,
dass Bild und Klang zu einem «to-
nalen Gemälde» verschmelzen.

Wiederum eine andere Qualität
weist Death by Design von Peter
Friedman (Filmemacher) und Jean-
François Brunet (Naturwissenschaftler)

auf. Der Film handelt vom
programmierten Zelltod. Ein Thema,
könnte man meinen, das sich bestenfalls

für einen trockenen,
wissenschaftlichen Film eignet - präzise
und wortlastig -, das Laien aber
kaum anzusprechen vermag. Doch

die beiden Autoren verbleiben nicht
im Mikrokosmos einer für das blosse

Auge unsichtbaren Welt, sondern
ziehen auf spielerische Art die Register

der Filmkunst. Szenen aus
Spielfilmen werden ebenso einbezogen
wie Ausschnitte aus Filmwochenschauen

und anderen Archivaufnahmen.

Dergestalt «werden die
Zellen mit konkreten Alltagssituationen

in Verbindung gebracht, welche
die Autoren jedoch nie didaktisch
erklären, sondern mit einer theatralischen

Dimension unserer Fantasie
konfrontieren» (J. Perret).

«Life is a big piece of shit!» heisst
es im Film Blagodat (Glückseligkeit)
des russischen Filmemachers Vitaly
Mansky. Na und? Das Leben will
dennoch gelebt sein. Diese illusionslose

Grundhaltung zeiclmet die
verbliebenen Menschen in einem fernab
gelegenen russischen Kaff aus. Als
wäre die Zeit zu Beginn des Jahrhunderts

stehengeblieben, leben die mit
einer Ausnahme sehr alten
Menschen in äusserst einfachen Verhältnissen.

Blagodat zeichnet ein Porträt
dieser aussterbenden Dorfgemeinschaft,

die keine zwanzig Menschen
mehr zählt. Eine Ruine, ein Gehender

im Nebel, Pferde, rauschende
Bäume, die Nacht durchzuckende
Blitze: solche Stimmungsbilder prägen

dem Film einen Zug ins Unwirkliche

ein - ohne freilich die Wirklichkeit

zu verlassen. Graphisch subtil
komponierte Bilder, lange, häufig
statische Einstellungen, ein träger
Erzählfluss und eine raffinierte
Verschränkung von Bild- und
Tonebene verleihen dem Film eine
grosse formale Qualität. Mit solchem
Gestaltungswillen aber bewegt sich
Blagodat im Grenzbereich des
herkömmlichen Dokumentarfilms und
reflektiert so die Frage nach der
Darstellbarkeit von materieller
Armut. Vitaly Mansky suchte das
Problem zu lösen, indem er stets eine
beobachtende Distanz bewahrt und

TSAll TSA 1. 1996



REZENSIONEN 189

indem er weder die Subjektivität
seines Kameraauges noch sein
ästhetisches Interesse verleugnet.

Ebenfalls in die Einsamkeit einer
Landschaft führt uns Sergey
Dvortsevoy mit seinem Erstlingsfilm
Chastie (Paradies). In der unendlichen

Weite der Steppe Kasachstans
verbrachte er über vier Monate bei
Schafhirten, verbrauchte vier
Kameramänner und schuf aus der Fülle
der Aufnahmen einen Kurzfilm, der
in seiner Schlichtheit besticht. In
sehr langen Einstellungen, die einem
konzentrierten, geduldigen Schauen

entsprechen, gelingt es ihm, die
Schönheiten und die Überraschungen

des Alltags in der Steppe
festzuhalten. Unter freiem Himmel bäckt
eine Frau Brot, ein kleines Kind sitzt
auf dem Hausboden und isst Brei
aus einem Teller, schlabbert und
schläft schliesslich ein, beim Trinken
verfängt sich ein Kalb in einer
Milchkanne. So reiht sich Episode an
Episode. Chastie verfällt keinem platten
Realismus, erhebt keinen Anspruch
auf Vollständigkeit, sondern bleibt
trotz der Dichte des Augenblicks
immer fragmentarisch. Ebenso wie
Sergey Dvortsevoy die Bilder selber

sprechen lässt, verzichtet er auf
jeglichen verbalen Kommentar und
überlässt den Tonraum den
Originalgeräuschen, zu denen sich
manchmal die Stimmen der wortkargen

Menschen gesellen. Aus dieser

kongenialen Verschränkung von
Bild und Ton gelingt es ihm, ein
ethnographisches Gedicht zu schaffen.

Majan Garlinski

Wendl Tobias / Forschungsgruppe
Visuelle Anthropologie, Institut für
Völkerkunde, Universität München.
1995. Afrikanische Reklamekunst.
Video VHS. 23 Minuten.

Tobias Wendl präsentiert im
vorliegenden Video handgemalte
Reklametafeln aus Accra, Kumasi, Lomé
und Ouagadougou. Er organisiert
das Material in vier Abschnitte:

- Reklame der Handwerker und
Händler

- Reklame der Bars und Nachtklubs

- Reklame der Heiler und Priester
- Reklame der Image-Macher

(Frisöre, Schneider, Fotografen)
Wendl setzt mit einer

verknappten Etymologie ein: Die
«Kunst der Reklame, eigentlich
Kunst des Zurückschreiens, aber
auch der Verführung, ist in Afrika so
alt wie das Leben in den Städten.»
Anders als in der modernen,
künden- und produktorientierten
Werbung, steht in den präsentierten
Bildern der Produzent selbst im
Mittelpunkt. Viele der anzusprechenden

Kunden können nicht lesen,
oft sprechen sie überdies verschiedene

Sprachen. Die Entwicklung einer
einfachen Bildsprache ist deshalb
von ausschlaggebender Bedeutung.

Der Anbieter ist zugleich sein

eigener Werbeberater und Gestalter,
wobei die Schöpfer der dargestellten
Bildtafeln ihre Werke meist anonym
stehen lassen. Die individuelle
Urheberschaft spielt in der afrikanischen
Reklamekunst keine Rolle. Ins Bild
aufgenommene Namen und
Kontaktadressen dienen lediglich dazu,
auch Kunden zu werben, die solche
Schilder bestellen möchten.

Zunächst fasziniert das Thema
des kurzen Videofilms. Alle, die

schon einmal in Afrika waren, kennen

sie: die bunten Reklameschilder,
welche für die Kunstfertigkeit eines
Frisörs, Schneiders, Elektrikers oder
auch Heilers werben. Wendl schärft
den Blick für die Differenz, das
Spezifische dieser Bilder. Der Produzent
steht im Mittelpunkt. Doch was
bedeutet das nun? Ist es als Hinweis
auf erhöhte Rationalität zu deuten?
Darüber lässt uns der Film leider im
Unklaren - so wie überhaupt in
vielerlei Richtung Interessen geweckt
und Fragen angeregt werden, auf die
keine Antworten erfolgen. Dies mag
daran liegen, dass die Reklametafeln
aus ihrem sozialen Kontext
herausgerissen betrachtet werden. Ist dies
das bewusst gewählte Konzept? Die
Tatsache, dass während des ganzen
Films kein bewegtes Bild erscheint,
sondern bloss mit der Kamera auf
Fotos «herumgefahren» wird, lässt
vielmehr den Verdacht zur Gewissheit

werden, dass hier mit bestehendem

Fotomaterial posthoc beschlossen

wurde, ein Video zu drehen. Die
Möglichkeiten des Mediums werden
dabei kaum ausgeschöpft. Das ist
schade, denn das Motiv der
Reklametafeln hätte zu mancherlei
Gedanken und Spekulationen Anlass
geben können. Und gerade in der
Werbung, wo ja ganz klar ein Produzent

und ein Rezipient der Botschaft
auszumachen sind, muss befremden,
dass die Botschaft aus dem sozialen
Kontext gerissen und als Kunstwerk
freigestellt wird. Leider wird dieses

Vorgehen auch nicht durch eine
theoretische Einbettung des
Gegenstandes, wie sie etwa die visuelle
Semiotik Martin Krampens anbietet,
legitimiert.

So bleibt der Film ein Zwitter
und entzieht sich gängigen
Filmgenres wie etwa denjenigen des
«wissenschaftlichen Films» oder der
«Reportage».

Viele Fragen werden aber schon

gar nicht gestellt, beispielsweise:

TSAll TSA 1. 1996



190 COMPTES -R0NDUS

Warum überhaupt Reklamefcwnsf?
Im Film wird erwähnt, die Malenden
würden keinen Anspruch erheben
auf individuelle Urheberschaft. Die
Frage, ob Werbung Kunst ist, hat
hierzulande seit Kurt Schwitters
und Michael Schirner eine lebhafte
Diskussion ausgelöst. Weshalb sollte

denn nun afrikanische Werbung
zum vornherein als Kunst gelten?
Das Thema erscheint durch das
vorliegende Video noch nicht erschlossen.

Je mehr das Thema an Faszination

gewinnt, desto mehr irritiert
Wendls statische Dokumentationsweise.

Der Kameramann arbeitet
regungslos - wohl um den Eindruck
der Objektivität zu erwecken. Aber
fremdkulturelle Kunst (Volkskunst?
Kunsthandwerk? Kitsch?) verstehen
heisst notwendigerweise, sie in ihren
Beziehungen zu sozialen, historischen,

wirtschaftlichen Kontexten zu
erkennen. Es kann hier nur darum
gehen, einzelne mögliche
Leitgedanken eines solchermassen
verantworteten, weit über Wendls
Video hinausführenden Projekts
aufzuzeigen:

Es gibt meines Wissens keine au-
tochthon-westafrikanische Malerei-
Tradition. Malerei geht insgesamt
auf koloniale (europäische) oder
nordafrikanische Inspiration zurück
und erscheint dadurch schon in
einen kommerziellen Kontext eingerückt.

Malerei ist - verglichen etwa
mit Holzplastik oder Bronzeguss -
für westafrikanische Kunstschaffende

jedenfalls Kunst in einem neuen
Sinne, nach neuen Begriffen. Die
Wahl des alltäglichen, kommerziellen

Motivs bringt primär die
Befreiung des Mediums bzw. des
Kunstschaffenden von traditionellen
Bindungen zum Ausdruck. Wie mir
jedes Bild am Monitor aus
medienspezifischen Gründen modern
erscheint, so verstehen viele
westafrikanische Künstler das Medium
Malerei per se als zeitgemäss und

marktorientiert, als Kunstgattung
der Moderne, der Weissen, der Stadt.
Diese Position findet ihre Vorläufer
in den Meistern der sowjetischen
Werbung der zwanziger Jahre, in
Majakowski allen voran. Wie dieser
durch Plakatkunst die Syntax
revolutionieren und die Semantik erneuern

wollte, so entwindet sich der
westafrikanische Plakatmaler der
Syntax einer Kultur, die sich als Tanz
und Rhythmus in wesentlichen Teilen

dem Körper einschreibt. Dass
dieser im Medienwechsel neu
objektivierte, stillgelegte, festgehaltene
Körper das bevorzugte Motiv der
Plakatkunst abgibt, kann nicht
erstaunen.

Der strategische Werbecharakter
tritt vielfach zurück gegenüber
dekorativen Anliegen. Auf den Schildern
steht nicht unbedingt zu lesen,
worauf es den Kunden ankommt.
Vielmehr entfaltet sich in ihnen der
Produzent, der Werbende selbst. Ist
Kunst dieser Art Werbung? Es ist
jedenfalls Kunst am Übergang. Die
dokumentierten Reklametafeln sind
Spuren einer kunstgeschichtlichen
Bewegung, wie sie sich in den USA
und Europa ähnlich durch Pop Art
vollzog: die Anwendung hochkultureller

Techniken (z.B. der bildenden

Künste) auf massenkultureller
Ebene:

«Ich öffne den Reissverschluss
von Mick Jagger ein bisschen mehr.
Ich sehe Andy Warhols Namenszug
auf dem Slip. Ich denke, der gute alte

Andy fand auch langsam Gefallen
daran, keine Kunst zu machen.
Früher hat er noch die Werbung
genommen und seine Kunst daraus
gemacht, hat die Campbell-Suppen-
dosen abgemalt und gerahmt. Jetzt
benutzt er seine Kunst dazu,
Werbung zu machen» (Schirner 1988:17).

Werbung erscheint als Funktion,
die Kunst erfüllen kann oder nicht.
Und Kunst erscheint umgekehrt als
ästhetische Werbemethode, die rich¬

tig (wirksam) sein kann oder nicht.
Wie früher vielleicht Religion

den letztlich immer zwingenden
Kontext des Werks abgab, so heute
der Markt. Nicht nur in
Westafrika, sondern auch in Europa hat
die Kommerzialisierung der Welt
Künstler inspiriert und Kunst
verwandelt. Kurt Schwitters nannte
seine Assemblagen «Merz» und
weitete den Neologismus bald auf
sein gesamtes Werk, sein neues
Genre, ja, auf sich selber aus. Die
Inspiration zur Wortschöpfung
kam Schwitters in seiner
Werbeagentur, bei der Abwicklung eines

Auftrags für die Kommerz- und
Privatbank.

Fazit: Werbimg und Kunst ist ein
feinverästeltes Thema, das schlecht
aufs Cover einer Videoproduktion
passt, die sich mit Interpretationen
zurückhält, um den Anschein der
Objektivität zu erwecken.

Jürg von Ins-Reich

TSA11TSA 1. 1996



REZENSIONeN 191

Groupe de travail de la Sous-commission
des droits de l'homme sur les peuples
autochtones (ONU, juillet 1994):
de gauche à droite, Aku Sawai (Aïnou),
Toshi Aiuchi (Japon), Giichi Nomura
(Aïnou)

Photo: Philippe Dallais
TSANTSA 2.1997

DOSSIER: Peuples autochtones

TSA11TSA 1996


	Comptes-Rendus = Rezensionen

