Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1996)

Artikel: Ein "Ethno-Fluchtling” erzahlt ...
Autor: Reisle, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

66 DOSSICR

Ein «Ethno-
Fliichtling>» erzahlt...

Markus Reisle

Den Blick scharfen

Ferne Lander, fremde Volker und das
Interesse fiir das Andere und fiir das Eige-
ne haben auch mich veranlasst, Ethnologie
zu studieren. Was ich damit spater machen
konnte, hatte ich mir nicht genau tiberlegt.
Dass der Blick der Ethnologen nicht allein
ein Betrachten, eine teilnehmende Beobach-
tung der Welt ist, wurde mir bald einmal
klar. Stierrituale in Stidost-Usbekistan in
Zusammenhang mit einer Fruchtbar-
keitssymbolik werden relativ unerheblich
und nebensachlich, wenn am Ort des
Geschehens Erdol gefunden wird. Und
trotzdem: Der Blick des Ethnologen muss
irgendwo und irgendwie «gescharft» wer-
den. Wie erkenne ich sonst in einer Welt, in
der die Beliebigkeit zu regieren scheint, die
ibergeordnete und die darunterliegende
Struktur? Ich erinnere mich gut an eine Vor-
lesung, in der es, fein sauberlich in Kapitel
getrennt, um die Sprache, um die Ver-
wandtschaftsbeziehungen, um die Korper-

TSATITSA 1.1996

merkmale und um die Techniken und
Werkzeuge der Eskimos ging. Was habe ich
dabei gelernt? Nichts und doch alles! Ich habe
gelernt, dass sich die Struktur einer Kultur
in den verschiedensten Bereichen manifes-
tiert und betrachten und be-greifen lasst.
Ich habe im Nebenfach Vorlesungen und
Seminare in prahistorischer Archdologie
belegt. Stundenlang wurden da Hunderte
von Silexstiicken analysiert, Tausende von
Scherben klassifiziert und mit einer be-
stimmten Terminologie einer Technik oder
Kultur zugeordnet. Das Klassifizieren, Ein-
ordnen, Vergleichen habe ich in der Ethno-
logie wiedergefunden. Die Beschiftigung
mit der Ethnologie-Legende Claude Lévi-
Strauss und seinem strukturalistischen
Ansatz der Mythenanalyse hat mich zu
einer Seminararbeit angestachelt. Was habe
ich daraus gelernt? Auch hier habe ich die
einzelnen Mythen, die einzelnen Geschich-
tenstrange und Gestalten nur noch vage in
Erinnerung. Doch die Erkenntnis, dass hin-
ter jeder Geschichte, unter jeder Legende



eine klar erkennbare Struktur mit grosser
historischer Tiefe steckt, die durch die Um-
gebung entscheidend gepragt ist, diese Er-
kenntnis habe ich behalten.

Ein kurzer Besuch
bei «Familie Imfeld»

Am Schreibtisch, im Seminarraum und
in der Vorlesung habe ich versucht, die vie-
len Informationen zusammenzubringen.
Gemaiss den modernen Stromungen habe
ich versucht, vernetzt zu denken, ganz-
heitlich anzusetzen und holistisch in der
Welt zu bildern. Jetzt war die Auseinander-
setzung mit der realen Welt angesagt: Jeder
Ethnologe muss einmal «im Feld» gewesen
sein, sozusagen Auge in Auge mit seinem
Forschungsgegenstand. Das Interesse der
Ethnologen ist langst von den wilden Vol-
kern, den «Naturvolkern», auf unsere eige-
ne (Un)kultur geschwenkt, auch wenn
hauptséchlich Aussteiger und Randgruppen
geeignet sind, mit den «Werkzeugen» der
Ethnologen betrachtet zu werden.

Meine erste Felderfahrung sammelte ich
im Tessin, bei den Deutschschweizer Aus-
steigern im Onsernonetal. Gut eingefiihrt
und bewandert in der Technik der teil-
nehmenden Beobachtung, ausgertistet mit
allerlei technischem Gerdt und im Be-
wusstsein der gesamtgesellschaftlichen
Zusammenhénge, stiirzte ich mich zusam-
men mit meinen Kollegen in diese Aufga-
be. Ich habe mich noch nie so unwohl
gefiihlt wie damals wahrend dieser For-
schung. Sympathie und Verstandnis fiir
die Aussteiger, die Sucher nach «neuen
Lebensformen» und die «Zurtick-zur-
Natur»-Menschen wechselte sich ab mit
der totalen Ablehnung. Die Aussagen und
Haltungen in den Interviews trieften von
Ideologie. Strukturell gesehen war das Le-
ben der Aussteiger nichts Neues: Ein auto-
nomes oder gar autarkes Leben war fiir die
Aussteiger ebenso unméglich wie fiir die
frithere Tessiner Bevolkerung. Akkordar-
beit an der Basler Mustermesse oder regel-

méssige Uberweisungen der wohlhabenden
Eltern sorgten fiirs Uberleben und das spé-
tere Wiedereinsteigen und wollten so gar
nicht zu der vertretenen Ideologie passen.
Ich erinnere mich an meine Schwierigkeiten,
die Eindriicke und Informationen zu einem
Text, zu einem Gedankenstrang zu verar-
beiten. Ich glaube, ich war nach ein paar
Sétzen stets schon so tief in Vernetzungen,
Wertungen und globalen Problemstellun-
gen verstrickt, dass ich es schliesslich auf-
gab, meine «Forschung» mit einem Bericht
abzuschliessen. Von der Not, dartiber
schreiben zu miussen, befreit habe ich all
die Menschen, die ich im Onsernonetal ken-
nenlernte, in guter Erinnerung behalten.
Was habe ich daraus gelernt? Menschen weh-
ren sich mitunter sehr, analysiert und kata-
logisiert zu werden, auch wenn der Ansatz
ganzheitlich ist und den modernsten Er-
kenntnissen Rechnung tragt. Kann ich Men-
schen tberhaupt «wahr»nehmen? Ist
«Wahr»-nehmung méglich? Hier kdnnte
eine Debatte tiber Wahrnehmung gefiihrt
werden. Ich beschrianke mich auf die Fest-
stellung, dass Wahrnehmung immer und
hauptsachlich mit der eigenen Person zu tun
hat. Ich erinnere mich an eine Vorlesung,
die sich mit Sprichwortern eines afrikani-
schen Volkes beschaftigte. Der Klang der in
der urspriinglichen Sprache vorgetragenen
Weisheiten und die sinngemasse kulturelle
Ubersetzung vermischten sich auf wunder-
bare Weise mit Dias von Menschen dieser
Kultur. Ich war fasziniert vom liebevollen
Blick und vom offenen Herz, mit denen der
referierende Ethnologe «wahr»nahm.

Was ist der Mensch? Was ist Wahr-heit?
Diese beiden Fragen zu stellen und immer
wieder auf sich selbst zu beziehen, das habe
ich an der Uni und bei der Familie Imfeld
gelernt. Der Entscheid, wie ich im Berufs-
leben meine Ethnologiekenntnisse anwen-
den sollte, war somit gefallen. Meine Arbeit
musste direkt mit Menschen zu tun haben.
So landete ich in der Fliichtlingshilfe.

DOSSICR 67

TSAIITSA 1.1996



68 DOSSICR

Sind Vorurteile
nutzlich?

Meine erste Arbeit nach dem Studium
nahm ich in einem multikulturellen Team in
einem Integrationszentrum fiir anerkannte
Fliichtlinge an. Die Fliichtlinge kamen aus
dem Iran. Diesen von der Schweiz im Rah-
men eines Kontingents aufgenommenen
Menschen mussten in drei Monaten mog-
lichst viele und klare und hilfreiche Infor-
mationen tber unsere Kultur vermittelt
werden. Meine erste Feststellung war, dass
im Zentrum nicht nur eine Konfrontation
mit der iranischen Kultur, sondern auch
eine Begegung mit den 30 einzelnen Men-
schen stattfand. Die Aufgabe, einem Men-
schen, der nichts tiber die Schweiz weiss, die
Schweiz zu erklaren erwies sich als sehr
schwierig. Mir selbst waren erst mit dieser
Auseinandersetzung gewisse Muster und
Eigenarten der Schweiz bewusst geworden.
Ein gutes Instrument, eine Kultur zu analy-
sieren, ist die Sprache: Sie spiegelt die herr-
schenden Verhiltnisse sehr deutlich und
uber sie werden nicht nur Inhalte, sondern
auch Formen und Strukturen tibermittelt.
Wichtig war auch, dass meine Erkldarungen
uber die Schweiz nicht in einem luftleeren
Raum standen, sondern ein klares Ziel hat-
ten: Die Fliichtlinge brauchen Informa-
tionen tiber die Schweiz, die ihnen bei der
Integration in die Schweizer Gesellschaft
niitzlich sind. Ich versuchte die Fliichtlinge
nur tiber Dinge zu informieren, die sie auch
brauchen konnten. Andererseits realisierte
ich, dass bei den Fliichtlingen nur die In-
formationen ankamen, die sie wahrnehmen
wollten. Bei einzelnen Fliichtlingen kamen
iiberhaupt keine Informationen an. Ich
begriff: Informationen zu vermitteln ist im-
mer zielgerichtet, Informationen «wahr»zu-
nehmen ist immer zielgerichtet, ja alles
menschliche Handeln und Denken ist im-
mer zielgerichtet. Was habe ich daraus gelernt?
Der Mensch denkt strukturiert, braucht Bil-
der und Symbole, um seine Umgebung
wahrzunehmen oder zu beschreiben. Verall-
gemeinerungen, Uberzeichnungen, ja auch
Klischées oder Vorurteile konnen sehr niitz-

TSATITSA 1.1996

lich sein. Das Wichtigste dabei ist das Ziel.
Wozu arbeite oder helfe ich? Wozu vermitt-
le ich Informationen? Wer diese Fragen in
seiner Arbeit immer wieder stellt und beant-
wortet, ist auch berechtigt, sich aus dem ge-
fiilllten Korb unserer Sprache zu bedienen
und die Klassifizierung «politisch nicht
korrekt» zu ignorieren.

Nach einem Jahr Betreuungsarbeit tiber-
nahm ich die Leitung eines Zentrums und
beschaftigte mich damit vermehrt mit
Fragen der Fiihrung, der Organisation und
des Managements.

Was ist ein
Unternehmens-
Kulturanthropologe?
Wie werde ich
Fiahrungsstil-
Forscher?

Um es vorwegzunehmen, ich weiss es
nicht! Aber meine Arbeit in der Fliichtlings-
hilfe hat mich auf die Begriffe gebracht.
Einerseits zieht der Fliichtlingsbereich eine
bestimmte Art Menschen an, die selber am
Lebensthema «Fremd-Sein» arbeiten,
andererseits ist Fliichtlingshilfe keine indi-
viduelle Arbeit: Die gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen sind eng, die finanzi-
ellen Mittel beschrankt und Teamarbeit und
Konfliktfahigkeit sind wichtiger als Einzel-
kdmpfertum. In dieser Teamarbeit, in der
sich die betreuenden Menschen immer
wieder mit existentiellen Fragen auseinan-
dersetzen miissen und in tiefe menschliche
Abgriinde blicken, spielt die Arbeitsatmo-
sphére eine sehr grosse Rolle. Dieses Be-
triebsklima muss aber mit einem ange-
passten Fiihrungsstil geschaffen und
gepflegt werden. Wer die Sensibilitat fiir die
feinen Unterschiede zwischen Menschen
aus verschiedenen Kulturen hat und wer
auch die Gemeinsamkeiten zu erkennen
vermag, der reagiert empfindlich auf Sto-
rungen in der Fithrung. Ich habe dies in
meinen Fiihrungsaufgaben sehr stark erfah-



ren. Mit dem geschérften Blick des Ethno-
logen versuche ich bis heute immer wieder,
die tibergeordnete Struktur zu erkennen
und angepasste Losungen zu finden.

Ich werfe zwar der universitaren Ausbil-
dung, besonders der Sozialwissenschaft vor,
dass sie die Abgéanger und Abgangerinnen
kaum auf Fihrungsaufgaben vorbereitet.
Ich personlich habe aber mein «ethno-
logisches Werkzeug» sehr gut als Fiihrungs-
Werkzeug einsetzen kénnen, auch wenn ich
gezwungen war, mir in einer Management-
ausbildung zusatzliches Wissen anzu-
eignen.

Rituale und Ablaufe

Die Verbundenheit und die Starke mei-
nes Teams war in heiklen Phasen der
Betreuung oder bei Ereignissen, die spezi-
elle Flexibilitat erforderten, besonders
gefragt. Es ist eine meiner Erkenntnisse als
Fihrungsstil-Forscher, dass diese Verbun-
denheit mit Ritualen erheblich gefestigt wer-
den kann. Diese kleinen Zeichen schaffen
einerseits das im Moment notwendige
Zusammengehorigkeitsgefiihl und bewir-
ken andererseits eine hohe Identifikation
mit der Aufgabe und eine Identitit als
Teammitglied.

Als Ethnologen waren mir die rites de
passages anldsslich einer Ausstellung im
Ethnographischen Museum in Neuenburg
tiber Van Gennep vor Augen gefiihrt wor-
den. In meiner Fiithrungsarbeit als Zen-
trumsleiter nahm ich das Thema wieder auf.
Mit Erfolg pflegte ich Rituale und Aktivita-
ten, die sowohl fiir das Team als auch fiir
die Fliichtlinge sehr identitatsbildend
waren. Es war allerdings nicht immer ein-
fach, meinen Vorgesetzten klar zu machen,
dass solche Rituale ein wichtiger Teil der
Arbeit sind. Ein wichtiger Anspruch aus der
Managementlehre konnte so umgesetzt
werden: Die Kréifte des Teams wurden kon-
zentriert und auf die gemeinsamen Ziele
ausgerichtet.

Das Bewusstsein, dass Rituale fiir uns als
Menschen wichtig sind, ist in unserer Ge-

sellschaft etwas abhanden gekommen und
man muss die Armut an Initiationsritualen
gerade fiir die Kinder und Jugendlichen
bedauern. Was kann ich als Einzelner tun?
Ich setze mich in meinem Privatleben und
im Beruf dafiir ein, dass gentigend Zeit,
gentigend Raum und geniigend Mittel fiir
sinn- und identitatsstiftende Rituale zur
Verfligung stehen.

Das Thema Rituale kann ich aus meinem
Berufsleben noch von einer anderen Seite
her beleuchten: In einer Institution arbeiten
in verschiedenen Bereichen Menschen pa-
rallel nebeneinander. Thre Arbeit oder die
Produkte stehen in vielfaltiger Beziehung
zueinander. Auch wenn die einzelnen Ar-
beitsbereiche klar voneinander getrennt
werden konnen, auch wenn einigermassen
klar ist, wer von wem was erwartet; es gibt
dauernd Fragen beziiglich der genauen Ab-
laufe und der Schnittstellen. Diese Schnittst-
ellen markieren den Ubergang von einem
Bereich in den andern.

Wenn ich nun weiss, dass jede Informa-
tion ein Ziel verfolgt und mit einer Wertung
verbunden ist, dass es eine «Wahr»neh-
mung nicht gibt und dass das Umfeld auf
das Handeln einen grossen Einfluss austibt,
lohnt es sich, diesen Ubergéingen innerhalb
der Institution geniigend Bedeutung zu
schenken. Ein Ritual an der richtigen Stelle
kann helfen, diesbeziiglich die notwendige
Klarheit zu schaffen.

Mein ethnologischer Hintergrund hat in
meinem Berufsleben oft den Anstoss gege-
ben, Situationen und Probleme von einer
anderen Seite her anzugehen. Der geschérfte
Blick des Ethnologen kann die darunterlie-
gende Struktur erkennen und das Bewusst-
sein meiner «Falsch»nehmung ermoglicht
mir eine «Wahr»nehmung. Die Sensibilitat
und der Sinn fiir Rituale helfen mir, schwie-
rige Aufgaben in einem guten Klima zu
erfiillen und wichtigen Momenten das not-
wendige Gewicht zu geben.

DOSSICR 69

TSAIITSA 1.1996



70 DOSSICR

Abstract

University education has provided a ba-
sis for perceiving with a sharpened eye what
is important in the multiple world. The
consciousness that there is no objective per-
ception allows me to handle my «mis»per-
ception. In refugee aid I am confronted with
the task of translating and transmitting
information culturally. I realized that infor-
mation and its perception is always goal-
directed and that this goal is more important
than a politically correct use of language. In
executive work I have experienced the im-
portance of ritual. In teamwork but also in
the cooperation of different departments,
rituals can help to provide situations with
the necessary weightiness and a suitable
framework.

Autor

Markus Reisle, geboren 1961, studierte
Ethnologie, Kunstgeschichte und Archéo-
logie in Freiburg i. Ue., 1988 Lizentiat, 1989
Betreuer im Integrationszentrum fiir ira-
nische Fliichtlinge in Morlon (FR). 1990
Aufbau und Leitung des Integrationszen-
trums in Neuenegg (BE). 1992/93 berufs-
begleitende Managementausbildung. 1994
Leiter der Abteilung Zentren beim Schwei-
zerischen Roten Kreuz in Bern, zustidndig
fiir die kollektive Unterbringung von Asyl-
suchenden und anerkannten Fliichtlingen
und fir Riickkehrhilfe. Adresse: Tessen-
bergstrasse 72, CH - 2505 Biel.

TSAIITSA 1.1996



	Ein "Ethno-Flüchtling" erzählt ...

