
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1996)

Artikel: Ein "Ethno-Flüchtling" erzählt ...

Autor: Reisle, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 DOSSieR

Ein «Ethno-
Flüchtling» erzählt...

Markus Reiste

Den Blick schärfen
Ferne Länder, fremde Völker und das

Interesse für das Andere und für das Eigene

haben auch mich veranlasst, Ethnologie
zu studieren. Was ich damit später machen
könnte, hatte ich mir nicht genau überlegt.
Dass der Blick der Ethnologen nicht allein
ein Betrachten, eine teilnehmende Beobachtung

der Welt ist, wurde mir bald einmal
klar. Stierrituale in Südost-Usbekistan in
Zusammenhang mit einer
Fruchtbarkeitssymbolik werden relativ unerheblich
und nebensächlich, wenn am Ort des
Geschehens Erdöl gefunden wird. Und
trotzdem: Der Blick des Ethnologen muss
irgendwo und irgendwie «geschärft» werden.

Wie erkenne ich sonst in einer Welt, in
der die Beliebigkeit zu regieren scheint, die

übergeordnete und die darunterliegende
Struktur? Ich erinnere mich gut an eine
Vorlesung, in der es, fein säuberlich in Kapitel
getrennt, um die Sprache, um die
Verwandtschaftsbeziehungen, um die Körper¬

merkmale und um die Techniken und
Werkzeuge der Eskimos ging. Was habe ich

dabei gelernt? Nichts und doch alles! Ich habe

gelernt, dass sich die Struktur einer Kultur
in den verschiedensten Bereichen manifestiert

und betrachten und be-greifen lässt.

Ich habe im Nebenfach Vorlesungen und
Seminare in prähistorischer Archäologie
belegt. Stundenlang wurden da Hunderte
von Silexstücken analysiert, Tausende von
Scherben klassifiziert und mit einer
bestimmten Terminologie einer Technik oder
Kultur zugeordnet. Das Klassifizieren,
Einordnen, Vergleichen habe ich in der Ethnologie

wiedergefunden. Die Beschäftigung
mit der Ethnologie-Legende Claude Lévi-
Strauss und seinem strukturalistischen
Ansatz der Mythenanalyse hat mich zu
einer Seminararbeit angestachelt. Was habe

ich daraus gelernt? Auch hier habe ich die
einzelnen Mythen, die einzelnen
Geschichtenstränge und Gestalten nur noch vage in
Erinnerung. Doch die Erkenntnis, dass hinter

jeder Geschichte, unter jeder Legende

TSAI1TSA 1.1996



DOSS I R 67

eine klar erkennbare Struktur mit grosser
historischer Tiefe steckt, die durch die
Umgebung entscheidend geprägt ist, diese
Erkenntnis habe ich behalten.

Ein kurzer Besuch
bei «Familie Imfeld»

Am Schreibtisch, im Seminarraum und
in der Vorlesung habe ich versucht, die vielen

Informationen zusammenzubringen.
Gemäss den modernen Strömungen habe
ich versucht, vernetzt zu denken,
ganzheitlich anzusetzen und holistisch in der
Welt zu bildern. Jetzt war die Auseinandersetzung

mit der realen Welt angesagt: Jeder
Ethnologe muss einmal «im Feld» gewesen
sein, sozusagen Auge in Auge mit seinem
Forschungsgegenstand. Das Interesse der
Ethnologen ist längst von den wilden
Völkern, den «Naturvölkern», auf unsere eigene

(Un)kultur geschwenkt, auch wenn
hauptsächlich Aussteiger und Randgruppen
geeignet sind, mit den «Werkzeugen» der
Ethnologen betrachtet zu werden.

Meine erste Felderfahrung sammelte ich
im Tessin, bei den Deutschschweizer
Aussteigern im Onsernonetal. Gut eingeführt
und bewandert in der Technik der
teilnehmenden Beobachtung, ausgerüstet mit
allerlei technischem Gerät und im Be-
wusstsein der gesamtgesellschaftlichen
Zusammenhänge, stürzte ich mich zusammen

mit meinen Kollegen in diese Aufgabe.

Ich habe mich noch nie so unwohl
gefühlt wie damals während dieser
Forschung. Sympathie und Verständnis für
die Aussteiger, die Sucher nach «neuen
Lebensformen» und die «Zurück-zur-
Natur»-Menschen wechselte sich ab mit
der totalen Ablehnung. Die Aussagen und
Haltungen in den Interviews trieften von
Ideologie. Strukturell gesehen war das
Leben der Aussteiger nichts Neues: Ein
autonomes oder gar autarkes Leben war für die
Aussteiger ebenso unmöglich wie für die
frühere Tessiner Bevölkerung. Akkordarbeit

an der Basler Mustermesse oder regel¬

mässige Überweisungen der wohlhabenden
Eltern sorgten fürs Überleben und das spätere

Wiedereinsteigen und wollten so gar
nicht zu der vertretenen Ideologie passen.
Ich erinnere mich an meine Schwierigkeiten,
die Eindrücke und Informationen zu einem
Text, zu einem Gedankenstrang zu
verarbeiten. Ich glaube, ich war nach ein paar
Sätzen stets schon so tief in Vernetzungen,
Wertungen und globalen Problemstellungen

verstrickt, dass ich es schliesslich
aufgab, meine «Forschung» mit einem Bericht
abzuschliessen. Von der Not, darüber
schreiben zu müssen, befreit habe ich all
die Menschen, die ich im Onsernonetal
kennenlernte, in guter Erinnerung behalten.
Was habe ich daraus gelernt? Menschen wehren

sich mitunter sehr, analysiert und
katalogisiert zu werden, auch wenn der Ansatz
ganzheitlich ist und den modernsten
Erkenntnissen Rechnung trägt. Kann ich
Menschen überhaupt «wahr»nehmen? Ist
«Wahr»-nehmung möglich? Hier könnte
eine Debatte über Wahrnehmung geführt
werden. Ich beschränke mich auf die
Feststellung, dass Wahrnehmung immer und
hauptsächlich mit der eigenen Person zu tun
hat. Ich erinnere mich an eine Vorlesung,
die sich mit Sprichwörtern eines afrikanischen

Volkes beschäftigte. Der Klang der in
der ursprünglichen Sprache vorgetragenen
Weisheiten und die sinngemässe kulturelle
Übersetzung vermischten sich auf wunderbare

Weise mit Dias von Menschen dieser
Kultur. Ich war fasziniert vom liebevollen
Blick und vom offenen Herz, mit denen der
referierende Ethnologe «wahr»nahm.

Was ist der Mensch? Was ist Wahr-lreit?
Diese beiden Fragen zu stellen und immer
wieder auf sich selbst zu beziehen, das habe
ich an der Uni und bei der Familie Imfeld
gelernt. Der Entscheid, wie ich im Berufsleben

meine Ethnologiekenntnisse anwenden

sollte, war somit gefallen. Meine Arbeit
musste direkt mit Menschen zu tun haben.
So landete ich in der Hüchtlingshilfe.

TSA11TSA 1.1996



68 DOSSI6R

Sind Vorurteile
nützlich?

Meine erste Arbeit nach dem Studium
nahm ich in einem multikulturellen Team in
einem Integrationszentrum für anerkannte
Flüchtlinge an. Die Flüchtlinge kamen aus
dem Iran. Diesen von der Schweiz im Rahmen

eines Kontingents aufgenommenen
Menschen mussten in drei Monaten
möglichst viele und klare und hilfreiche
Informationen über unsere Kultur vermittelt
werden. Meine erste Feststellung war, dass

im Zentrum nicht nur eine Konfrontation
mit der iranischen Kultur, sondern auch
eine Begegung mit den 30 einzelnen
Menschen stattfand. Die Aufgabe, einem
Menschen, der nichts über die Schweiz weiss, die
Schweiz zu erklären erwies sich als sehr
schwierig. Mir selbst waren erst mit dieser
Auseinandersetzung gewisse Muster und
Eigenarten der Schweiz bewusst geworden.
Ein gutes Instrument, eine Kultur zu
analysieren, ist die Sprache: Sie spiegelt die
herrschenden Verhältnisse sehr deutlich und
über sie werden nicht nur Inhalte, sondern
auch Formen und Strukturen übermittelt.
Wichtig war auch, dass meine Erklärungen
über die Schweiz nicht in einem luftleeren
Raum standen, sondern ein klares Ziel hatten:

Die Flüchtlinge brauchen Informationen

über die Schweiz, die ihnen bei der
Integration in die Schweizer Gesellschaft
nützlich sind. Ich versuchte die Flüchtlinge
nur über Dinge zu informieren, die sie auch
brauchen konnten. Andererseits realisierte
ich, dass bei den Flüchtlingen nur die
Informationen ankamen, die sie wahrnehmen
wollten. Bei einzelnen Flüchtlingen kamen
überhaupt keine Informationen an. Ich
begriff: Informationen zu vermitteln ist
immer zielgerichtet, Informationen «wahrzunehmen

ist immer zielgerichtet, ja alles
menschliche Handeln und Denken ist
immer zielgerichtet. Was habe ich daraus gelernt?
Der Mensch denkt strukturiert, braucht
Bilder und Symbole, um seine Umgebung
wahrzunehmen oder zu beschreiben.
Verallgemeinerungen, Uberzeichnungen, ja auch
Klischées oder Vorurteile können sehr nütz¬

lich sein. Das Wichtigste dabei ist das Ziel.
Wozu arbeite oder helfe ich? Wozu vermittle

ich Informationen? Wer diese Fragen in
seiner Arbeit immer wieder stellt und
beantwortet, ist auch berechtigt, sich aus dem
gefüllten Korb unserer Sprache zu bedienen
und die Klassifizierung «politisch nicht
korrekt» zu ignorieren.

Nach einem Jahr Betreuungsarbeit
übernahm ich die Leitung eines Zentrums und
beschäftigte mich damit vermehrt mit
Fragen der Führung, der Organisation und
des Managements.

Was ist ein
Unternehmens-

Kulturanthropologe?
Wie werde ich
Führungsstil-

Forscher?
Um es vorwegzunehmen, ich weiss es

nicht! Aber meine Arbeit in der Flüchtlings-
hilfe hat mich auf die Begriffe gebracht.
Einerseits zieht der Flüchtlingsbereich eine
bestimmte Art Menschen an, die selber am
Lebensthema «Fremd-Sein» arbeiten,
andererseits ist Flüchtlingshilfe keine
individuelle Arbeit: Die gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen sind eng, die finanziellen

Mittel beschränkt und Teamarbeit und
Konfliktfähigkeit sind wichtiger als Einzel-
kämpfertum. In dieser Teamarbeit, in der
sich die betreuenden Menschen immer
wieder mit existentiellen Fragen auseinandersetzen

müssen und in tiefe menschliche
Abgründe blicken, spielt die Arbeitsatmosphäre

eine sehr grosse Rolle. Dieses
Betriebsklima muss aber mit einem ange-
passten Führungsstil geschaffen und
gepflegt werden. Wer die Sensibilität für die
feinen Unterschiede zwischen Menschen
aus verschiedenen Kulturen hat und wer
auch die Gemeinsamkeiten zu erkennen

vermag, der reagiert empfindlich auf
Störungen in der Führung. Ich habe dies in
meinen Führungsaufgaben sehr stark erfah-

TSAI1TSA 1. 1996



DOSSieR 69

ren. Mit dem geschärften Blick des Ethnologen

versuche ich bis heute immer wieder,
die übergeordnete Struktur zu erkennen
und angepasste Lösungen zu finden.

Ich werfe zwar der universitären Ausbildung,

besonders der Sozialwissenschaft vor,
dass sie die Abgänger und Abgängerinnen
kaum auf Führungsaufgaben vorbereitet.
Ich persönlich habe aber mein
«ethnologisches Werkzeug» sehr gut als Führungs-
Werkzeug einsetzen können, auch wenn ich

gezwungen war, mir in einer Managementausbildung

zusätzliches Wissen
anzueignen.

Rituale und Abläufe
Die Verbundenheit und die Stärke meines

Teams war in heiklen Phasen der
Betreuung oder bei Ereignissen, die spezielle

Flexibilität erforderten, besonders
gefragt. Es ist eine meiner Erkenntnisse als

Führungsstil-Forscher, dass diese Verbundenheit

mit Ritualen erheblich gefestigt werden

kann. Diese kleinen Zeichen schaffen
einerseits das im Moment notwendige
Zusammengehörigkeitsgefühl und bewirken

andererseits eine hohe Identifikation
mit der Aufgabe und eine Identität als
Teammitglied.

Als Ethnologen waren mir die rites de

passages anlässlich einer Ausstellung im
Ethnographischen Museum in Neuenburg
über Van Gennep vor Augen geführt worden.

In meiner Führungsarbeit als
Zentrumsleiter nahm ich das Thema wieder auf.
Mit Erfolg pflegte ich Rituale und Aktivitäten,

die sowohl für das Team als auch für
die Flüchtlinge sehr identitätsbildend
waren. Es war allerdings nicht immer
einfach, meinen Vorgesetzten klar zu machen,
dass solche Rituale ein wichtiger Teil der
Arbeit sind. Ein wichtiger Anspruch aus der
Managementlehre konnte so umgesetzt
werden: Die Kräfte des Teams wurden
konzentriert und auf die gemeinsamen Ziele
ausgerichtet.

Das Bewusstsein, dass Rituale für uns als
Menschen wichtig sind, ist in unserer Ge¬

sellschaft etwas abhanden gekommen und
man muss die Armut an Initiationsritualen
gerade für die Kinder und Jugendlichen
bedauern. Was kann ich als Einzelner tun?
Ich setze mich in meinem Privatleben und
im Beruf dafür ein, dass genügend Zeit,
genügend Raum und genügend Mittel für
sinn- und identitätsstiftende Rituale zur
Verfügung stehen.

Das Thema Rituale kann ich aus meinem
Berufsleben noch von einer anderen Seite
her beleuchten: In einer Institution arbeiten
in verschiedenen Bereichen Menschen
parallel nebeneinander. Ihre Arbeit oder die
Produkte stehen in vielfältiger Beziehung
zueinander. Auch wenn die einzelnen
Arbeitsbereiche klar voneinander getrennt
werden können, auch wenn einigermassen
klar ist, wer von wem was erwartet; es gibt
dauernd Fragen bezüglich der genauen
Abläufe und der Schnittstellen. Diese Schnittstellen

markieren den Übergang von einem
Bereich in den andern.

Wenn ich nun weiss, dass jede Information

ein Ziel verfolgt und mit einer Wertung
verbunden ist, dass es eine «Wahrnehmung

nicht gibt und dass das Umfeld auf
das Handeln einen grossen Einfluss ausübt,
lohnt es sich, diesen Übergängen innerhalb
der Institution genügend Bedeutung zu
schenken. Ein Ritual an der richtigen Stelle
kann helfen, diesbezüglich die notwendige
Klarheit zu schaffen.

Mein ethnologischer Hintergrund hat in
meinem Berufsleben oft den Anstoss gegeben,

Situationen und Probleme von einer
anderen Seite her anzugehen. Der geschärfte
Blick des Ethnologen kann die darunterliegende

Struktur erkennen und das Bewusstsein

meiner «Falsch»nehmung ermöglicht
mir eine «Wahrnehmung. Die Sensibilität
und der Sinn für Rituale helfen mir, schwierige

Aufgaben in einem guten Klima zu
erfüllen und wichtigen Momenten das
notwendige Gewicht zu geben.

TSA11TSA 1. 1996



70 DOSSieR

Abstract
University education has provided a basis

for perceiving with a sharpened eye what
is important in the multiple world. The
consciousness that there is no objective
perception allows me to handle my «mis»per-
ception. In refugee aid I am confronted with
the task of translating and transmitting
information culturally. I realized that
information and its perception is always goal-
directed and that this goal is more important
than a politically correct use of language. In
executive work I have experienced the

importance of ritual. In teamwork but also in
the cooperation of different departments,
rituals can help to provide situations with
the necessary weightiness and a suitable
framework.

Autor
Markus Reisle, geboren 1961, studierte

Ethnologie, Kunstgeschichte und Archäologie

in Freiburg i. Ue., 1988 Lizentiat, 1989

Betreuer im Integrationszentrum für
iranische Flüchtlinge in Morion (FR). 1990
Aufbau und Leitung des Integrationszentrums

in Neuenegg (BE). 1992/93
berufsbegleitende Managementausbildung. 1994
Leiter der Abteilung Zentren beim
Schweizerischen Roten Kreuz in Bern, zuständig
für die kollektive Unterbringung von
Asylsuchenden und anerkannten Flüchtlingen
und für Rückkehrhilfe. Adresse: Tessen-
bergstrasse 72, CH - 2505 Biel.

TSAT1TSA 1. 1996


	Ein "Ethno-Flüchtling" erzählt ...

