Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1996)

Artikel: Anthropologie appliquée et asile
Autor: Cottet, Bertrand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007149

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anthropologie
appliquée et asile

Bertrand Cottet

Terrain d’observation anthropologique,
l'asile I’est non seulement par les processus
d’acculturation qu’il occasionne mais aussi
en tant que phénomene impliquant a la fois
des individus, des communautés et des gou-
vernements. Dans une fourmiliere d’intéréts
divergeants, ot la raison d’Etat se dispute
parfois avec I'esprit humaniste des associa-
tions locales et les a priori les moins fondés
du grand public, I'ethnologue trouve un
objet d’étude passionnant.

Objet d’étude simplement? Ou occasion
pour le professionnel des rapports sociaux
et culturels de développer une forme spéci-
fique de savoir et de l'appliquer? Apres
deux ans passés au sein de 1'Organisation
suisse d’aide aux réfugiés — un organisme
faitier réunissant les ceuvres d’entraide acti-
ves dans le domaine de l'asile — puis a la téte
du service «réfugiés» de Caritas Suisse a Fri-
bourg, cette question reste pour moi fonda-
mentale. En prenant appui sur le terrain de
l'asile, je discuterai 1'aspect théorique de
I'application anthropologique, en m’attar-
dant sur une de ses réalisations possibles,
son role de médiatrice ou de traductrice.

Anthropologie et
sciences appliquées

La notion d’application se congoit géné-
ralement par opposition a celle de recherche
fondamentale. Pourtant, la distinction entre
sciences appliquées et sciences fondamen-
tales se dissipe a I'analyse. Gérard Lenclud
(1995: 49-63) a mis en évidence les ambigui-
tés qu’entretiennent ces deux facettes de la
science. Faut-il les distinguer selon leur but
premier, I'une visant la connaissance pure,
l'autre cherchant un résultat mesurable dans
I"'univers concret? C’est oublier que le milieu
culturel et social qui accorde les moyens
intellectuels, techniques et financiers a la
mise sur pied d"une recherche fondamentale
est souvent le méme que celui qui applique
les résultats de cette recherche. Les deux dé-
marches se nourrissent 'une de l’autre; les
résultats de la recherche fondamentale,
comme ceux de la recherche appliquée,
autrement dit une «plus-value» économique
ou sociale pour la société qui I'a produite,
profitent les uns comme les autres au milieu

DOSSICR 43

TSAITITSA 1.1996



44 DOSSICR

social qui les a initiées. Les buts a long terme
des deux options de la science semblent
ainsi extrémement proches.

La notion d’application est-elle plus
conforme a décrire un paradigme propre
aux sciences dures plutdt qu’aux sciences so-
ciales? Un aspect fondamental des sciences
tracasse toujours I'anthropologie, a savoir la
découverte, puis 'application, de grands
principes tenus parfois pour universels.
Munie de lois universelles, I’anthropologie
devrait alors apporter des solutions aux pro-
blemes qu’elle rencontre, a la facon dont les
sciences dures appliquent les regles géné-
rales de la physique ou de la chimie pour
favoriser I'avancée technologique.

A priori, I'application de solutions tirées
de principes universels semble constituer un
trait caractéristique des sciences dites dures,
pour lesquelles la probabilité d’obtenir le
résultat escompté parait beaucoup plus
haute. Il en va tout autrement dans l'appli-
cation de principes jugés universels a des
phénomenes humains, culturels ou sociaux,
caractérisés par un tres haut degré de com-
plexité, et dont les résultats demeurent par
conséquent beaucoup moins prévisibles. Ici
encore, la distinction ne résiste pas a I'ana-
lyse. Selon les travaux de Bruno Latour
(1991), les sciences dures se distinguent des
sciences sociales par le fait qu’elles agissent
dans des contextes extrémement isolés, ce
qui augmentent la probabilité d’atteindre les
résultats attendus. En outre, les sciences du-
res exportent avec leurs conclusions le sys-
teme référentiel dans lequel celles-la doivent
étre comprises', ce qui renforce leur aspect
universel. Au contraire, les disciplines hu-
maines se distinguent des sciences dures par
un champ d’expérimentation aussi com-
plexe qu'un étre humain ou qu’une société,
eux-mémes en continuelle interaction avec
d’autres étres humains ou d’autres sociétés,
et par la difficulté de transcrire des résultats
extrémement nuancés en termes théoriques
et universels. Dans des contextes possédant
une complexité proche de celle des phéno-
menes humains, les disciplines les plus
scientifiques affrontent également d’énor-
mes difficultés d’application. Songeons par

TSATITSA 1.1996

exemple aux applications scientifiques des
découvertes de 1'écologie, a I'échelle de la
biosphere!

Au-dela de ces différences, la distinction
la plus pertinente entre sciences fondamen-
tales et sciences appliquées réside, semble-
t-il, dans le type de réseau auquel le savoir
se destine en premier lieu. Les connais-
sances d'un biologiste récemment sorti de
I"Université ne varient pas selon le fait qu’il
travaille pour la recherche pharmaceutique
ou pour un programme d’écologie appli-
quée. De méme, la connaissance préala-
blement acquise du jeune anthropologue
participant a un programme de recherche
fondamentale reste globalement la méme
que celui qu'une organisation humanitaire
a engagé. A ceci pres que les connaissances
dont il dispose, ou qu’il va recueillir, ne
bénéficieront pas aux mémes réseaux de
partenaires et ne satisferont pas directement
les mémes demandes sociales.

Cette question rejoint les préoccupations
de Paul Jorion. Dans un article intitulé
Reprendre a zéro (1986), 'auteur affirme en
substance que toute science doit corres-
pondre a une demande sociale et que les
sciences de I'Homme doivent servir «ici et
maintenant». Or la notion d’anthropologie
appliquée réside au coeur méme de ce
concept, celui de subordination a une solli-
citation sociale. Car qui parle de réseaux dif-
férents parle aussi de besoins différents ou
de demandes sociales différentes. Autre-
ment dit, le membre d’un réseau se doit de
répondre aux attentes du réseau auquel il
appartient, en produisant une forme de sa-
voir qui y correspond. C’est ainsi que les
anthropologues britanniques de I'époque
coloniale donnerent naissance a 'anthropo-
logie appliquée, en servant les buts de I'Etat,
alors que I'anthropologie frangaise demeu-
rait liée au réseau académique.

! Systeme métrique, ta-
bleau des éléments, etc.



[’asile, un fait
social total

Dans le domaine de I'asile, I'anthropolo-
gue évolue dans une dynamique semblable.
Partie prenante dans le phénomene étudié,
ou mandaté pour un programme particulier,
il devient de facto la personne par qui «l’an-
thropologie» s’applique. Afin de mieux per-
cevoir les attentes qui s’exercent sur
I'anthropologue ainsi que I'ambiguité de sa
tache, il semble nécessaire de décrire certai-
nes caractéristiques de l'asile en Suisse.

Sur le plan du droit, I'asile est un proces-
sus politique. Il s’agit de la possibilité qu’a
un Etat de soustraire un citoyen étranger a
des persécutions infligées par un autre Etat.
Le débat politique, marqué avant tout par
sa pudeur, cede le pas a I'élaboration d'un
attirail légal et administratif des plus four-
nis. Cet appareil juridico-administratif a
pour vocation d’assurer deux objectifs
parfois contradictoires, a savoir la protection
des citoyens victimes d’abus manifestes
dans un Etat étranger et la préservation des
équilibres économiques et sociaux du pays
d’accueil. La quantité des textes illustre le
haut degré de complexité juridico-adminis-
trative qu'un Etat a développé face a I'arri-
vée de personnes a protéger, ainsi que
I'imbrication de l'asile dans les autres
spheres sociales. Ce corpus de lois, d’ordon-
nances, de directives et de circulaires régit
en méme temps les droits et devoirs des per-
sonnes admises en Suisse a titre provisoire
ou définitif, et joue par conséquent un réle
incontournable dans le processus d’inté-
gration.

Effet secondaire de la complexité de la
loi, I'environnement juridique renforce le
role des ONG. Leurs taches les plus impor-
tantes consistent a guider les requérants
dans l'opacité de la procédure et a assurer,
par le biais de l'assistance financiere, I'inté-
gration des réfugiés durant leurs premieres
années de résidence en Suisse. Mais les rela-
tions entre les associations humanitaires et
leur «clientéle» ne se limitent pas a cet aspect
technique. Les ceuvres d’entraide jouent
également un role trés important dans I'en-
semble des processus culturels et sociaux

que traversent les réfugiés au cours de leur
intégration.

Enfin, la population indigene ne reste
pas insensible a la présence de réfugiés:
Iasile suscite I'enthousiasme ou la réproba-
tion mais rarement l'indifférence. Les comi-
tés de soutien en faveur de certains groupes
de réfugiés font parler d’eux réguliérement,
ou s’organisent en associations pour défen-
dre leurs intéréts. Un grand nombre de
bénévoles s’engagent dans des structures
d’entraide pour exécuter différentes taches
d’assistance ou d’aide juridique. A I'inverse,
une autre partie de la population s’oppose
a l'arrivée de réfugiés considérés comme
une menace pour l'ordre social helvétique.
Une certaine droite aux tendances popu-
listes cherche a ranimer une sensibilité
xénophobe, a laquelle les votes populaires
ont toujours mis un terme.

En résumé, l'asile se caractérise par:

- un aspect polémique d@ a une percep-
tion fortement affective de 1'asile et des
étrangers et la présence de deux dynami-
ques contradictoires (accueil et rejet) dans
I’ensemble de la société et de ses institutions;

- I'importance et la complexité des fac-
teurs humains, affectifs et traumatiques;

- un haut degré de complexité sociale et
institutionnelle;

- un degré élevé de formalisation juridi-
que et de conformation au corpus de lois;

- un fonctionnement systémique.

Dans ce domaine, la demande sociale
revét une importance capitale. Celle-ci ne se
mesure pas seulement en terme de besoins
éprouvés par les réfugiés ou les requérants
d’asile mais se manifeste aussi dans les
attentes de la société d’accueil a I'égard des
migrants. L'importance et la complexité que
prend Iasile dans notre société le rapproche
d’un fait social total, selon I'expression de
Mauss, avec ses ramifications non seule-
ment dans les milieux politiques, juridiques
et économiques, mais aussi sociaux, cultu-
rels et humanitaires, en touchant tout a la
fois les spheres individuelles et collectives.

Paradoxalement, malgré son aspect
systémique, 1'asile en Suisse se caractérise
par un tres faible degré de communication
entre les acteurs sociaux. Cette absence de
connaissances mutuelles semble en partie

DOSSICR 45

TSATITSA 1.1996



46 DOSSICR

provoquée par l'importance du juridique et
de l'aspect polémique de l'asile: 'identité
attribuée aux migrants se base sur deux
catégories récurrentes, les «économiques» et
les «politiques». Cette terminologie se réfere
indirectement aux textes légaux, inspirés de
la Convention de Geneve de 1951 et du Pro-
tocole de 1967, qui définissent les criteres
permettant 'octroi de l'asile. Ces piliers du
droit constituent tres souvent la lorgnette
par laquelle est filtrée I'identité attribuée
aux migrants: autorités et requérants d’asile
se conforment aux définitions interna-
tionales qui régissent le statut de réfugié,
alors que les motifs de fuite — et partant,
I'identité des exilés — ne se résument pas au
contenu de ces textes.

LLes finalités de
1”action en
anthropologie

C’est dans ce contexte que va s'inscrire
l'action de I'anthropologue. 11 s’agit a priori
d’un terrain tres riche en possibilités d’inter-
vention, particulierement au niveau de
'adaptation culturelle et sociale que doivent
négocier les migrants. Mais si les angles
d’observation et les intéréts anthropolo-
giques semblent infinis, 1'action, elle, pose
de multiples difficultés.

L’anthropologue ne peut appliquer ses
connaissances qu’en fonction d’une finalité
préalablement déterminée. Toute action
exige un but. Or, ce but n’est pas livré par
I'examen du systéme, de méme que le be-
soin d’agir ne tire pas son origine de la pure
observation anthropologique ou ethnogra-
phique. L’anthropologue observe et décrit
un systeme social et culturel. Comme tout
terrain, le milieu de l'asile possede ses ten-
sions, ses enjeux, ses traditions et ses insti-
tutions, ses valeurs et ses symboles. C’est un
milieu «qui fonctionne», dans le sens ot les
différents éléments du systeme interagissent
les uns avec les autres. Une modification de
la loi, par exemple, provoque des consé-
quences aupres des demandeurs d’asile; de
méme, la variation de l'afflux de réfugiés

TSATITSA 1.1996

potentiels provoque généralement un chan-
gement du régime légal ou de la pratique
des autorités. Des lors, pourquoi I'observa-
tion du terrain engendrerait-elle en soi la vo-
lonté d’appliquer certaines connaissances,
dont les conséquences viseraient précisé-
ment la modification de ce terrain?

Un apport de I'anthropologie serait-il ju-
dicieux? Le systeme est-il bon ou mauvais,
atteint-il ses buts, faut-il le modifier? Impos-
sible d'y répondre sans y méler des criteres
moraux ou sans connaitre et adopter les
finalités propres des acteurs sociaux. Or,
celles-ci sont tres diverses: défense de I'op-
primé, protection des équilibres politiques,
économiques et sociaux du pays d’accueil,
intéréts diplomatiques internationaux, dé-
fense de I'image et des intéréts des ceuvres
d’entraide ou des autorités en matieres
d’asile, etc. Un large éventail d’intéréts
parfois contradictoires constituent les en-
jeux implicites de Iasile et fagonnent a leur
tour le cadre légal dans lequel une action
doit obligatoirement s’insérer.

I1 semble clair que tout programme
appliqué visant la modification du systeme
observé se subordonne inévitablement a
une finalité extérieure. Autrement dit, I’an-
thropologue peut choisir de mettre ses
connaissances au service d'un des princi-
paux acteurs sociaux — autorités, ceuvre
d’entraide, migrants, population hote —,
dont il adopterait les buts, directement ou
indirectement. Sur ce point, certes crucial,
le choix d’une finalité me semble intime-
ment lié aux valeurs morales de I'anthro-
pologue. A ceci pres que le propre de
I'anthropologie consiste précisément a pren-
dre en considération 1’ensemble des fac-
teurs en interaction, et non un seul. Choisir
la défense d'un seul intérét aboutirait par
conséquent a la dénaturation de I’anthro-
pologie et de ses connaissances. L’anthropo-
logue, a son tour, se verrait contraint de
mener une action dans un registre différent
de celui de I'anthropologie, en jouant le role
d’un économiste, d"un politicien ou d'un
militant en faveur des droits de I'Homme?.

Cette voie peut se montrer extrémement
tentante. Face aux difficultés immenses de
I'insertion en Suisse et a ses conséquences

?Malgré la noblesse de
cette cause, elle ne définit
pas en premier lieu la na-
ture de 'anthropologie.



parfois désastreuses sur I'équilibre de réfu-
giés déja fragilisés par leur passé, I’anthro-
pologue pourrait étre séduit par une action
militante, plus valorisante parfois que 1'ob-
servation neutre. L'anthropological advocacy
consiste précisément a représenter une mi-
norité culturelle tout en défendant ses inté-
réts. Il s’agit, selon Bruce Albert (1995: 111),
de «diverses formes de "rapatriement” du
savoir et du savoir-faire anthropologique
dans l'action sociale en faveur des droits
civiques des peuples minoritaires». Dans
certains cas, 'anthropological advocacy con-
siste en diverses activités de médiation, de
documentation ou d’évaluation. Mais il peut
s’agir également de militantisme pur au pro-
fit d’une cause unique et partiale, ce qui sort
du domaine spécifique de I'anthropologie.
Selon Hastrup et Elsass (1990: 301), «to
be advocate anthropologists have to step
out their profession, because no "cause" can
be legitimated in anthropological terms.
Ethnographic knowledge may provide an
important background for individual
advocacy for a particular people, but the
rationale for advocacy is never ethno-
graphic; it remains essentially moral in
the broadest sense of this term». Dans le
domaine de l'asile, de nombreux groupes
de soutien spécifiquement orientés vers une
seule minorité ethnique mettent parfois en
ceuvre des programmes a caractere culturel.
1l s’agit souvent de projets gravitant autour
d’un centre de documentation consacré, par
exemple, a la cause kurde ou tamoule,
accompagné de différentes activités folk-
loriques et culturelles. L’approche anthro-
pologique ne représente souvent qu'un
prétexte pour attirer I'attention sur les trai-
tements inhumains dont sont victimes les
ressortissants de l’ethnie en question.
L’intention qui a présidé a la naissance du
projet consiste clairement dans la défense
contre les violations des droits de 'Homme,
et les groupes fondateurs se proposent éga-
lement de soutenir I'ethnie en question dans
sa lutte politique. L’aspect anthropologique
sert alors a attirer l'attention du grand pu-
blic et a justifier une démarche qui possede
pourtant un caractére légitime a bien
d’autres égards. Ces groupes sont également

investis par des réfugiés fortement impli-
qués politiquement, et deviennent parfois
le fer de lance de revendications indé-
pendantistes contre un gouvernement
oppresseur.

Nous sommes bien loin d"une démarche
ethnologique ou d’une réponse anthropo-
logique a un probleme, méme si le but de
la démarche, a savoir la lutte contre les vio-
lations des droits de 'Homme, reste méri-
toire. Cela ne signifie pas que les anthro-
pologues soient dénués de responsabilités
morales, mais plutét que I'anthropologie
doit chercher dans son essence méme les ré-
ponses aux questions qu’elle se pose rela-
tivement a I'action et a ses conséquences
morales.

Les ressources de
I’anthropologie

Afin de servir de base a une action,
I'anthropologie ne doit ni se travestir ni se
déguiser en une autre discipline. L’anthro-
pologie se caractérise a la fois par un objet
particulier et par une méthode précise, qui
la distinguent de toutes les autres sciences
sociales. Son objet demeure résolument la
culture’ sous toutes ses formes et dans toute
sa complexité, et sa méthode dote I'anthro-
pologue d’un savoir-faire permettant
d’aborder son objet a la fois par I'explicite
et I'implicite.

L’objet et la méthode autorisent une
prise de conscience des phénomenes cultu-
rels sous toutes les facettes de leurs mani-
festations sociales. Ils favorisent d’autre part
la perception de la complexité des systémes
sociaux et culturels en question, de leur
résonance sur l'ensemble des éléments du
systeme étudié, et, par conséquent, sur les
individus qui y appartiennent et qui le per-
pétuent. Cette approche anthropologique a
pour but premier la description d'une so-
ciété dans toute sa complexité, ou la descrip-
tion d’un élément d'une société (institutions,
individus, valeurs, etc.) en interaction avec
I'ensemble des autres éléments.

C’est pourquoi toute réponse de I’an-

DOSSICR 47

* Concernant le terme
«culture», jeluidonnedans
cet article la définition que
Claude Lévi-Strauss pro-
pose dans son Anthro-
pologie structurale. Lévi-
Strauss (1985: 352) appelle
culture «tout ensemble
ethnographique qui, du
point de vue de I'enquéte,
présente, par rapport a
d’autres, des écarts signi-
ficatifs. Si I’on cherche a
déterminer des écarts signi-
ficatifsentrel’ Amériquedu
Nord et I'Europe, on les
traitera comme des cultu-
res différentes; mais a sup-
poser que I'intérét se porte
sur des écarts significatifs
entre, disons, Paris et Mar-
seille, ces deux ensembles
urbains pourront étre pro-
visoirement constitués
comme deux unités cultu-
relles». Cette définition
possede un grand intérét
pratique, car elle autorise
une analyse des cas de
changement culturel lors
de migrations.

TSAIITSA 1.1996



48 DOSSI¢R

thropologie au probleme de I'application me
semble beaucoup plus étroitement liée a la
qualité de la description et de I'analyse d'un
milieu ou d'un processus culturel, plutdt
qu'a la finalité de l'action, qui, elle, releve du
politique, de I'économique ou de I'éthique.
Cela n’implique pas le fait que 'anthro-
pologie et les sciences appliquées soient ir-
rémédiablement séparées. Mais plutot que,
dans les sciences de '’homme, la définition
des buts a atteindre et les moyens d’y par-
venir dépendent de la connaissance du
milieu culturel ot se portera l'action, et
donc, dans une certaine mesure, de la qua-
lité des recherches anthropologiques consa-
crées a ce milieu. L’anthropologie peut alors
servir de cadre a une application sociale ou
sociologique, plus précisément dirigée vers
un objet ou un but particulier. Certaines fi-
nalités peuvent faire consensus aupres de
I'ensemble des partenaires, y compris de
'anthropologue. Il s’agit souvent des élé-
ments découlant directement des différen-
tes conventions des droits de I’'Homme,
comme le droit au travail, le droit a étre sco-
larisé, le droit de mener une vie digne, etc.
L’anthropologue peut s'employer a donner
a la société les moyens de concrétiser ces
droits pour une population de migrants ou
de réfugiés, en favorisant l'intégration né-
cessaire a leur accomplissement. Mais la
encore, I'anthropologie ne fixe pas les buts
ultimes, mais les modalités nécessaires a les
atteindre.

En bref, I'application de I’anthropologie
ne consiste ni a se mettre au service d'une
finalité fixée arbitrairement par une ins-
tance extérieure, ni a défendre une cause ou
une population donnée. Il s’agit plutot de
produire la description et I'analyse globale
d’une société ou d'un aspect d'une société,
afin, d'une part, de faciliter 1'établissement
ou l'évaluation des buts, et, d’autre part,
d’établir les moyens mis en place pour les
atteindre. Cette approche consacre le role
incontournable de I'anthropologie au pre-
mier comme a l'ultime stade de l'appli-
cation, en lui conférant la compétence de
participer, en tant que conseillére, a 1’élabo-
ration des buts a poursuivre, puis des
moyens de les atteindre.

TSATITSA 1.1996

Anthropologie
appliquée et asile

L’anthropologie peut jouer malgré tout
un role actif dans le domaine de 'asile, sans
pour autant poursuivre des finalités définies
par une instance extérieure. Cela consiste
d’une part a optimiser la communication
parmi les partenaires du systéme, afin,
d’autre part, d’améliorer la pertinence des
objectifs fixés par ceux-ci.

Une des caractéristiques de I'asile réside,
nous l'avons dit, dans le manque de com-
munication entre les différents groupes qui
le composent, qui ne se connaissent pas. Un
exemple suffira peut-étre a esquisser la dif-
ficulté de communiquer entre partenaires:
de nombreux réfugiés, qui ont connu des
régimes totalitaires et des structures cla-
niques, éprouvent une énorme difficulté a
concevoir qu’une institution telle que
Caritas puisse étre partenaire de I'Etat tout
en restant indépendante de I'autorité fédé-
rale. Certaines personnes, je pense surtout
aux somaliens, imaginent méme que Caritas
peut influencer toute décision prise par une
quelconque instance (canton, police des
étrangers, régies, employeurs, etc.). Cette
situation paralyse alors toute collaboration
entre les réfugiés et I'institution chargée de
les assister. Dans ces cas extrémes, les ten-
tatives d’explication portent rarement leurs
fruits, et entachent la relation d’une mé-
fiance croissante de la part des réfugiés, qui
nourrit a son tour 1'absence de dialogue.

Certes, les groupes communiquent, mais
la communication reste figée sur un niveau
technique: application des droits et devoirs
prévus par les textes légaux, octroi de pres-
tations d’assistance, sanction des compor-
tements hors normes, etc. Les valeurs et les
motivations culturelles qui provoquent ou
expliquent les actes d'un des groupes en
présence demeurent en grande partie igno-
rées par les autres interlocuteurs. Cette
situation provoque d’innombrables malen-
tendus. Elle engendre en conséquence une
augmentation quantitative des textes juri-
diques et des recommandations visant a
canaliser les comportements en renforcant
'aspect normatif de l'asile. A son tour, les



lois et les normes risquent d’étre appliquées
sans que les principaux intéressés en com-
prennent le sens et les buts, ce qui provoque
une augmentation des difficultés de com-
munication entre la société d’accueil et les
migrants. Dans ce contexte, on en vient par-
fois a oublier que I'asile met en présence des
cultures différentes et des expressions — au
sens large — divergentes. Dans de nombreux
cas, la vie en exil est 'objet d’une inter-
prétation culturelle. Le besoin d’échapper a
un persécuteur en constitue le plus petit dé-
nominateur commun mais il ne représente
pas le seul facteur de départ. A ce besoin
s’ajoutent les roles culturels de la migration,
qui se déclinent dans les modes religieux,
sociaux ou économiques, etc. et qui different
selon I'appartenance des migrants. Dans
bien des cas, le vécu matériel et social du ré-
fugié sera interprété selon le systeme de va-
leur de sa culture d’origine, qui subit lui-
meéme des altérations. Dans la mesure ot les
réactions du pays d’accueil se limitent a I'ap-
plication des textes légaux, concentrés sur la
protection contre le persécuteur, il parait
inévitable que les mesures prises ne soient
pas entierement adéquates. A l'inverse, les
attentes nourries par les migrants correspon-
dent rarement aux réalités de la vie des ré-
fugiés. L’anthropologue peut également
jouer un réle important dans ce cas égale-
ment, en expliquant aux personnes concer-
nées certains aspects de la culture du pays
d’accueil.

Le manque de communication se traduit
a terme par des difficultés d’intégration
pour les réfugiés, ou par des discours a ten-
dance xénophobe de la part des habitants du
pays d’accueil. Le travail d’assistance des
réfugiés admis définitivement en Suisse il-
lustre quotidiennement I’état de tension
dans lequel vivent les migrants. L’insuffi-
sance des connaissances des réfugiés sur
leur pays d’accueil, ses institutions et sa
population, ses lois, ses valeurs et ses sym-
boles occasionnent nombre de malentendus
qui peuvent mener soit a des états de vio-
lence extériorisée, soit a des situations de
renoncement aux tentatives d’intégration.
En outre, les troubles dus a la persécution
antérieure au départ, et I'ensemble des pro-
blemes causés par la fuite puis par I'ac-

culturation sont fortement intensifiés par
I'incompréhension du fonctionnement de la
culture d’accueil ou par le désintérét de la
population hoéte pour les exilés. Toutefois,
I'expérience montre que lorsque réfugiés et
Suisses apprennent a se connaitre, ou lors-
qu'un comportement culturellement motivé
est expliqué a chacune des personnes impli-
quées dans une crise, il arrive bien souvent
que les peurs, les tensions et les critiques
s’estompent.

Une telle situation peut servir de point
de départ a une démarche d’anthropologie
appliquée. Le contexte comporte en effet un
manque évident de compréhension mu-
tuelle, avec pour conséquence le fait que les
identités attribuées a tort prennent une im-
portance largement exagérée en rapport
avec les particularités et les motivations
réelles des différents groupes en présence.
L’anthropologue peut alors jouer un role de
«traducteur culturel». Sa tache consiste a
étudier les différents groupes en présence,
a mettre en lumiere les attitudes propres a
chaque groupe (suisses et étrangers), a pla-
cer en perspective les différentes logiques
culturelles et surtout a les expliquer, avec
des moyens adaptés culturellement, aux
autres partenaires du systeme de I'asile.

Cette maniere d’appliquer 1’anthropo-
logie fixe des conditions-cadres dans les-
quelles d’autres applications plus ciblées
pourront prendre place. Elle correspond
également a une demande sociale, comme
le formulait Paul Jorion, dans le sens ou I'ab-
sence de communication réelle crée plus de
problemes qu’elle n’en résout. L'application
anthropologique consiste ici uniquement
dans le fait de transcrire les attitudes cultu-
relles d'un groupe en éléments compréhen-
sibles par les autres. Si des modifications du
systéme en résultent, elles ne seront pas pro-
voquées par une action opérée par I'anthro-
pologue lui-méme ou par son intermédiaire,
mais elles résulteront du dialogue entre les
différents groupes impliqués. De cette facon,
I'anthropologue exclut I'action unilatérale,
et verse ses connaissances a I’ensemble
des réseaux de partenaires en présence’.

Les occasions d’appliquer cette forme de
médiation ne manquent pas. Le role de I'an-
thropologue comme médiateur entre deux

DOSSICR 49

*11 serait bien stir naif de
croire que les groupes en
présence, autorités et réfu-
giés par exemple, joui-
raient du méme pouvoir
dans I'élaboration d"une
politique d’asile. Il semble
certain pourtant que les
éléments de cette politique
correspondraient mieux
aux besoins si les princi-
paux partenaires de I'asile
se donnaient les moyens
de véritablement commu-
niquer et de connaitre
leurs motivations récipro-
ques ou leurs stratégies
dévoilées.

TSATITSA 1.1996



50 DOSSI¢R

cultures ne se limite pas a des situations
globales. Lorsqu'il s’agit de réaliser des pro-
grammes concrets, mis en place par l'auto-
rité ou par des particuliers, I'anthropologue
doit également jouer un role important afin
que les modalités d"application d"un projet
correspondent réellement aux particularités
et aux attentes du groupe cible, et que le
projet soit éventuellement modifié ou for-
mulé en des termes plus appropriés. Trop
souvent, des programmes échouent faute
d’avoir pu cerner les besoins réels de la po-
pulation concernée, faute d’avoir laissé les
intéressés s’exprimer, ou faute d’avoir cerné
I'importance culturelle d’un élément qui
semblait anodin aux concepteurs du projet.

Trois exemples de projets permettront de
mieux cerner l'application d’une telle
démarche dans la réalité de I'asile. Ils s"ins-
pirent, consciemment ou non, des lignes
directrices formulées plus haut.

Intégration dans le monde
du travail

A Bale, le Kurs und Begegnung Zentrum
fiir Fliichtlinge und Fremdsprachige a mis au
point, apres plusieurs années d’expérience,
un cours d’intégration au monde du travail.
Basé sur un apprentissage technique et théo-
rique, le projet comporte un module d’en-
seignement de l'allemand et d’autres
disciplines scolaires. Le but déclaré de ce
programme ne se limite pas seulement a
l'acquisition de techniques et de savoir théo-
rique propres au pays d’accueil mais vise
également un échange a propos du systeme
culturel dans lequel s’inscrivent ces connais-
sances. Ainsi, les responsables du projet ont-
ils complété le cours par un ensemble
d’informations sociales et administratives,
de fagon a faciliter I'insertion des réfugiés
dans la vie quotidienne. Bien que cela puisse
paraitre élémentaire, cette facon de procéder
n’est pas toujours appliquée dans les autres
régions de Suisse. Le cours se poursuit par
un stage de formation pratique: travail du
bois, des métaux, des textiles, etc. Le but
déclaré ne consiste pas a transformer les
candidats en véritables artisans. Les quel-
ques semaines de travail en atelier serviront

TSATITSA 1.1996

plutét a se familiariser avec certaines valeurs
particulierement appréciées en Suisse: ponc-
tualité, respect des horaires de travail,
discipline, soucis des finitions, autant de
qualités que les futurs employeurs apprécie-
ront. Le cours proprement dit se termine par
un stage de six mois dans une entreprise de
la région baloise, qui procurera aux réfugiés
une expérience indispensable pour la suite
de leur vie professionnelle.

De l'avis des concepteurs du projet, un
des atouts principaux de ce programme ré-
side dans le fait de susciter un échange sur
les valeurs et les modes de vie en Suisse, a
partir de situations prises dans le monde du
travail et de la vie quotidienne. Les buts et
les intentions des réfugiés peuvent étre pré-
cisés, reformulés ou modifiés a partir d’élé-
ments concrets, prétextes a des discussions
qui permettent de mettre en perspective cer-
tains éléments dans le systeme de valeur de
la population d’accueil. D’autre part, les
autorités et les employeurs suisses peuvent,
par ce biais, établir un contact avec les
migrants, qui s’est parfois concrétisé par
I'engagement de réfugiés au sein d’entrepri-
ses locales.

Les centres pour femmes

A Geneve, Neuchatel et Lausanne, pour
ne prendre que trois exemples, des femmes
se retrouvent régulierement entre elles, dans
le cadre de projets mis en place par des as-
sociations humanitaires. Les groupes se
composent de migrantes, réfugiées ou re-
quérantes d’asile, et de Suissesses. L'opéra-
tion a pour but de créer des espaces réser-
vés aux femmes uniquement, ou elles se
consacrent a différentes activités pratiques
et théoriques. Nés du besoin de sortir les
femmes de I'isolement, et plus particuliére-
ment les femmes musulmanes, ces centres
jouent un role culturel important. Les fem-
mes de religion islamique sont souvent con-
frontées en Suisse a un renforcement de la
réclusion, lié au fait que les familles de
migrants se trouvent dans un environne-
ment social et culturel ot les anciens liens
d’appartenance, telles que la famille élargie,
ne jouent plus. Leur univers se limite alors



a l'espace domestique, alors que les époux
exercent un role social tourné vers 1'exté-
rieur.

Le rodle culturel de ces espaces revét un
caractere capital. Ils suppléent aux lieux de
socialisation féminine présents dans la cul-
ture d’origine, a la fois multiples et diffus
(certaines zones du marché, certaines pieces
de la maison, etc.), mais que les femmes
peuvent difficilement reproduire dans la
société d’accueil. De surcroit, le contact que
les migrantes entretiennent dans ces centres
avec les femmes suisses déclenche égale-
ment certains processus d’intégration, tout
en évitant que ces espaces se transforment
en ghettos culturels. Comme dans I'exemple
précédent, les centres-femmes occasionnent
nombre de discussions sur les probléemes de
la vie quotidienne et culturelle auxquels les
utilisatrices sont confrontées.

Ces exemples ne tirent pas leur origine
d’une démarche consciente d’anthropologie
appliquée. Ils sont nés de I'énergie et des ré-
flexions de personnes confrontées quoti-
diennement auxdifficultés d’intégration des
réfugiés. Ils proposent cependant de facto
des solutions d’inspiration anthropolo-
gique aux problémes des migrants, en pro-
voquant un échange culturel par le biais
d’activités concretes. En ce sens, ils rejoi-
gnent la problématique que nous avons dis-
cutée plus haut, en proposant aux intéressés
des zones de médiation. Suisses et migrants
peuvent «traduire» certaines facettes de
leur identité culturelle et les rendre plus
familieres a l’autre, par l'intermédiaire
d’activités concretes. Les retombées béné-
fiques au niveau de l'intégration ne pro-
viennent pas de la volonté d’assimiler les
ressortissants d'une culture étrangere mais
plutdt du fait que les activités proposées
provoquent des contacts, des tentatives de
compréhension interculturelle, qui, a leur
tour, désamorcent les peurs, les angoisses,
les incompréhensions ou les malentendus
qui constituaientles véritables freins al’inté-
gration. Le bénéfice n’en revient pas uni-
quement aux réfugiés, mais également a la
population hote et aux autorités, qui dispo-
sent d'un organe «partenaire» permettant
une meilleure connaissance des milieux de
réfugiés.

Prévention de la santé

L’association Appartenances, a Lausanne,
applique une méthode plus proche de
I'anthropologie appliquée. Dans le projet de
prévention pour la santé, I'objectif déclaré
d’Appartenances consistait a «aider les
migrants a développer leurs propres res-
sources pour résoudre les crises qu'ils
traversent» (Le Nouveau Quotidien, 25 mars
1996). Le cceur de la démarche, largement
basée sur la psychologie et 'anthropologie,
réside dans le fait de former au sein des
groupes d’étrangers — réfugiés, requérants
d’asile, travailleurs immigrés — des person-
nes capables de soulager les ressortissants
de Jeur communauté aux prises avec des dif-
ficultés. Le programme ne cherchait pas a
imposer une méthode unique a des groupes
provenant d’horizons tres variés — Améri-
que du Sud, Afrique, Bosnie, Turquie, Por-
tugal — mais a développer pour chaque
groupe et avec I'aide de chaque participant
étranger une méthode et une approche par-
ticuliere, adaptée a leur milieu culturel. En
plusieurs endroits de Suisse romande, des
projets précis sont déja issus de ce pro-
gramme, a l'initiative de migrants, visant
tous a une plus grande communication
entre Suisses et communautés étrangeres.

Le projet est né de la volonté d’agir par
I'intermédiaire de la structure culturelle. La
fagon concrete d’atteindre cet objectif et les
étapes successives n’ont pas été imposées de
I’extérieur mais ont résulté d"une collabora-
tion étroite entre les responsables du projet
et les migrants eux-mémes. A nouveau, la
condition de réussite fut une traduction adé-
quate de I'objectif et des moyens de I'attein-
dre dans chaque communauté culturelle.

DOSSI¢R 51

TSAITITSA 1.1996



52 DOSSI¢R

Conclusion: question
de temps et de
crédibilité

Les projets atteignant avec succes leurs
objectifs pratiquent une démarche globale,
en considérant I'asile comme un fait social
total. Une grande importance est donnée
aux migrants, non seulement dans I'élabo-
ration des buts concrets mais également
dans la mise en ceuvre des moyens pour
atteindre chaque étape de la réalisation. Une
des clés de la réussite consiste a ménager
des espaces servant au renforcement du dia-
logue et a la traduction interculturelle des
difficultés quotidiennes. L’accent est mis sur
l'origine culturelle des problémes rencontrés
et de la facon de les résoudre en utilisant a
la fois les ressources de la communauté de
migrants et les éléments mis a disposition
par la société d’accueil.

De nombreux responsables de projets
appliquent une démarche anthropologique
empirique, basée sur le bon sens. L’anthro-
pologue, en collaboration avec d’autres re-
présentants des sciences humaines, devrait,
plus encore qu’aujourd’hui, occuper une
position-clé dans I'application de tels pro-
grammes. Non en tant que concepteur uni-
que du projet, mais en tant que chercheur
apte a aborder un milieu dans sa globalité,
capable de découvrir I'importance d’élé-
ments particuliers au sein d’un systéme, et
formé a I’écoute interculturelle. Mais deux
probleémes essentiels restent a résoudre: la
question du temps et celle de la crédibilité.

Bien que le besoin d’action se manifeste
longtemps al’avance, les moyens d’agir sont
accordés — si toutefois ils le sont — lorsque
I'urgence se fait sentir et lorsqu’il n’est possi-
ble que de minimiser le mal. Baré (1995: 73)
déclare: «quel commanditaire s’adressant a
un anthropologue pour obtenir une réponse
souhaitée a une question précise tolérerait
que cette réponse prenne la forme d’une
monographie, ce produit longtemps exem-
plaire de la recherche anthropologique?»; et
celui-ci de conclure: «d’ot1 le sentiment que
I'anthropologie appliquée trahit nécessai-
rement le projet de savoir anthropologique,

TSATITSA 1.1996

que les pratiques d’expertise localisée sont
contraires a la nature méme de la connais-
sanceanthropologique». Pourtant, surle plan
financier, la somme des dépenses investies
pour une étude approfondie semble peu im-
portante en comparaison avec les économies
réalisées a long terme: en1'absence d'un dia-
logueinterculturel le risque est grand de voir
les minorités de migrants concernées se re-
plier sur elles-mémes, et, faute de pouvoir
jouerunroledanslasociétéd’accueil, devivre
constamment a la charge de la population
hote. Les cotits sociaux dus a lI'isolement, a la
déprime, a la somatisation ou au besoin
d’exercer une activité économique sans res-
pecter les normes de la société d’accueil®
constituent certainement des sommes supé-
rieures a celles qui seraient investies dans la
recherche anthropologique.

Autre défi que I'anthropologie se doit de
relever sans plus attendre: renforcer sa crédi-
bilité, tout en se débarrassant d'une image
poussiéreuse, celle d"une discipline irrémé-
diablement tournée vers I'exotique et conti-
nuellement a la recherche des rares tribus
encore «sauvages». En comparaison avec
d’autres sciences également présentes sur ce
méme terrain (lasociologie oula psychologie
par exemple) et bien que les anthropologues
se soient depuis longtemps consacrés a
d’autres objets, I'expérience du terrain de
l'asile en Suisse montre que I’anthropologie
souffre encore d"un grand déficit en crédibi-
lité. Cette ambiguité a marqué les deux ans
quejai passés a 'Organisation suisse d’aide
aux réfugiés, ot ma formation d’ethnologue
a cédé le pas a un savoir-faire technico-
administratif. La faute n’en incombe pas
uniquement a cette organisation — qui certes
n’a pas pu ou n’a pas su utiliser les connais-
sances d'un ethnologue — mais aussi a 1'ur-
gence des solutions a trouver, a I'imbroglio
juridique qui sert de cadre a I'intégration, et
au traitement a court terme des enjeux poli-
tiques etéconomiquesliésal’asile. Autantde
facteurs qui interdisent une véritable appli-
cation des connaissances anthropologiques
etlaissentenjachereunterrain pourtantriche
en possibilités d'intervention.

® Activités illégales, trafics,
petite délinquance etc.



Bibliographie

AGECAS (Association genevoise des cen-
tres d’accueil pour candidats a
l'asile et réfugiés)

1988. Programme d’appui au développement
professionnel pour les requérants
d’asile. Geneve: Agecas (ronéo).

BARE Jean-Francois (dir.)

1995. Les applications de I'anthropologie: un
essai de réflexion collective depuis la
France. Paris: Karthala.

BArOU Jacques

1987. «Le travail de I'anthropologue
dans le cadres des institutions».
Quelques finalités pour la recherche
en anthropologie, p. 65-72. Mont-
rouge: Association frangaise des
anthropologues.

BASTIDE Roger

1971. Anthropologie appliquée. Paris:
Payot.

BRrUCE Albert

1995. «Anthropologie appliquée ou an-
thropologie «impliquée»? Ethno-
graphie, minorités et développe-
ment», in: Jean-Francois BARE
(dir.), Les applications de I'anthropo-
logie: un essai de réflexion collective
de puis la France, p. 87-118. Paris:
Karthala.

HastrUP Kirsten, ELsAss Peter

1990. «Anthropological advocay. A con-
tradiction in terms?». Current
anthropology (Chicago) 13(3): 301-
311.

HauG Werner

1985. La Suisse: terre d'immigration, société
multiculturelle. Eléments pour une
politique de migration. Berne: Office
fédéral des statistiques.

JORION Paul

1986. «Reprendre a Zéro», in: Jean
PoulLLON (dir.), L"'Homme. Anthro-
pologie: état des lieux, p. 335-436.
Paris: Navarin/Le Livre de Poche.

LATOUR Bruno, GALLON Michel (dir.)

1991. La science telle qu’elle se fait: antho-
logie de la sociologie des sciences de
langue anglaise. Paris: La Décou-
verte.

LencrLup Gérard

1995. «Les incertitudes de la notion de
science appliquée», in: Jean-
Francois BARE (dir.), Les applica-
tions de I'anthropologie: un essai de

réflexion collective depuis la France,
p- 49-63. Paris: Karthala.

LEVI-STRAUSS Claude

1985. Anthropologie structurale. Paris:
Plon. (Agora).

SMITH Pierre

1986. «Le souci anthropologique», in:
Jean POUILLON (dir.), L’Homme. An-
thropologie: état des lieux, p. 373-388.
Paris: Navarin/Le Livre de Poche.

TESTARD Alain

1986. «L’objet de I"anthropologie so-
ciale», in: Jean POUILLON (dir.),
L'Homme. Anthropologie: état des
lieux, p. 147-150. Paris: Navarin/
Le Livre de Poche.

ZETTER Roger

1991. «Labelling refugees: forming and
transforming a bureaucratic
identity». Journal of refugees studies
(Oxford) 4(1): 39-62.

DOSSICR 53

Abstract

In the intercultural area of asy-
lum policy, the applied anthropolo-
gist finds himself in a paradoxical
position: the fact of his presence
modifies the field he is observing. As
a result, the anthropologist may fall
into the trap of allowing himself to
become the instrument of official
policy or, to the contrary, may take
sides for a minority of refugees, an
option which is all the more seduc-
tive given the cultural, social and
psychological handicaps which con-
front many refugees. In order to side
step these risks, the author takes as
his starting point a key characteris-
tic of the asylum relation: the poor
level of communication between the
various parties to the process. He
argues for a neutral role, that of «cul-
tural translator» in which the anthro-
pologist uses the insights and
methods of the discipline to help the
parties come to an improved mutual
understanding, to perceive correctly
each other’s needs, motives and
values. This approach aims to guar-
antee the non-partisan stance neces-
sary for a scientific discipline while
nonetheless helping in concrete ways
to make asylum decisions fairer and
more accurate.

Auteur

Apres une licence en lettres a
I'université de Neuchatel, ou il a ré-
digé un mémoire sur l'intégration et
I'adaptation culturelle de requérants
d’asile, Bertrand Cottet a travaillé
deux ans aupres de 1'Organisation
suisse d’aide aux réfugiés (OSAR). II
dirige actuellement le secteur Réfu-
giés de Caritas Suisse a Fribourg, et
prépare un doctorat en ethnologie
consacré au retour des réfugiés.

TSAINTSA 1.1996



	Anthropologie appliquée et asile

