
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1996)

Artikel: Anthropologie appliquée et asile

Autor: Cottet, Bertrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSieR 43

Anthropologie
appliquée et asile

Bertrand Cottet

Terrain d'observation anthropologique,
l'asile l'est non seulement par les processus
d'acculturation qu'il occasionne mais aussi
en tant que phénomène impliquant à la fois
des individus, des communautés et des
gouvernements. Dans une fourmilière d'intérêts
divergeants, où la raison d'Etat se dispute
parfois avec l'esprit humaniste des associations

locales et les a priori les moins fondés
du grand public, l'ethnologue trouve un
objet d'étude passionnant.

Objet d'étude simplement? Ou occasion

pour le professionnel des rapports sociaux
et culturels de développer une forme spécifique

de savoir et de l'appliquer? Après
deux ans passés au sein de l'Organisation
suisse d'aide aux réfugiés - un organisme
faîtier réunissant les œuvres d'entraide actives

dans le domaine de l'asile - puis à la tête
du service «réfugiés» de Caritas Suisse à Fri-
bourg, cette question reste pour moi
fondamentale. En prenant appui sur le terrain de
l'asile, je discuterai l'aspect théorique de
l'application anthropologique, en m'attar-
dant sur une de ses réalisations possibles,
son rôle de médiatrice ou de traductrice.

Anthropologie et
sciences appliquées

La notion d'application se conçoit
généralement par opposition à celle de recherche
fondamentale. Pourtant, la distinction entre
sciences appliquées et sciences fondamentales

se dissipe à l'analyse. Gérard Lenclud
(1995:49-63) a mis en évidence les ambiguïtés

qu'entretiennent ces deux facettes de la
science. Faut-il les distinguer selon leur but
premier, l'une visant la connaissance pure,
l'autre cherchant un résultat mesurable dans
l'univers concret? C'est oublier que le milieu
culturel et social qui accorde les moyens
intellectuels, techniques et financiers à la
mise sur pied d'une recherche fondamentale
est souvent le même que celui qui applique
les résultats de cette recherche. Les deux
démarches se nourrissent l'une de l'autre; les

résultats de la recherche fondamentale,
comme ceux de la recherche appliquée,
autrement dit une «plus-value» économique
ou sociale pour la société qui l'a produite,
profitent les uns comme les autres au milieu

TSARTSA 1. 1996



44 DOSSI0R

social qui les a initiées. Les buts à long terme
des deux options de la science semblent
ainsi extrêmement proches.

La notion d'application est-elle plus
conforme à décrire un paradigme propre
aux sciences dures plutôt qu'aux sciences
sociales? Un aspect fondamental des sciences
tracasse toujours l'anthropologie, à savoir la
découverte, puis l'application, de grands
principes tenus parfois pour universels.
Munie de lois universelles, l'anthropologie
devrait alors apporter des solutions aux
problèmes qu'elle rencontre, à la façon dont les
sciences dures appliquent les règles générales

de la physique ou de la chimie pour
favoriser l'avancée technologique.

A priori, l'application de solutions tirées
de principes universels semble constituer un
trait caractéristique des sciences dites dures,

pour lesquelles la probabilité d'obtenir le
résultat escompté paraît beaucoup plus
haute. Il en va tout autrement dans l'application

de principes jugés universels à des

phénomènes humains, culturels ou sociaux,
caractérisés par un très haut degré de
complexité, et dont les résultats demeurent par
conséquent beaucoup moins prévisibles. Ici
encore, la distinction ne résiste pas à l'analyse.

Selon les travaux de Bruno Latour
(1991), les sciences dures se distinguent des
sciences sociales par le fait qu'elles agissent
dans des contextes extrêmement isolés, ce

qui augmentent la probabilité d'atteindre les

résultats attendus. En outre, les sciences dures

exportent avec leurs conclusions le
système référentiel dans lequel celles-là doivent
être comprises1, ce qui renforce leur aspect
universel. Au contraire, les disciplines
humaines se distinguent des sciences dures par
un champ d'expérimentation aussi
complexe qu'un être humain ou qu'une société,
eux-mêmes en continuelle interaction avec
d'autres êtres humains ou d'autres sociétés,
et par la difficulté de transcrire des résultats
extrêmement nuancés en termes théoriques
et universels. Dans des contextes possédant
une complexité proche de celle des phénomènes

humains, les disciplines les plus
scientifiques affrontent également d'énormes

difficultés d'application. Songeons par

exemple aux applications scientifiques des
découvertes de l'écologie, à l'échelle de la

biosphère!
Au-delà de ces différences, la distinction

la plus pertinente entre sciences fondamentales

et sciences appliquées réside, semble-
t-il, dans le type de réseau auquel le savoir
se destine en premier lieu. Les connaissances

d'un biologiste récemment sorti de
l'Université ne varient pas selon le fait qu'il
travaille pour la recherche pharmaceutique
ou pour un programme d'écologie appliquée.

De même, la connaissance
préalablement acquise du jeune anthropologue
participant à un programme de recherche
fondamentale reste globalement la même

que celui qu'une organisation humanitaire
a engagé. A ceci près que les connaissances
dont il dispose, ou qu'il va recueillir, ne
bénéficieront pas aux mêmes réseaux de
partenaires et ne satisferont pas directement
les mêmes demandes sociales.

Cette question rejoint les préoccupations
de Paul Jorion. Dans un article intitulé
Reprendre à zéro (1986), l'auteur affirme en
substance que toute science doit
correspondre à une demande sociale et que les
sciences de l'Homme doivent servir «ici et
maintenant». Or la notion d'anthropologie
appliquée réside au cœur même de ce

concept, celui de subordination à une
sollicitation sociale. Car qui parle de réseaux
différents parle aussi de besoins différents ou
de demandes sociales différentes. Autrement

dit, le membre d'un réseau se doit de
répondre aux attentes du réseau auquel il
appartient, en produisant une forme de sa- 1 Système métrique, ta-

voir qui y correspond. C'est ainsi que les bleau des éléments, etc.

anthropologues britanniques de l'époque
coloniale donnèrent naissance à l'anthropologie

appliquée, en servant les buts de l'Etat,
alors que l'anthropologie française demeurait

liée au réseau académique.

TSAUTSA 1. 1996



DOSSieR 45

L'asile, un fait
social total

Dans le domaine de l'asile, l'anthropologue
évolue dans une dynamique semblable.

Partie prenante dans le phénomène étudié,
ou mandaté pour un programme particulier,
il devient de facto la personne par qui
«l'anthropologie» s'applique. Afin de mieux
percevoir les attentes qui s'exercent sur
l'anthropologue ainsi que l'ambiguïté de sa

tâche, il semble nécessaire de décrire certaines

caractéristiques de l'asile en Suisse.

Sur le plan du droit, l'asile est un processus

politique. Il s'agit de la possibilité qu'a
un Etat de soustraire un citoyen étranger à

des persécutions infligées par un autre Etat.
Le débat politique, marqué avant tout par
sa pudeur, cède le pas à l'élaboration d'un
attirail légal et administratif des plus fournis.

Cet appareil juridico-administratif a

pour vocation d'assurer deux objectifs
parfois contradictoires, à savoir la protection
des citoyens victimes d'abus manifestes
dans un Etat étranger et la préservation des

équilibres économiques et sociaux du pays
d'accueil. La quantité des textes illustre le
haut degré de complexité juridico-administrative

qu'un Etat a développé face à l'arrivée

de personnes à protéger, ainsi que
l'imbrication de l'asile dans les autres
sphères sociales. Ce corpus de lois, d'ordonnances,

de directives et de circulaires régit
en même temps les droits et devoirs des

personnes admises en Suisse à titre provisoire
ou définitif, et joue par conséquent un rôle
incontournable dans le processus
d'intégration.

Effet secondaire de la complexité de la
loi, l'environnement juridique renforce le
rôle des ONG. Leurs tâches les plus importantes

consistent à guider les requérants
dans l'opacité de la procédure et à assurer,
par le biais de l'assistance financière,
l'intégration des réfugiés durant leurs premières
années de résidence en Suisse. Mais les
relations entre les associations humanitaires et
leur «clientèle» ne se limitent pas à cet aspect
technique. Les œuvres d'entraide jouent
également un rôle très important dans
l'ensemble des processus culturels et sociaux

que traversent les réfugiés au cours de leur
intégration.

Enfin, la population indigène ne reste

pas insensible à la présence de réfugiés:
l'asile suscite l'enthousiasme ou la réprobation

mais rarement l'indifférence. Les comités

de soutien en faveur de certains groupes
de réfugiés font parler d'eux régulièrement,
ou s'organisent en associations pour défendre

leurs intérêts. Un grand nombre de
bénévoles s'engagent dans des structures
d'entraide pour exécuter différentes tâches
d'assistance ou d'aide juridique. A l'inverse,
une autre partie de la population s'oppose
à l'arrivée de réfugiés considérés comme
une menace pour l'ordre social helvétique.
Une certaine droite aux tendances populistes

cherche à ranimer une sensibilité
xénophobe, à laquelle les votes populaires
ont toujours mis un terme.

En résumé, l'asile se caractérise par:
- un aspect polémique dû à une perception

fortement affective de l'asile et des

étrangers et la présence de deux dynamiques

contradictoires (accueil et rejet) dans
l'ensemble de la société et de ses institutions;

- l'importance et la complexité des
facteurs humains, affectifs et trauma tiques;

- un haut degré de complexité sociale et
institutionnelle;

- un degré élevé de formalisation juridique

et de conformation au corpus de lois;
- un fonctionnement systémique.
Dans ce domaine, la demande sociale

revêt une importance capitale. Celle-ci ne se

mesure pas seulement en terme de besoins

éprouvés par les réfugiés ou les requérants
d'asile mais se manifeste aussi dans les
attentes de la société d'accueil à l'égard des

migrants. L'importance et la complexité que
prend l'asile dans notre société le rapproche
d'un fait social total, selon l'expression de
Mauss, avec ses ramifications non seulement

dans les milieux politiques, juridiques
et économiques, mais aussi sociaux, culturels

et humanitaires, en touchant tout à la
fois les sphères individuelles et collectives.

Paradoxalement, malgré son aspect
systémique, l'asile en Suisse se caractérise

par un très faible degré de communication
entre les acteurs sociaux. Cette absence de
connaissances mutuelles semble en partie

TSAllTSA 1. 1996



46 DOSSieR

provoquée par l'importance du juridique et
de l'aspect polémique de l'asile: l'identité
attribuée aux migrants se base sur deux
catégories récurrentes, les «économiques» et
les «politiques». Cette terminologie se réfère
indirectement aux textes légaux, inspirés de
la Convention de Genève de 1951 et du
Protocole de 1967, qui définissent les critères

permettant l'octroi de l'asile. Ces piliers du
droit constituent très souvent la lorgnette
par laquelle est filtrée l'identité attribuée
aux migrants: autorités et requérants d'asile
se conforment aux définitions internationales

qui régissent le statut de réfugié,
alors que les motifs de fuite - et partant,
l'identité des exilés - ne se résument pas au
contenu de ces textes.

Les finalités de
l'action en

anthropologie
C'est dans ce contexte que va s'inscrire

l'action de l'anthropologue. Il s'agit a priori
d'un terrain très riche en possibilités
d'intervention, particulièrement au niveau de
l'adaptation culturelle et sociale que doivent
négocier les migrants. Mais si les angles
d'observation et les intérêts anthropologiques

semblent infinis, l'action, elle, pose
de multiples difficultés.

L'anthropologue ne peut appliquer ses
connaissances qu'en fonction d'une finalité
préalablement déterminée. Toute action
exige un but. Or, ce but n'est pas livré par
l'examen du système, de même que le
besoin d'agir ne tire pas son origine de la pure
observation anthropologique ou ethnographique.

L'anthropologue observe et décrit
un système social et culturel. Comme tout
terrain, le milieu de l'asile possède ses
tensions, ses enjeux, ses traditions et ses
institutions, ses valeurs et ses symboles. C'est un
milieu «qui fonctionne», dans le sens où les
différents éléments du système interagissent
les uns avec les autres. Une modification de
la loi, par exemple, provoque des

conséquences auprès des demandeurs d'asile; de
même, la variation de l'afflux de réfugiés

potentiels provoque généralement un
changement du régime légal ou de la pratique
des autorités. Dès lors, pourquoi l'observation

du terrain engendrerait-elle en soi la
volonté d'appliquer certaines connaissances,
dont les conséquences viseraient précisément

la modification de ce terrain?
Un apport de l'anthropologie serait-il

judicieux? Le système est-il bon ou mauvais,
atteint-il ses buts, faut-il le modifier? Impossible

d'y répondre sans y mêler des critères
moraux ou sans connaître et adopter les
finalités propres des acteurs sociaux. Or,
celles-ci sont très diverses: défense de
l'opprimé, protection des équilibres politiques,
économiques et sociaux du pays d'accueil,
intérêts diplomatiques internationaux,
défense de l'image et des intérêts des œuvres
d'entraide ou des autorités en matières
d'asile, etc. Un large éventail d'intérêts
parfois contradictoires constituent les
enjeux implicites de l'asile et façonnent à leur
tour le cadre légal dans lequel une action
doit obligatoirement s'insérer.

Il semble clair que tout programme
appliqué visant la modification du système
observé se subordonne inévitablement à

une finalité extérieure. Autrement dit,
l'anthropologue peut choisir de mettre ses
connaissances au service d'un des principaux

acteurs sociaux - autorités, œuvre
d'entraide, migrants, population hôte -,
dont il adopterait les buts, directement ou
indirectement. Sur ce point, certes crucial,
le choix d'une finalité me semble intimement

lié aux valeurs morales de
l'anthropologue. A ceci près que le propre de
l'anthropologie consiste précisément à prendre

en considération l'ensemble des
facteurs en interaction, et non un seul. Choisir
la défense d'un seul intérêt aboutirait par
conséquent à la dénaturation de l'anthropologie

et de ses connaissances. L'anthropologue,

à son tour, se verrait contraint de
mener une action dans un registre différent
de celui de l'anthropologie, en jouant le rôle
d'un économiste, d'un politicien ou d'un
militant en faveur des droits de l'Homme2.

Cette voie peut se montrer extrêmement
tentante. Face aux difficultés immenses de
l'insertion en Suisse et à ses conséquences

2 Malgré la noblesse de
cette cause, elle ne définit
pas en premier lieu la
nature de l'anthropologie.

TSA11TSA 1. 1996



DOSSI0R 47

parfois désastreuses sur l'équilibre de réfugiés

déjà fragilisés par leur passé, l'anthropologue

pourrait être séduit par une action
militante, plus valorisante parfois que
l'observation neutre. L'anthropological advocacy
consiste précisément à représenter une
minorité culturelle tout en défendant ses intérêts.

Il s'agit, selon Bruce Albert (1995:111),
de «diverses formes de "rapatriement" du
savoir et du savoir-faire anthropologique
dans l'action sociale en faveur des droits
civiques des peuples minoritaires». Dans
certains cas, Yanthropological advocacy
consiste en diverses activités de médiation, de
documentation ou d'évaluation. Mais il peut
s'agir également de militantisme pur au profit

d'une cause unique et partiale, ce qui sort
du domaine spécifique de l'anthropologie.

Selon Hastrup et Elsass (1990: 301), «to
be advocate anthropologists have to step
out their profession, because no "cause" can
be legitimated in anthropological terms.
Ethnographic knowledge may provide an
important background for individual
advocacy for a particular people, but the
rationale for advocacy is never
ethnographic; it remains essentially moral in
the broadest sense of this term». Dans le
domaine de l'asile, de nombreux groupes
de soutien spécifiquement orientés vers une
seule minorité ethnique mettent parfois en
œuvre des programmes à caractère culturel.
Il s'agit souvent de projets gravitant autour
d'un centre de documentation consacré, par
exemple, à la cause kurde ou tamoule,
accompagné de différentes activités
folkloriques et culturelles. L'approche
anthropologique ne représente souvent qu'un
prétexte pour attirer l'attention sur les
traitements inhumains dont sont victimes les

ressortissants de l'ethnie en question.
L'intention qui a présidé à la naissance du
projet consiste clairement dans la défense
contre les violations des droits de l'Homme,
et les groupes fondateurs se proposent
également de soutenir l'ethnie en question dans
sa lutte politique. L'aspect anthropologique
sert alors à attirer l'attention du grand
public et à justifier une démarche qui possède

pourtant un caractère légitime à bien
d'autres égards. Ces groupes sont également

investis par des réfugiés fortement impliqués

politiquement, et deviennent parfois
le fer de lance de revendications
indépendantistes contre un gouvernement
oppresseur.

Nous sommes bien loin d'une démarche

ethnologique ou d'une réponse anthropologique

à un problème, même si le but de
la démarche, à savoir la lutte contre les
violations des droits de l'Homme, reste méritoire.

Cela ne signifie pas que les
anthropologues soient dénués de responsabilités
morales, mais plutôt que l'anthropologie
doit chercher dans son essence même les

réponses aux questions qu'elle se pose
relativement à l'action et à ses conséquences
morales.

Les ressources de
l'anthropologie

Afin de servir de base à une action,
l'anthropologie ne doit ni se travestir ni se

déguiser en une autre discipline. L'anthropologie

se caractérise à la fois par un objet
particulier et par une méthode précise, qui
la distinguent de toutes les autres sciences
sociales. Son objet demeure résolument la
culture3 sous toutes ses formes et dans toute
sa complexité, et sa méthode dote
l'anthropologue d'un savoir-faire permettant
d'aborder son objet à la fois par l'explicite
et l'implicite.

L'objet et la méthode autorisent une
prise de conscience des phénomènes culturels

sous toutes les facettes de leurs
manifestations sociales. Ils favorisent d'autre part
la perception de la complexité des systèmes
sociaux et culturels en question, de leur
résonance sur l'ensemble des éléments du
système étudié, et, par conséquent, sur les

individus qui y appartiennent et qui le
perpétuent. Cette approche anthropologique a

pour but premier la description d'une
société dans toute sa complexité, ou la description

d'un élément d'une société (institutions,
individus, valeurs, etc.) en interaction avec
l'ensemble des autres éléments.

C'est pourquoi toute réponse de l'an-

3 Concernant le terme
«culture», je lui donne dans
cet article la définition que
Claude Lévi-Strauss
propose dans son Anthropologie

structurale. Lévi-
Strauss (1985:352) appelle
culture «tout ensemble
ethnographique qui, du
point de vue de l'enquête,
présente, par rapport à

d'autres, des écarts
significatifs. Si l'on cherche à

déterminer des écarts
significatifs entre l'Amérique du
Nord et l'Europe, on les
traitera comme des cultures

différentes; mais à

supposer que l'intérêt se porte
sur des écarts significatifs
entre, disons, Paris et
Marseille, ces deux ensembles
urbains pourront être
provisoirement constitués
comme deux unités
culturelles». Cette définition
possède un grand intérêt
pratique, car elle autorise
une analyse des cas de
changement culturel lors
de migrations.

TSA11TSA 1. 1996



48 DOSSICÏR

thropologie au problème de l'application me
semble beaucoup plus étroitement liée à la

qualité de la description et de l'analyse d'un
milieu ou d'un processus culturel, plutôt
qu'à la finalité de l'action, qui, elle, relève du
politique, de l'économique ou de l'éthique.
Cela n'implique pas le fait que l'anthropologie

et les sciences appliquées soient
irrémédiablement séparées. Mais plutôt que,
dans les sciences de l'homme, la définition
des buts à atteindre et les moyens d'y
parvenir dépendent de la connaissance du
milieu culturel où se portera l'action, et
donc, dans une certaine mesure, de la qualité

des recherches anthropologiques consacrées

à ce milieu. L'anthropologie peut alors
servir de cadre à une application sociale ou
sociologique, plus précisément dirigée vers
un objet ou un but particulier. Certaines
finalités peuvent faire consensus auprès de
l'ensemble des partenaires, y compris de

l'anthropologue. Il s'agit souvent des
éléments découlant directement des différentes

conventions des droits de l'Homme,
comme le droit au travail, le droit à être
scolarisé, le droit de mener une vie digne, etc.

L'anthropologue peut s'employer à donner
à la société les moyens de concrétiser ces
droits pour une population de migrants ou
de réfugiés, en favorisant l'intégration
nécessaire à leur accomplissement. Mais là
encore, l'anthropologie ne fixe pas les buts
ultimes, mais les modalités nécessaires à les
atteindre.

En bref, l'application de l'anthropologie
ne consiste ni à se mettre au service d'une
finalité fixée arbitrairement par une
instance extérieure, ni à défendre une cause ou
une population donnée. Il s'agit plutôt de

produire la description et l'analyse globale
d'une société ou d'un aspect d'une société,
afin, d'une part, de faciliter l'établissement
ou l'évaluation des buts, et, d'autre part,
d'établir les moyens mis en place pour les
atteindre. Cette approche consacre le rôle
incontournable de l'anthropologie au
premier comme à l'ultime stade de l'application,

en lui conférant la compétence de

participer, en tant que conseillère, à l'élaboration

des buts à poursuivre, puis des

moyens de les atteindre.

Anthropologie
appliquée et asile

L'anthropologie peut jouer malgré tout
un rôle actif dans le domaine de l'asile, sans

pour autant poursuivre des finalités définies

par une instance extérieure. Cela consiste
d'une part à optimiser la communication
parmi les partenaires du système, afin,
d'autre part, d'améliorer la pertinence des

objectifs fixés par ceux-ci.
Une des caractéristiques de l'asile réside,

nous l'avons dit, dans le manque de
communication entre les différents groupes qui
le composent, qui ne se connaissent pas. Un
exemple suffira peut-être à esquisser la
difficulté de communiquer entre partenaires:
de nombreux réfugiés, qui ont connu des

régimes totalitaires et des structures cla-
niques, éprouvent une énorme difficulté à

concevoir qu'une institution telle que
Caritas puisse être partenaire de l'Etat tout
en restant indépendante de l'autorité fédérale.

Certaines personnes, je pense surtout
aux somaliens, imaginent même que Caritas

peut influencer toute décision prise par une
quelconque instance (canton, police des

étrangers, régies, employeurs, etc.). Cette
situation paralyse alors toute collaboration
entre les réfugiés et l'institution chargée de
les assister. Dans ces cas extrêmes, les
tentatives d'explication portent rarement leurs
fruits, et entachent la relation d'une
méfiance croissante de la part des réfugiés, qui
nourrit à son tour l'absence de dialogue.

Certes, les groupes communiquent, mais
la communication reste figée sur un niveau
technique: application des droits et devoirs
prévus par les textes légaux, octroi de
prestations d'assistance, sanction des comportements

hors normes, etc. Les valeurs et les

motivations culturelles qui provoquent ou
expliquent les actes d'un des groupes en
présence demeurent en grande partie ignorées

par les autres interlocuteurs. Cette
situation provoque d'innombrables
malentendus. Elle engendre en conséquence une
augmentation quantitative des textes
juridiques et des recommandations visant à

canaliser les comportements en renforçant
l'aspect normatif de l'asile. A son tour, les

TSA11TSA 1.1996



DOSSieR 49

lois et les normes risquent d'être appliquées
sans que les principaux intéressés en
comprennent le sens et les buts, ce qui provoque
une augmentation des difficultés de
communication entre la société d'accueil et les

migrants. Dans ce contexte, on en vient parfois

à oublier que l'asile met en présence des
cultures différentes et des expressions - au
sens large - divergentes. Dans de nombreux
cas, la vie en exil est l'objet d'une
interprétation culturelle. Le besoin d'échapper à

un persécuteur en constitue le plus petit
dénominateur commun mais il ne représente
pas le seul facteur de départ. A ce besoin
s'ajoutent les rôles culturels de la migration,
qui se déclinent dans les modes religieux,
sociaux ou économiques, etc. et qui diffèrent
selon l'appartenance des migrants. Dans
bien des cas, le vécu matériel et social du
réfugié sera interprété selon le système de
valeur de sa culture d'origine, qui subit lui-
même des altérations. Dans la mesure où les

réactions du pays d'accueil se limitent à

l'application des textes légaux, concentrés sur la

protection contre le persécuteur, il paraît
inévitable que les mesures prises ne soient

pas entièrement adéquates. A l'inverse, les

attentes nourries par les migrants correspondent

rarement aux réalités de la vie des
réfugiés. L'anthropologue peut également
jouer un rôle important dans ce cas également,

en expliquant aux personnes concernées

certains aspects de la culture du pays
d'accueil.

Le manque de communication se traduit
à terme par des difficultés d'intégration
pour les réfugiés, ou par des discours à

tendance xénophobe de la part des habitants du
pays d'accueil. Le travail d'assistance des

réfugiés admis définitivement en Suisse
illustre quotidiennement l'état de tension
dans lequel vivent les migrants. L'insuffisance

des connaissances des réfugiés sur
leur pays d'accueil, ses institutions et sa

population, ses lois, ses valeurs et ses
symboles occasionnent nombre de malentendus
qui peuvent mener soit à des états de
violence extériorisée, soit à des situations de
renoncement aux tentatives d'intégration.
En outre, les troubles dus à la persécution
antérieure au départ, et l'ensemble des
problèmes causés par la fuite puis par l'ac¬

culturation sont fortement intensifiés par
l'incompréhension du fonctionnement de la
culture d'accueil ou par le désintérêt de la
population hôte pour les exilés. Toutefois,
l'expérience montre que lorsque réfugiés et
Suisses apprennent à se connaître, ou
lorsqu'un comportement culturellement motivé
est expliqué à chacune des personnes impliquées

dans une crise, il arrive bien souvent

que les peurs, les tensions et les critiques
s'estompent.

Une telle situation peut servir de point
de départ à une démarche d'anthropologie
appliquée. Le contexte comporte en effet un
manque évident de compréhension
mutuelle, avec pour conséquence le fait que les

identités attribuées à tort prennent une
importance largement exagérée en rapport
avec les particularités et les motivations
réelles des différents groupes en présence.
L'anthropologue peut alors jouer un rôle de
«traducteur culturel». Sa tâche consiste à

étudier les différents groupes en présence,
à mettre en lumière les attitudes propres à

chaque groupe (suisses et étrangers), à placer

en perspective les différentes logiques
culturelles et surtout à les expliquer, avec
des moyens adaptés culturellement, aux
autres partenaires du système de l'asile.

Cette manière d'appliquer l'anthropologie

fixe des conditions-cadres dans
lesquelles d'autres applications plus ciblées

pourront prendre place. Elle correspond
également à une demande sociale, comme
le formulait Paul Jorion, dans le sens où
l'absence de communication réelle crée plus de

problèmes qu'elle n'en résout. L'application
anthropologique consiste ici uniquement
dans le fait de transcrire les attitudes culturelles

d'un groupe en éléments compréhensibles

par les autres. Si des modifications du
système en résultent, elles ne seront pas
provoquées par une action opérée par l'anthropologue

lui-même ou par son intermédiaire,
mais elles résulteront du dialogue entre les

différents groupes impliqués. De cette façon,

l'anthropologue exclut l'action unilatérale,
et verse ses connaissances à l'ensemble
des réseaux de partenaires en présence4.

Les occasions d'appliquer cette forme de
médiation ne manquent pas. Le rôle de
l'anthropologue comme médiateur entre deux

4 II serait bien sûr naïf de
croire que les groupes en
présence, autorités et réfugiés

par exemple,
jouiraient du même pouvoir
dans l'élaboration d'une
politique d'asile. Il semble
certain pourtant que les
éléments de cette politique
correspondraient mieux
aux besoins si les principaux

partenaires de l'asile
se donnaient les moyens
de véritablement communiquer

et de connaître
leurs motivations réciproques

ou leurs stratégies
dévoilées.

TSA11TSA 1.1996



50 DOSSieR

cultures ne se limite pas à des situations
globales. Lorsqu'il s'agit de réaliser des

programmes concrets, mis en place par l'autorité

ou par des particuliers, l'anthropologue
doit également jouer un rôle important afin

que les modalités d'application d'un projet
correspondent réellement aux particularités
et aux attentes du groupe cible, et que le

projet soit éventuellement modifié ou
formulé en des termes plus appropriés. Trop
souvent, des programmes échouent faute
d'avoir pu cerner les besoins réels de la

population concernée, faute d'avoir laissé les

intéressés s'exprimer, ou faute d'avoir cerné

l'importance culturelle d'un élément qui
semblait anodin aux concepteurs du projet.

Trois exemples de projets permettront de
mieux cerner l'application d'une telle
démarche dans la réalité de l'asile. Ils
s'inspirent, consciemment ou non, des lignes
directrices formulées plus haut.

Intégration dans le monde
du travail

A Bâle, le Kurs und Begegnung Zentrum

für Flüchtlinge und Fremdsprachige a mis au
point, après plusieurs années d'expérience,
un cours d'intégration au monde du travail.
Basé sur un apprentissage technique et
théorique, le projet comporte un module
d'enseignement de l'allemand et d'autres
disciplines scolaires. Le but déclaré de ce

programme ne se limite pas seulement à

l'acquisition de techniques et de savoir
théorique propres au pays d'accueil mais vise
également un échange à propos du système
culturel dans lequel s'inscrivent ces connaissances.

Ainsi, les responsables du projet ont-
ils complété le cours par un ensemble
d'informations sociales et administratives,
de façon à faciliter l'insertion des réfugiés
dans la vie quotidienne. Bien que cela puisse
paraître élémentaire, cette façon de procéder
n'est pas toujours appliquée dans les autres
régions de Suisse. Le cours se poursuit par
un stage de formation pratique: travail du
bois, des métaux, des textiles, etc. Le but
déclaré ne consiste pas à transformer les
candidats en véritables artisans. Les quelques

semaines de travail en atelier serviront

plutôt à se familiariser avec certaines valeurs

particulièrement appréciées en Suisse:
ponctualité, respect des horaires de travail,
discipline, soucis des finitions, autant de

qualités que les futurs employeurs apprécieront.

Le cours proprement dit se termine par
un stage de six mois dans une entreprise de
la région bâloise, qui procurera aux réfugiés
une expérience indispensable pour la suite
de leur vie professionnelle.

De l'avis des concepteurs du projet, un
des atouts principaux de ce programme
réside dans le fait de susciter un échange sur
les valeurs et les modes de vie en Suisse, à

partir de situations prises dans le monde du
travail et de la vie quotidienne. Les buts et
les intentions des réfugiés peuvent être
précisés, reformulés ou modifiés à partir
d'éléments concrets, prétextes à des discussions

qui permettent de mettre en perspective
certains éléments dans le système de valeur de
la population d'accueil. D'autre part, les
autorités et les employeurs suisses peuvent,
par ce biais, établir un contact avec les

migrants, qui s'est parfois concrétisé par
l'engagement de réfugiés au sein d'entreprises

locales.

Les centres pour femmes

A Genève, Neuchâtel et Lausanne, pour
ne prendre que trois exemples, des femmes
se retrouvent régulièrement entre elles, dans
le cadre de projets mis en place par des
associations humanitaires. Les groupes se

composent de migrantes, réfugiées ou
requérantes d'asile, et de Suissesses. L'opération

a pour but de créer des espaces réservés

aux femmes uniquement, où elles se

consacrent à différentes activités pratiques
et théoriques. Nés du besoin de sortir les
femmes de l'isolement, et plus particulièrement

les femmes musulmanes, ces centres

jouent un rôle culturel important. Les femmes

de religion islamique sont souvent
confrontées en Suisse à un renforcement de la

réclusion, lié au fait que les familles de

migrants se trouvent dans un environnement

social et culturel où les anciens liens
d'appartenance, telles que la famille élargie,
ne jouent plus. Leur univers se limite alors

TSAltTSA 1.1996



DOSSI R 51

à l'espace domestique, alors que les époux
exercent un rôle social tourné vers l'extérieur.

Le rôle culturel de ces espaces revêt un
caractère capital. Ils suppléent aux lieux de
socialisation féminine présents dans la
culture d'origine, à la fois multiples et diffus
(certaines zones du marché, certaines pièces
de la maison, etc.), mais que les femmes

peuvent difficilement reproduire dans la
société d'accueil. De surcroît, le contact que
les migrantes entretiennent dans ces centres
avec les femmes suisses déclenche également

certains processus d'intégration, tout
en évitant que ces espaces se transforment
en ghettos culturels. Comme dans l'exemple
précédent, les centres-femmes occasionnent
nombre de discussions sur les problèmes de
la vie quotidienne et culturelle auxquels les
utilisatrices sont confrontées.

Ces exemples ne tirent pas leur origine
d'une démarche consciente d'anthropologie
appliquée. Ils sont nés de l'énergie et des
réflexions de personnes confrontées
quotidiennement aux difficultés d'intégration des

réfugiés. Ils proposent cependant de facto
des solutions d'inspiration anthropologique

aux problèmes des migrants, en
provoquant un échange culturel par le biais
d'activités concrètes. En ce sens, ils
rejoignent la problématique que nous avons
discutée plus haut, en proposant aux intéressés
des zones de médiation. Suisses et migrants
peuvent «traduire» certaines facettes de
leur identité culturelle et les rendre plus
familières à l'autre, par l'intermédiaire
d'activités concrètes. Les retombées
bénéfiques au niveau de l'intégration ne
proviennent pas de la volonté d'assimiler les

ressortissants d'une culture étrangère mais
plutôt du fait que les activités proposées
provoquent des contacts, des tentatives de

compréhension interculturelle, qui, à leur
tour, désamorcent les peurs, les angoisses,
les incompréhensions ou les malentendus
qui constituaient les véritables freins à

l'intégration. Le bénéfice n'en revient pas
uniquement aux réfugiés, mais également à la

population hôte et aux autorités, qui disposent

d'un organe «partenaire» permettant
une meilleure connaissance des milieux de
réfugiés.

Prévention de la santé

L'association Appartenances, à Lausanne,
applique une méthode plus proche de
l'anthropologie appliquée. Dans le projet de

prévention pour la santé, l'objectif déclaré
d'Appartenances consistait à «aider les
migrants à développer leurs propres
ressources pour résoudre les crises qu'ils
traversent» (Le Nouveau Quotidien, 25 mars
1996). Le cœur de la démarche, largement
basée sur la psychologie et l'anthropologie,
réside dans le fait de former au sein des

groupes d'étrangers - réfugiés, requérants
d'asile, travailleurs immigrés - des personnes

capables de soulager les ressortissants
de leur communauté aux prises avec des
difficultés. Le programme ne cherchait pas à

imposer une méthode unique à des groupes
provenant d'horizons très variés - Amérique

du Sud, Afrique, Bosnie, Turquie,
Portugal - mais à développer pour chaque
groupe et avec l'aide de chaque participant
étranger une méthode et une approche
particulière, adaptée à leur milieu culturel. En

plusieurs endroits de Suisse romande, des

projets précis sont déjà issus de ce

programme, à l'initiative de migrants, visant
tous à une plus grande communication
entre Suisses et communautés étrangères.

Le projet est né de la volonté d'agir par
l'intermédiaire de la structure culturelle. La
façon concrète d'atteindre cet objectif et les

étapes successives n'ont pas été imposées de
l'extérieur mais ont résulté d'une collaboration

étroite entre les responsables du projet
et les migrants eux-mêmes. A nouveau, la
condition de réussite fut une traduction
adéquate de l'objectif et des moyens de l'atteindre

dans chaque communauté culturelle.

TSA1ITSA 1.1996



52 DOSSI0R

Conclusion: question
de temps et de

crédibilité
Les projets atteignant avec succès leurs

objectifs pratiquent une démarche globale,
en considérant l'asile comme un fait social
total. Une grande importance est donnée
aux migrants, non seulement dans l'élaboration

des buts concrets mais également
dans la mise en œuvre des moyens pour
atteindre chaque étape de la réalisation. Une
des clés de la réussite consiste à ménager
des espaces servant au renforcement du
dialogue et à la traduction interculturelle des
difficultés quotidiennes. L'accent est mis sur
l'origine culturelle des problèmes rencontrés
et de la façon de les résoudre en utilisant à

la fois les ressources de la communauté de

migrants et les éléments mis à disposition
par la société d'accueil.

De nombreux responsables de projets
appliquent une démarche anthropologique
empirique, basée sur le bon sens. L'anthropologue,

en collaboration avec d'autres
représentants des sciences humaines, devrait,
plus encore qu'aujourd'hui, occuper une
position-clé dans l'application de tels

programmes. Non en tant que concepteur unique

du projet, mais en tant que chercheur
apte à aborder un milieu dans sa globalité,
capable de découvrir l'importance
d'éléments particuliers au sein d'un système, et
formé à l'écoute interculturelle. Mais deux
problèmes essentiels restent à résoudre: la

question du temps et celle de la crédibilité.
Bien que le besoin d'action se manifeste

longtemps à l'avance, les moyens d'agir sont
accordés - si toutefois ils le sont - lorsque
l'urgence se fait sentir et lorsqu'il n'est possible

que de minimiser le mal. Baré (1995: 73)
déclare: «quel commanditaire s'adressant à

un anthropologue pour obtenir une réponse
souhaitée à une question précise tolérerait
que cette réponse prenne la forme d'une
monographie, ce produit longtemps exemplaire

de la recherche anthropologique?»; et
celui-ci de conclure: «d'où le sentiment que
l'anthropologie appliquée trahit nécessairement

le projet de savoir anthropologique,

que les pratiques d'expertise localisée sont
contraires à la nature même de la connaissance

anthropologique». Pourtant, sur leplan
financier, la somme des dépenses investies

pour une étude approfondie semble peu
importante en comparaison avec les économies
réalisées à long terme: en l'absence d'un
dialogue interculturel le risque est grand de voir
les minorités de migrants concernées se

replier sur elles-mêmes, et, faute de pouvoir
jouerun rôledans la société d'accueil, de vivre
constamment à la charge de la population
hôte. Les coûts sociaux dus à l'isolement, à la

déprime, à la somatisation ou au besoin
d'exercer une activité économique sans
respecter les normes de la société d'accueil5 5 Activités illégales, trafics,

constituent certainement des sommes supé- petite délinquance etc.

rieures à celles qui seraient investies dans la
recherche anthropologique.

Autre défi que l'anthropologie se doit de
relever sans plus attendre: renforcer sa crédibilité,

tout en se débarrassant d'une image
poussiéreuse, celle d'une discipline
irrémédiablement tournée vers l'exotique et
continuellement à la recherche des rares tribus
encore «sauvages». En comparaison avec
d'autres sciences également présentes sur ce
même terrain (la sociologie ou la psychologie
par exemple) et bien que les anthropologues
se soient depuis longtemps consacrés à

d'autres objets, l'expérience du terrain de
l'asile en Suisse montre que l'anthropologie
souffre encore d'un grand déficit en crédibilité.

Cette ambiguïté a marqué les deux ans

que j'ai passés à l'Organisation suisse d'aide
aux réfugiés, où ma formation d'ethnologue
a cédé le pas à un savoir-faire technico-
administratif. La faute n'en incombe pas
uniquement à cette organisation - qui certes
n'a pas pu ou n'a pas su utiliser les connaissances

d'un ethnologue - mais aussi à

l'urgence des solutions à trouver, à l'imbroglio
juridique qui sert de cadre à l'intégration, et
au traitement à court terme des enjeux
politiques et économiques liés à l'asile. Autant de
facteurs qui interdisent une véritable
application des connaissances anthropologiques
et laissent en jachèreun terrain pourtant riche
en possibilités d'intervention.

TSAHTSA 1. 1996



DOSSI R 53

Bibliographie
Agecas (Association genevoise des cen¬

tres d'accueil pour candidats à

l'asile et réfugiés)
1988. Programme d'appui au développement

professionnel pour les requérants
d'asile. Genève: Agecas (ronéo).

Baré Jean-François (dir.)
1995. Les applications de l'anthropologie: un

essai de réflexion collective depuis la

France. Paris: Karthala.
Barou Jacques
1987. «Le travail de l'anthropologue

dans le cadres des institutions».
Quelques finalités pour la recherche

en anthropologie, p. 65-72. Mont-
rouge: Association française des

anthropologues.
Bastide Roger
1971. Anthropologie appliquée. Paris:

Payot.
Bruce Albert
1995. «Anthropologie appliquée ou an¬

thropologie «impliquée»?
Ethnographie, minorités et développement»,

in: Jean-François Baré
(dir.), Les applications de l'anthropologie:

un essai de réflexion collective
de puis la France, p. 87-118. Paris:
Karthala.

Hastrup Kirsten, Elsass Peter
1990. «Anthropological advocay. A con¬

tradiction in terms?». Current
anthropology (Chicago) 13(3): 301-
311.

Haug Werner
1985. La Sidsse: terre d'immigration, société

multiculturelle. Eléments pour une
politique de migration. Berne: Office
fédéral des statistiques.

JORION Paul
1986. «Reprendre à Zéro», in: Jean

Pouillon (dir.), L'Homme. Anthropologie:

état des lieux, p. 335-436.
Paris: Navarin/Le Livre de Poche.

Latour Bruno, Gallon Michel (dir.)
1991. La science telle qu'elle se fait: antho¬

logie de la sociologie des sciences de

langue anglaise. Paris: La Découverte.

Lenclud Gérard
1995. «Les incertitudes de la notion de

science appliquée», in: Jean-
François Baré (dir.), Les applications

de l'anthropologie: un essai de

réflexion collective depuis la France,

p. 49-63. Paris: Karthala.
Lévi-Strauss Claude
1985. Anthropologie structurale. Paris:

Pion. (Agora).
Smith Pierre
1986. «Le souci anthropologique», in:

Jean Pouillon (dir.), L'Homme.

Anthropologie: état des lieux, p. 373-388.
Paris: Navarin/Le Livre de Poche.

Testard Alain
1986. «L'objet de l'anthropologie so¬

ciale», in: Jean Pouillon (dir.),
L'Homme. Anthropologie: état des

lieux, p. 147-150. Paris: Navarin/
Le Livre de Poche.

ZETTER Roger
1991. «Labelling refugees: forming and

transforming a bureaucratic
identity». Journal of refugees studies

(Oxford) 4(1): 39-62.

Abstract
In tlie intercultural area of

asylum policy, the applied anthropologist
finds himself in a paradoxical

position: the fact of his presence
modifies the field he is observing. As
a result, the anthropologist may fall
into the trap of allowing himself to
become the instrument of official
policy or, to the contrary, may take
sides for a minority of refugees, an
option which is all the more seductive

given the cultural, social and
psychological handicaps which
confront many refugees. In order to side

step these risks, the author takes as

his starting point a key characteristic

of the asylum relation: the poor
level of communication between the
various parties to the process. He
argues for a neutral role, that of «cultural

translator» in which the
anthropologist uses the insights and
methods of the discipline to help the
parties come to an improved mutual
understanding, to perceive correctly
each other's needs, motives and
values. This approach aims to guarantee

the non-partisan stance necessary

for a scientific discipline while
nonetheless helping in concrete ways
to make asylum decisions fairer and
more accurate.

Auteur
Après une licence en lettres à

l'université de Neuchâtel, où il a

rédigé un mémoire sur l'intégration et
l'adaptation culturelle de requérants
d'asile, Bertrand Cottet a travaillé
deux ans auprès de l'Organisation
suisse d'aide aux réfugiés (OSAR). Il
dirige actuellement le secteur Réfugiés

de Caritas Suisse à Fribourg, et
prépare un doctorat en ethnologie
consacré au retour des réfugiés.

TSA11TSA 1. 1996


	Anthropologie appliquée et asile

