
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1996)

Artikel: Ethnologie et travail de coopération : un éclairage et une mise en
perspective

Autor: Zwahlen, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 DOSSIfcïR

Ethnologie et travail
de coopération

Un éclairage et une mise en perspective

Anne Zwahlen

Après six ans
d'Afrique, une
formation en
ethnologie

C'est autour de la quarantaine seulement

que je fis des études d'ethnologie à l'Université

de Neuchâtel, au retour d'un séjour de
quelques années en Afrique. Auparavant,
j'avais enseigné l'histoire et le français ainsi
qu'un peu d'allemand à des adolescents
suisses et, lors de mes séjours à l'étranger, à

de jeunes adultes algériens puis nigériens.
Je ne pensais pas, en abordant l'ethnologie,
abandonner mon métier d'enseignante, que
j'avais toujours exercé avec immensément
de plaisir et d'intérêt; je désirais simplement
approfondir, grâce à l'éclairage ethnologique,

toute une série d'interrogations et
d'intuitions nées au cours de mes années
africaines. A ce questionnement, ma formation

d'historienne ainsi que mon expérience
du débat politique tiers-mondiste ne parvenaient

pas à répondre de manière totalement

satisfaisante.

En réalité, je n'ai pas repris mon activité
d'enseignante. Les circonstances de la vie et
des rencontres m'amenèrent à travailler
toujours plus dans le domaine de la coopération

et du développement et à m'interroger
sur le rôle que peut y jouer l'ethnologie.

J'évoquerai donc ici ma vie professionnelle

actuelle et quelques aspects de mon
expérience d'enseignement en Afrique, des

aspects qui furent certainement décisifs dans

ma décision de me tourner vers l'ethnologie
et de m'adresser à elle comme à une véritable

interlocutrice.

Un éclairage
ethnologique

rétrospectif sur les
années africaines

L'Algérie

J'ai eu la chance de travailler et de vivre
en Algérie dans la première moitié des
années 70. L'euphorie, pleine d'illusions, des

TSAllTSA 1. 1996



DOSSI R 35

premières années d'indépendance se faisait
encore sentir même si on percevait déjà de
nombreux signes de désenchantement. La
ville d'Alger était alors l'un des hauts lieux
du discours de la décolonisation avec la
présence en ses murs des bureaux de
mouvements de libération des pays non encore
indépendants d'Afrique australe et avec la
tenue à cette époque d'un Congrès des Pays
Non-Alignés. Sur le plan national, la pensée
politique dominante s'alimentait de l'histoire

récente (la guerre de libération nationale,

présentée comme l'effort unanime de
toute une nation) ainsi que d'une foi en un
progrès basé sur une industrialisation
rapide, propre à soutenir des efforts sociaux
massifs. Les médias diffusaient des messages

quelque peu incantatoires sur la
solidarité internationale entre pays du Sud et

sur le développement national. Toutefois,
malgré les débats vifs et passionnants qui
marquaient alors la vie de la capitale, il y
avait comme un trop-plein d'une histoire
immédiate insuffisamment critique, comme
une saturation de discours stéréotypés. Cela
rendait difficile la compréhension de la
société algérienne et des multiples tensions
et contradictions qui l'imprégnaient
profondément. Ainsi, par exemple, dans le débat
général sur la décolonisation, on avait
l'impression que certaines théories, assez
banalisées, gommaient volontairement les
différences culturelles et sociales des pays
concernés, comme si cela avait pu bloquer ou
menacer l'émergence de nouvelles jeunes
nations1. Et sur le plan interne, la censure
était vive contre les voix critiques dénonçant
le monopole d'un parti unique, mettant en
évidence les clivages sociaux (tensions entre

régions ou entre clans, tensions
hommes/femmes, arabes/berbères, religieux/
laïcs, villes/campagnes, etc...).

C'est par la littérature algérienne
d'abord, puis grâce à des relations d'amitié
et de confiance que le jeune professeur d'histoire

que j'étais alors put pénétrer plus en
profondeur la société qui l'accueillait. La

problématique masculin/féminin, le rapport
au terroir, à l'histoire, à la culture et à

l'imaginaire me devinrent infiniment plus
compréhensibles. Et c'est en prenant comme

textes d'étude des poèmes berbères recueillis

par Marguerite et Taos Amrouche que
j'apprivoisai, sans l'avoir prévu, les terribles
bandes (et quelquefois gangs) de jeunes
hommes qui peuplaient les classes turbulentes

et surchargées du lycée où j'enseignais,
situé dans les quartiers les plus défavorisés
et les plus explosifs de la ville.

Par rapport à l'expérience algérienne,
l'ethnologie m'apprit, quelques années plus
tard, l'importance de structures culturelles
et sociales, profondes et anciennes. Des
structures qui certes se transforment et se

réinterprètent toujours au gré des époques
et des circonstances, mais des structures qui
perdurent, même altérées, et qui marquent,
qu'on le veuille ou non, tout changement.
Au 14e siècle, Ibn Khaldoun, l'un des ancêtres

fondateurs de la sociologie et de l'ethnologie,

a fait des relations de pouvoir au
Maghreb une lecture qui offre toujours des clés

intéressantes pour la compréhension du
présent. Les études de Germaine Tillion et de
Pierre Bourdieu sur le rapport masculin-féminin

montrent à quel point l'histoire,
l'espace urbain et rural, les relations en
général sont fondamentalement sexués. Et ce

n'est pas un hasard si, actuellement, dans

une Algérie marquée par des changements
violents et mal maîtrisés, les femmes se

retrouvent tragiquement au premier plan de
la scène politique.

Le Niger

Au Niger, au début des années 80, mon
expérience fut très sensiblement différente,
presque inverse. Dans ce pays, les différences

culturelles, ethniques et sociales sont
immédiatement perceptibles malgré la
présence forte dans les médias d'un discours
nationaliste. Mais on s'affirme d'abord
Zarma, Haoussa, Touareg...

A l'époque où je vivais dans ce pays,
j'étais frappée par le discours de certains
notables, intellectuels, hommes de pouvoir
qui utilisaient fréquemment des expressions
comme «notre culture africaine» ou «nos
traditions», en parlant de leur parenté, de leur

groupe, de leur village d'origine et en les

1 Ainsi pour un leader
comme Amilcar Cabrai, la
colonisation avait cela de
bon qu'elle permettait aux
pays africains d'unifier
leurs cultures et leurs
langues - de véritables
mosaïques - qui étaient, selon
lui, comme des freins à la
solidarité nationale et
internationale.

TSA11TSA 1. 1996



36 DOSSieR

présentant comme des ensembles consensuels

et équilibrés. Parallèlement, le passé
était fortement idéalisé comme celui d'une
Afrique de l'entraide, de la palabre et d'un
temps cyclique assurant «l'éternel retour»
des choses et des hommes. S'agissait-il là de
réflexes «d'aînés» jaloux de préserver leur
pouvoir et leurs prérogatives, d'une mise en
scène complaisante vis-à-vis de l'extérieur,
d'un moyen commode pour des fonctionnaires

d'administrer le village? Ce sont là
des hypothèses que j'eus l'occasion d'approfondir

plus tard. Mais sur le moment, je

pouvais constater, comme n'importe quel
observateur, que le village africain, aussi
calme, paisible et immuable puisse-t-il
paraître, était un lieu hétérogène traversé

par des tensions et des clivages multiples.
Et le professeur d'histoire beaucoup plus

expérimenté que j'étais devenu tirait grand
profit des écrits d'excellents historiens nigériens

qui, tout en relevant les permanences
des communautés sahéliennes, les
montraient aussi marquées depuis des siècles par
des guerres et de violents mouvements
migratoires, soumises bien avant la période
coloniale à de forts processus de transformation

religieuse, sociale et politique.
Mes élèves, de jeunes adultes, étaient

avides d'approfondir une vision dynamique
et complexe de leur propre passé. Et comme
je leur enseignais également la littérature
africaine, j'étais curieuse de voir à quel point
ils étaient presque viscéralement allergiques
à la notion de négritude élaborée par
Senghor: une vision culturelle très essen-
tialiste assimilant le «nègre» à l'émotion, la
danse et la poésie. Mais, à l'opposé, ils se

montraient complètement fascinés par la
«négritude de combat», réclamée avec force

par un Césaire. Une identité toujours
interrogée, à la fois lucide et exaltée, rationnelle
et poétique, conquise dans le sang et les

pleurs, dans le rire et l'ivresse. Les préférences

de mes élèves allaient très clairement
aux textes mettant en évidence les déchirures

et les tensions sociales, les dissidences et
les déséquilibres (réflexes, révoltes de
«cadets»?).

Ce qui manquait au Niger, ce n'était pas
tant l'affirmation de l'importance de la
culture en tant que telle qu'une vision criti¬

que de celle-ci, distante d'une seule mise en
scène folklorique et figée. Ce qui faisait
également cruellement défaut, c'était un débat
sur le politique, sur les relations de pouvoir:
entre régions, entre groupes sociaux et
ethniques, entre nomades et sédentaires en
particulier.

De retour du Niger, lorsque j'abordai les

études d'ethnologie, je fus très sensible aux
approches dynamiques des cultures africaines,

initiées en grande partie par Georges
Balandier. La lecture du livre de Jean-Loup
Amselle Logiques métisses me confirma dans
l'intuition que les identités culturelles et
sociales sont soumises à des processus de

renégociations (voire de bricolages) permanents.

Contrairement à ce que laisse entendre

une perspective trop culturaliste, les
sociétés sont beaucoup plus souples et flexibles,

plus ouvertes aux changements et aux
transformations qu'on ne voudrait le croire.
Mais comme le souligne Marie-Dominique
Perrot, il ne faudrait pas, en soulignant le
côté labile des cultures, verser dans un excès

d'historicisme qui, à son tour, ne permet
plus de comprendre, au niveau des individus,

les phénomènes forts d'appartenance
et d'identité culturelle. Et c'est cette dialectique

entre permanence et changement qui
est véritablement passionnante.

Une responsabilité
au sein du

programme «Pour
un développement
équilibré hommes-

femmes»2 à la
Direction pour le

Développement et la
Coopération

Une partie de mon mandat actuel est de

promouvoir dans l'institution et au sein de
ses différents programmes une meilleure
prise en compte des femmes et surtout des
relations sociales hommes-femmes telles

2 Titre officiel de la politique

transversale signée
par la direction de la DDC
en 1993.

TSA1TTSA 1. 1996



DOSSI0R 37

qu'elles se traduisent, diversement, dans les
sociétés. Et ceci, pour favoriser plus de justice

sociale.

Le thème Femmes et
développement, un bref état

des lieux

Dès les années 70, l'appel pour une
meilleure intégration des femmes au
développement se fait entendre de manière
persistante. Du côté des agences, on accorde

peu à peu beaucoup plus d'attention au rôle
économique des femmes, à la place importante

qu'elles occupent dans la production,
formelle ou informelle. On cesse de ne voir
en elles que les bénéficiaires passives de

programmes de nutrition ou de santé maternelle

et infantile. Cette prise de conscience

s'opère au moment où l'on constate que la
seule modernisation technique et économique

ne profite qu'à certains segments de
la société et n'a pas les larges retombées
sociales escomptées. Dans la décade 70-80,
le thème de la satisfaction des besoins
fondamentaux et de la lutte contre la pauvreté
s'installe avec force dans le discours du
développement et, dans ce contexte, les
femmes sont considérées comme des
actrices importantes. On leur destine de
nombreux «petits projets» pour soutenir
leurs activités productives. Depuis quelques
années, avec les politiques de restructuration

économique et d'ajustement structurel,

on prend toujours plus conscience
de l'apport essentiel qu'elles peuvent fournir

à leur famille et à leur communauté.
Elles ont un rôle décisif à jouer d'une part
pour «amortir» l'impact social négatif des
nouvelles politiques de rigueur et d'austérité

et d'autre part pour en assurer la réussite.

Les programmes tiennent beaucoup
plus compte qu'auparavant de la répartition

sexuelle des tâches et des responsabilités

et s'efforcent de s'adresser aux acteurs
et aux actrices les plus adéquats.

Cette plus grande intégration des femmes

au développement a suscité de
nombreuses critiques ou du moins des réserves,
spécialement de la part de femmes du Sud.
Elles relèvent que les responsabilités et les

charges de travail des femmes pauvres n'ont
fait qu'augmenter mais que leur statut n'en
a pas été amélioré pour autant. Le souci
d'efficacité économique a peut-être prévalu sur
celui de la justice sociale même si l'on a pu
penser, sans mauvaise foi forcément, que
l'un entraînerait l'autre. Selon ces voix
critiques, il est urgent et essentiel que la prise
en compte des relations sociales de genre,
que l'on essaie toujours plus de promouvoir
au sein des agences, ne mette pas seulement
en évidence la répartition sexuelle du travail
(pour rendre les actions plus efficaces) mais
également les problèmes de hiérarchie et de

pouvoir.
Nombreux et toujours plus foisonnants

sont, dans mon domaine de travail, les

ouvrages, les documents et les statistiques
qui montrent à quel point les inégalités
hommes-femmes sont fortes, partout dans le

monde, et combien elles ont tendance à

s'élargir dans le contexte économique
défavorable qui est le nôtre aujourd'hui. Les
femmes formeraient actuellement plus de
70% de la population la plus pauvre.

Ce sont là des constats et des chiffres qui
devraient en principe largement suffire à

fonder et légitimer mon thème de travail, à

en montrer la pertinence et à accélérer la
recherche de solutions.

Dans les politiques des agences de
coopération, on souligne à fort juste titre qu'il
faut analyser les causes et les structures qui
sont à la base de ces injustices. On relève

l'importance de la répartition sociale et
sexuelle du travail qui laisse aux femmes la

plus grande partie du travail reproductif et
domestique, encore très largement sous-
évalué sur le plan économique (voire
invisible) et mal reconnu sur le plan social. Dans

l'optique de la réduction de la pauvreté, on
s'efforce de favoriser, chez les femmes, un
meilleur accès aux ressources les plus
déterminantes comme la terre, la formation, le
crédit... Et l'on cherche par des solutions de

type technique à alléger leur travail domestique

afin de les rendre plus aptes à répondre

aux mesures d'incitation économique.
Mais il est très rare que l'on aille jusqu'au
cœur du problème qui est celui des fondements

mêmes des sociétés et de la constitution

des relations de pouvoir.

TSA11TSA 1. 1996



38 DOSSieR

L'anthropologie des
sexes, un apport

fondamental mais
encore trop ignoré

dans le domaine du
développement

Cette partie de la discipline joue pour
moi un rôle essentiel et indispensable. Elle

me permet, en ce qui concerne les relations
hommes-femmes, de dépasser la simple
description des phénomènes et, au-delà des

causes manifestes et visibles si bien mises en
évidence dans l'abondante littérature à

laquelle j'ai fait allusion, de mieux saisir les

causes profondes inscrites dans l'origine des
sociétés et marquant de manière diverse leur
organisation matérielle et symbolique.

Beaucoup d'auteurs, dans le domaine
ethnologique, ont montré que cette variable
hommes-femmes/masculin-féminin est
véritablement constitutive du social.

Claude Lévi-Strauss avait vu dans la

répartition sexuelle du travail, la prohibition
de l'inceste et l'exigence d'une forme reconnue

de l'union entre les sexes les trois piliers
fondateurs de la famille et du social.
Françoise Héritier y ajoute un quatrième
élément, pour elle tout aussi fondamental:
la «valeur différentielle des sexes», c'est-à-
dire l'inégalité entre les sexes, le rapport
hiérarchique entre le masculin (sur-valorisé)
et le féminin (sous-valorisé et subordonné).
Et ce qui fonde cette inégalité, c'est le
contrôle social de la fécondité des femmes ainsi

que la division sexuelle du travail. Pour
Françoise Héritier (1996: 20), la différence
masculin/féminin est le butoir ultime de
toute pensée, sur lequel se fonde l'opposition

conceptuelle essentielle entre le même
et le différent et où vient se greffer tout le
travail symbolique de l'esprit humain.

Pierre Bourdieu (1990: 6) considère le

rapport masculin/féminin «comme un principe

universel de vision et division, comme
un système de catégories de perception, de

pensée et d'action». Et c'est cela qui nous fait
considérer le monde, ses divisions sociale¬

ment construites et en premier lieu la relation

inégale entre le masculin et le féminin
comme naturels et immuables. Le fait que
cette relation féminin/masculin puisse se

fonder dans le biologique et la nature rend
dans ce cas particulièrement difficile de
«dévoiler» le monde et de le montrer comme
aléatoire, arbitraire, construit.

Dans un texte magnifique et lumineux,
Hommes et femmes ou la moitié dangereuse,
publié en 1974 déjà, Georges Balandier rappelle

que la première différence dont on prend
conscience est celle marquée par le sexe.
C'est à partir de là que se forment et se

conçoivent les rapports sociaux et que s'ancrent
les rapports d'inégalité (Balandier 1985: 31-
84).

C'est ce regard éloigné de l'ethnologie, à

la fois sur le plan spatial et temporel, qui
permet d'éclairer les sociétés de l'intérieur,
du plus profond d'elles-mêmes. C'est cela

qui me passionne véritablement et donne
sens à mon travail.

La conviction profonde que ce thème
masculin-féminin est l'un des facteurs les

plus explicatifs du social me procure la force
et l'enthousiasme nécessaires pour en parler

sereinement avec des collègues sceptiques

ou carrément hostiles, du Nord et du
Sud, qui ne voient pas pourquoi ce thème
devrait faire partie intégrante d'une
réflexion sur le développement.

Dans les cours de formation sur le thème
Développement hommes-femmes dont j'assure
une part de la responsabilité, il m'importe
de montrer, pour les sociétés étudiées,
l'ancrage essentiel du thème dans l'imaginaire
et le symbolique ainsi que dans les couches
très profondes de l'organisation sociale,
économique et politique.

Ce faisant, on met en évidence encore
mieux que par des études statistiques les

déséquilibres et les inégalités; mais on prend
également conscience de la difficulté de
soutenir des changements qui soient à la fois
rapides et permanents. Car on touche
véritablement au socle du social et des relations
de pouvoir. On ne peut donc qu'être
modeste, prudent et attentif à ce qui passe sur
le terrain.

TSAÎ1TSA 1. 1996



DOSSI6R 39

Anthropologie des
sexes et

développement: un
rapport

indispensable mais
parfois difficile

En touchant au cœur du social, on se
retrouve au centre d'un paradoxe, voire d'une
profonde contradiction entre l'ethnologie/
anthropologie et le développement. La logique

d'une agence de coopération est
d'élaborer des programmes et des projets, de les

planifier et de prévoir quels seront les résultats

attendus dans les deux à trois prochaines

années. Mondher Kilani (1994:19) parle
de deux ordres de discours qui s'excluent
largement: «Dans sa relation à l'autre,
l'anthropologue apprend à se déprendre de
soi, c'est-à-dire de ses modèles d'action et de
pensées habituels. Exiger une telle distanciation

de la part du développeur, c'est aller
à l'encontre même du principe du développement

qui est orienté vers l'action et la
prise de décision rapide dans un cadre
préétabli».

Le dialogue ou la confrontation entre
ethnologie/anthropologie et développement

peut être dur, parfois accusateur. Il
n'en est pas moins utile et nécessaire. Je ne
puis accepter, personnellement et dit de
manière fort caricaturale, qu'il y ait d'un
côté ceux qui pensent et de l'autre côté ceux
qui agissent. Ainsi que le dit Jean-Pierre
Olivier de Sardan (1995:107) dans un ouvrage

récent, la distinction entre connaissance
et action est de type institutionnel. Elle n'est

pas absolue: «(...) les règles du jeu qui régissent

les chercheurs et celles qui régissent les

opérateurs de développement ne sont
évidemment pas les mêmes. En revanche rien
n'empêche qu'un même individu puisse
occuper alternativement, ou même simultanément,

une position dans chaque système,
même si ce n'est jamais sans difficulté».

Et c'est bien un peu dans cette situation-
là que je me sens. Je n'en nie ni les
paradoxes, ni les contradictions, ni les difficultés.
Au contraire, cela accompagne mon travail,

l'éclairé et l'interroge constamment. L'ethnologie

me force à la prudence et à la modestie

quant aux résultats attendus. Par contre, les

situations sociales dramatiques auxquelles
je suis confrontée me poussent à prendre
des décisions, à soutenir rapidement l'action
des femmes et des hommes dans leur lutte
pour la survie de leur communauté. Mais
cela sans fausse naïveté et sans trop
d'impatience. Et il importe de rester attentif aux
dérives et à l'imprévisible. Voilà le dialogue,
parfois chez la même personne, entre ethnologie

et développement.

La prise en compte
des relations sociales
hommes-femmes et

le problème de
l'ingérence culturelle

C'est là une question importante qui se

pose dans le cadre de mon travail. Elle est
liée à une réflexion sur l'ethnocentrisme.

Il est vrai d'ailleurs que mettre les
relations hommes-femmes à l'agenda des

agences de coopération pose un certain
nombre de problèmes. De quel droit, nous
intervenants du Nord, allons-nous «exporter»

des idées d'égalité ou de meilleure
complémentarité entre les sexes, des idées que
nous ne sommes même pas capables de
mettre en pratique dans nos propres sociétés?

De quel droit nous ingérer dans ce qui
est au cœur des sociétés et dans ce qui fonde

pour une grande part leur identité?
La difficulté est réelle. Pour ma part, je

ne prétends pas promouvoir d'autres
formes de relations entre les sexes, plus égali-
taires, plus justes (et d'ailleurs lesquelles!?).
Mais il me paraît important de prendre en

compte cette relation masculin/féminin
pour mieux connaître les pays et les terrains
sur lesquels on est amené à travailler. Cela

peut éviter dans la conception des programmes
des erreurs grossières, par exemple de

destiner aux seuls hommes, comme ce fut
fréquemment le cas en agriculture, des
activités qui étaient normalement placées sous
la responsabilité des femmes.

TSA11TSA 1.1996



40 DOSSI0R

Cette compréhension plus fine et plus
intime des terrains permet également de
mieux percevoir les changements souvent
rapides qui les traversent, en particulier en
ce qui concerne cette relation entre les sexes
(une vision purement ethnologique pourrait
parfois sous-estimer la rapidité et peut-être
aussi la profondeur des changements). De
plus en plus, en Afrique et ailleurs dans le
monde, des femmes se retrouvent seules à

la tête d'une famille. Les mouvements
migratoires des hommes, qui étaient dans
certaines régions comme le Sahel de courte
ou moyenne durée, tendent à se prolonger
et parfois à être définitifs. Les femmes sont
confrontées à des responsabilités vitales
mais sans avoir toujours les moyens d'y
répondre. Leur statut rend précaire l'usage
qu'elles peuvent avoir des terres, leur interdit

parfois d'être membres d'une coopérative

et les empêche d'être considérées
comme de vraies partenaires et
interlocutrices. Il est essentiel que les choses changent.

Il en va de la survie des sociétés.
Les femmes dans les villages expriment

fortement, avec leurs propres mots, leurs
difficultés et aspirent à de réelles modifications

de vie et de statut. Dans les villes ou
dans des milieux scolarisés, des associations
de femmes demandent, dans un langage qui
nous est plus familier, de réviser les codes
du statut personnel dans un sens plus éga-
litaire, de ne pas oublier le rôle productif des
femmes lors de l'élaboration de nouveaux
codes ruraux ou de législations touchant au
monde du travail.

Et le mieux que nous puissions faire,
c'est d'être à l'écoute de ces changements,
de les accompagner et de les soutenir, mais
sans les imposer. Dans un domaine qui
touche à la fois à l'organisation de la vie
matérielle et quotidienne et au fondement
du politique et du culturel, nul changement
réel et acceptable ne pourra se faire qui ne
soit négocié sous des formes très variées et
inédites, et peu à peu intériorisé par de
larges parts de la société. Diverses formes
de fondamentalismes et de réactions
crispées au changement sont là pour nous le

rappeler.

L'aspect
essentiellement
dynamique des

relations hommes-
femmes: quel rôle

par rapport au
changement?

Georges Balandier, dans l'article cité plus
haut, met magnifiquement en évidence
l'ambivalence et l'ambiguïté profonde de la
relation masculin/féminin qui lie tout en
opposant. C'est une union tensionnelle,
menacée de rupture à tout instant. «Par elle,
dit Balandier (1985: 36), l'homme et ses

œuvres ne peuvent exister que de manière
problématique». Et j'ajouterais imprévisible.
Primordialement, à l'origine du social, ce
sont les femmes que les groupes humains
ont échangées, non les hommes. Éléments
les plus mobiles de la société, indispensables
à la reproduction sociale, les femmes furent
placées en des états de subordination plus
ou moins marquée, mais qui toujours
recelaient des germes et des menaces
d'insubordination. Ainsi, ce sont les femmes que
l'imaginaire a mis du côté du désordre et du
chaos, mais aussi du changement et de
l'histoire. Balandier relève qu'en Afrique les
théories sociales des sociétés les plus anciennes

associaient les femmes aux temps futurs
et aux lois nouvelles.

Il est intéressant, à la lumière de ces textes

ethnologiques, de sonder un peu
l'engouement actuel des grandes agences de

coopération nationales ou internationales

pour les femmes et pour leur contribution
à la vie sociale. Ainsi, par exemple, une
institution comme la Banque Mondiale va
réorienter une part non négligeable de ses

ressources vers des programmes assurant un
meilleur accès des jeunes filles et des femmes

à l'éducation et à la formation, ainsi
qu'à d'autres ressources. Sont affirmés à la
fois, et très officiellement, un souci de justice

et d'égalité mais aussi la préoccupation
d'un développement plus efficace et plus
«durable». Dans une brochure récente, à

TSAFITSA 1.1996



DOSSieR 41

l'instar de bien des institutions, la Banque
Mondiale (1995: 15) déclare: «L'égalité des

sexes n'est pas simplement une question de

justice sociale mais aussi une bonne chose

pour l'économie. Cette disparité [entre
hommes et femmes] est un facteur d'inefficacité,

freine la croissance et réduit le bien-
être potentiel de la société. Les études montrent

qu'il est rentable d'investir en faveur
des femmes, mais il faut maintenant le prouver

à ceux qui décident de l'affectation des

ressources publiques.»
Qu'en sera-t-il pour les femmes du Sud?

Leur sera-t-il possible de profiter de ces
nouvelles opportunités pour aller de l'avant,
pour se mettre du côté de l'histoire et des
lois à venir, pour marquer de nouvelles
orientations? Ou seront-elles prisonnières
d'une vision utilitariste du développement
et instrumentalisées sur l'autel de
l'efficacité? Et comment, plus généralement, les

sociétés vont-elles à la fois modifier et
conserver leur identité?

Le changement n'est ni programmable ni
prévisible car le social est trop complexe. Il
s'ouvre ici, comme dans d'autres domaines,
un champ d'observation et d'analyse
passionnant. Et l'anthropologie des relations
entre les sexes pourrait et devrait y jouer un
rôle déterminant.

En guise de
conclusion

Mon vœu ne va pas vers une anthropologie

appliquée, au service du développement,

dont la seule mission serait de mieux
baliser, par une meilleure connaissance du
terrain, l'élaboration et la mise en application

de programmes et de projets plus
adaptés. Mais il va vers une anthropologie
plus globale, analysant aussi bien les gens
du terrain que ceux qui y interviennent.
Cette ethnologie/anthropologie devrait être
attentive aux stratégies mises en œuvre par
le terrain pour renégocier et réorienter à sa

façon les projets qui lui sont destinés; elle
devrait être capable également de dévoiler
les intentions explicites ou implicites des

intervenants extérieurs et les présupposés
des discours et des politiques de coopération

sur lesquels se fonde leur action.
Le dialogue entre ethnologie/anthropologie

et développement n'est pas vierge de
sentiments de peur, de rejet, de
condescendance, d'envie... Et pourtant il pourrait,
dans un esprit à la fois lucide et dénué de
naïveté, déboucher sur une double mise en

perspective critique, sur des échanges fertiles

et utiles pour les deux domaines.

TSA11TSA 1 1996



42 DOSSieR

Bibliographie
Amselle Jean-Loup
1990. Logiques métisses: anthropologie de

l'identité en Afrique et ailleurs. Paris:

Payot.
Balandier Georges
1957. Afrique ambiguë. Paris: Pion.
1985. Anthropo-logiques. Paris: Librairie

générale française.
Banque Mondiale
1995. Vers l'égalité des sexes: le rôle des po¬

litiques nationales. Aperçu général.
Washington D.C.

Bisilliat Jeanne (sous la direction de)
1992. Relatiottë de genre et développement:

Femmes et sociétés. Paris: ORSTOM.
Boserup Esther
1983. La femme face au développement éco¬

nomique. Paris: Presses universitaires

de France.
Bourdieu Pierre
1972. Esquisse d'une théorie de la pratique,

précédée de trois études d'ethnologie
kabyle. Genève: Droz.

1990. «La domination masculine». Actes
de la recherche en sciences sociales

(Paris) 84(2): 2-31

Héritier Françoise
1996. Masculin/Féminin: la pensée de la dif¬

férence. Paris: Odile Jacob.
Hurtig Marie-Claude, Kail Michèle,

Rouch Hélène (éds)
1991. Sexe et genre: de la hiérarchie entre les

sexes. Paris: CNRS.
Kabeer Naila
1994. Reversed realities. Londres, New

York: Verso.
Kilani Mondher
1994. «Anthropologie du développe¬

ment ou développement de
l'anthropologie? Quelques réflexions
critiques», in: Gilbert Rist (dir.), La

culture, otage du développement?,
p. 15-29. Paris: l'Harmattan/EADI.

Laqueur Thomas
1992. La fabrique du sexe: essai sur le corps

et le genre en Occident. Paris:
Gallimard.

Lévi-Strauss Claude
1952. Les structures élémentaires de la pa¬

renté. Paris: Presses universitaires
de France.

Mathieu Nicole-Claude
1991. L'anatomic politique: catégorisation et

idéologies du sexe. Paris: Côté femmes.

Meillassoux Claude
1982. Femmes, greniers et capitaux. Paris:

Maspero.
Moser Caroline
1990. «Gender planning in the Third

World: meeting practical and
strategic gender needs». World development

(New York) 17(11):1799-1825.

Olivier De Sardan Jean-Pierre
1995. Anthropologie et développement: essai

en socio-anthropologie du changement
social. Paris: Karthala.

Perrot Marie-Dominique
1994. «A propos du culturalisme: du su¬

per-flou au superflu?», in: Gilbert
RIST (dir.), La culture, otage du

développement?, p. 31-48. Paris:
l'Harmattan /EADI.

Scott Joan
1988, «Genre: une catégorie utile d'ana¬

lyse historique». Les cahiers du
GRLF (Tierce) 37-38:125-149.

Tillion Germaine
1966. Le harem et les cousins. Paris: Seuil.

Abstract
In the first part of this article, the

author reviews her many years of
field experience in Africa and the
questions which this experience
provoked, questions which led her to
undergo training in ethnology. Part
two surveys the state of the field in
women and development, focusing on
the use of the anthropology of gender

in development studies and on
the troubled relation between the
two fields.

Auteur
Anne Zwahlen, née en 1948.

Reçoit en 1972 le titre de licenciée en
Lettres de l'Université de Lausanne
(français, histoire, allemand). Enseigne

pendant une quinzaine d'années
dont six en Afrique. En 1989, obtient
un Certificat d'études supérieures en
ethnologie à l'Université de Neuchâ-
tel. Travaille comme consultante
dans le domaine de la coopération au
développement ainsi que dans le
domaine de la Santé Publique. Est

depuis 1994 l'une des responsables
de la politique Développement équilibré

hommes-femmes à la Direction
pour le Développement et la Coopération,

Département Fédéral des
Affaires Etrangères.
Adresse: Chênaie 29a, CH - 2034
Peseux

TSA1TTSA 1. 1996


	Ethnologie et travail de coopération : un éclairage et une mise en perspective

