Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1996)

Artikel: Qui fait quoi? : Trois antinomies de la pratique ethnologique
Autor: Droz, Yvan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007147

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Qui fait quoi? Trois
antinomies de la
pratique
ethnologique

Yvan Droz

Dans la jungle des mandats et des
consultations, I’ethnologie se vend mal car
son image est quelque peu désuete, voire
folklorique. Pour tenter de redorer le blason
de la discipline, certains ethnologues se pré-
tendent anthropologues. Cette tendance a
ouvert une faille dans le bastion académique
de I'ethnologie, laissant ainsi des spécialistes
d’autres disciplines des sciences humaines
émarger au domaine de I"anthropologie.
Ainsi, des politologues, des économistes,
des ps chologues, des géographes, des so-
ciologues, «font» aussi de I'anthropologie en
sus de leur pratique particuliere qu'ils colo-
rent des nuances de la «compréhension eth-
nologique».

Pour aggraver encore la situation de la
branche, la dictature de 'urgence s’ajoute a
I'image «archaique» qui colle a I'ethnologie.
En effet, cette discipline est victime d’un
manque d’applications pratiques immé-
diates: aux eux de I'économisme dominant,
le «terrain» et I'’anal se des données recueil-
lies nécessitent trop de temps. En outre, les
résultats de 'enquéte aboutissent souvent a

des conclusions politiquement inaccepta-
bles. Dans le meilleur des cas, les consé-
quences pratiques du travail de I'ethnologue
ne sont perceptibles qu’a mo en ou long
terme. Une carence de crédits s’ensuit puis-
que l'ethnologie parait ne concerner que la
recherche fondamentale ou exotique. Cette
insuffisance de fonds met en péril 'avenir
de la discipline en tant que telle. L’ethno-
logie risque de se métamorphoser en com-
plément secondaire destiné a «humaniser»
d’autres professions ou branches acadé-
miques.

Dans cet essai, I'expérience personnelle
est a la source de nos propos, ce qui limite
leur portée. Nous avons choisi de ne pas
nous appu er sur les nombreux journaux
d’ethnologues et autres récits de terrain, qui
— a un titre ou a un autre — présentent des
expériences proches de celles qui nous ont
inspiré. Le point de vue présenté souffre
donc des limitations de notre trajectoire de
vie et nous ne prétendons nullement avoir
effectué une anal se achevée de la pratique
ethnologique, encore moins pouvoir géné-

DOSSICR 23

TSANTSA 1.1996



24 DOSSI¢R

raliser. Les expériences qui ont suscité ces
réflexions proviennent de recherches que
nous avons effectuées en Equateur, en Cote
d’Ivoire, au Burundi et au Kenya pour
I"UNICEF ou le FNSRS. Dans ce court essali,
il s’agit de présenter quelques considé-
rations «impressionnistes» destinées a lan-
cer un débat sur I'évolution — a nos yeux
alarmante — de I’ethnologie.

Dilution de
I’ethnologie dans
une vague
anthropologi(qu)e

Au préalable, quelques définitions nous
semblent indispensables. L’anthropologie
représente pour nous le couronnement des
sciences de 'homme. L’ethnologie n’en est
qu'une des composantes, peut-étre, impor-
tante par son approche qui contraste avec les
prétentions scientifiques des autres sciences
humaines'. Cette discipline reste incomplete,
a l'instar de ses consceurs — linguistique, his-
toire, psychologie, sociologie, géographie,
démographie, archéologie — qui n’éclairent
chacune qu'une des facettes de I'Homme.
Aucune d’elles ne peut prétendre a I’anthro-
pologie, car celle-ci se construira par leur
syntheése qui reste une perspective encore
fort éloignée. Aujourdhui, I'anthropologie
prétend couvrir un domaine vaste et flou,
systémique et englobant, qui interdit toute
définition précise. Le label anthropologique
peut s’appliquer a I'ensemble des sciences
de 'Homme et tout spécialiste des sciences
humaines a le loisir de prétendre intégrer la
méthode anthropologique dans ses enqué-
tes sociologiques, géographiques, démogra-
phiques ou autres. Ce label confere une aura
d’humanisme compréhensif qui nuance
I'image trop technique ou trop «froide» des
techniques d’enquéte quantitative. Les chif-
fres — garants de la qualité scientifique — sont
adoucis par le «regard» anthropologique qui
n’est trop souvent qu’'empathie aveuglante
ou/et projection des présupposés du cher-
cheur. En effet, la coloration anthropolo-

TSAIITSA 1.1996

gique est fréquemment le fait de chercheurs
dont la connaissance des méthodes ethnolo-
giques est limitée et qui n’ont surtout jamais
fait I'expérience du terrain ethnologique en
tant que tel.

Que reste-t-il a 1'ethnologie au titre de
discipline indépendante? Les territoires
d’Outre-mer ne sont plus la chasse gardée
des ethnologues et la méthode ethnologique
est cannibalisée. Pour permettre le maintien
de cette branche des sciences humaines, il
s’agirait de réaffirmer un territoire métho-
dologique propre. Les tactiques classiques
de distinction nous semblent pouvoir répon-
dre au besoin présent. Réfutons la dissolu-
tion de I’ethnologie dans l’anthropologie
pour constituer et objectiver clairement le
propre de I'ethnologie: le regard porté au
loin. En effet c’est bien le regard de I'ethno-
logue — fruit de la formation théorique, mais
surtout de I'objectivation de 1’expérience
fondatrice du terrain — qui est sa spécificité.
Ainsi, ni I'observation participante, ni les en-
tretiens semi-directifs ne sont les caractéris-
tiques principales de I’ethnologue. Elles
constituent bien les moyens classiques qu'il
emploie lors de ses enquétes mais ces pro-
cédures ne suffisent pas a définir la méthode
ethnologique. Ce qui la caractérise est bien
cette qualité évanescente et subjective qui se
trouve dans le point de vue que le chercheur
adopte sur les choses et les gens.

La formation de I'ethnologue comporte
une certaine ambiguité au vu de ses aspects
essentiellement théoriques. Apres la forma-
tion académique, le premier long terrain
tient plus du rite de passage ou du
«dégrossissage» que de la recherche fonda-
mentale ou appliquée. Ceci ne signifie pas
que le premier terrain ne soit qu'un exercice
vain, sans autre but que la formation du
chercheur. Bien au contraire, le regard neuf
et les expériences cruelles, désécurisantes ou
tout simplement incompréhensibles, per-
mettent souvent de collecter des données
inattendues, de soulever des questions iné-
dites et de susciter involontairement des
situations riches d’enseignements. Ce pre-
mier terrain offre souvent les expériences
qui rendront compréhensibles les futures
enquétes, bien que le chercheur ne soit pas

'Ce n’est pas le lieu de dé-
velopper plus loin le statut
de I'anthropologie, ni le
propre de I'ethnologie que
nous situons dans son re-
gard éloigné.



toujours conscient de leur importance dans
I'immédiateté du vécu. Elles ne prendront
tout leur sens que bien des années plus tard,
lorsque, dans une autre région du monde,
I'’ethnologue vivra de nouvelles situations
qui lui feront comprendre ce qui s’était
passé alors. C’est par cette formation «sur le
tas» que le propre de I’ethnologie — ce
regard éloigné qui joint I'empathie a la dis-
tanciation objectivante — s’ingere peu a peu.
Résultat de longues années de formation et
d’expériences précautionneuses, quel sens
peut étre donné a cette approche, lorsqu’elle
est détournée par certains chercheurs des
autres sciences humaines? Rares sont ceux
qui l"utilisent avec toutes les précautions
méthodologiques requises. Trop souvent,
seuls les symptomes extérieurs du point de
vue ethnologique sont présents; ce défaut de
prudence conduit a déconsidérer le propre
de I'ethnologue. Observable depuis plu-
sieurs années, cette tendance n’est sans
doute qu’un effet de mode censée pallier la
sécheresse des procédures d’enquéte quan-
titative. Néanmoins, elle risque fort de jeter
le discrédit sur I’ethnologie en tant que dis-
cipline. En raison des carences métho-
dologiques des spécialistes qui se targuent
de pratiquer I'anthropologie sans en avoir ni
la formation, ni I'expérience, le point de
vue de l'’ethnologue — incorporation et
objectivation de sa trajectoire de vie — est
galvaudé. Le propre de I’ethnologue se fond
dans une vague anthropologie et colore
les autres disciplines.

La concurrence féroce qui prévaut au
sein du monde des sciences humaines sus-
cite les prétentions ethnologiques des cher-
cheurs d’autres disciplines. Ils cherchent a
se distinguer de leurs collegues en jouant
un «atout» ethnologique dans les enquétes
pour convoiter les mandats «anthropo-
logiques». Les ethnologues ne sont pas les
mieux armés dans la lutte pour I'obtention
de ces missions rapidement qualifiées
d’anthropologiques. En effet, les autres
spécialistes des sciences humaines peuvent
prétendre, en sus d’un prétendu regard
anthropologique, a une scientificité qui fait
défaut aux ethnologues. Géographes ou
sociologues, par exemple, nuancent leurs

enquétes quantitatives avec I'humanisme et
le réalisme méticuleux de I'ethnologie. Les
chiffres, les indices, les tableaux et les don-
nées dures, palpables ou solides n’en cons-
tituent pas moins le fondement de leurs ar-
gumentations teintées du regard de
I’ cautochtone». Pour de nombreux ethnolo-
gues, jouer sur ces deux tableaux est inter-
dit. En effet, ils maitrisent mal I'analyse des
données quantitatives et n’ont le plus sou-
vent aucune formation en statistique.
Comme des unijambistes, ils partent dans
I'dpre lutte pour les mandats «anthropo-
logiques» que se livrent les représentants
des sciences humaines dans le milieu des
organisations internationales, non-gouver-
nementales ou de I'aide au développement.

Antinomies de
I’ethnologie
contemporaine

Nous pouvons réunir sous trois themes
les quelques interrogations qui ont surgi tant
au cours de nos recherches que lors de réu-
nions académiques et professionnelles. Ces
themes nous paraissent constituer des
antinomies, non au sens kantien du terme
mais dans son acception plus générale:
«Tout conflit, apparent ou réel, entre les con-
ditions d’'une méme fin, ou entre les consé-
quences de deux raisonnements qui parais-
sent démonstratifs I'un et I'autre» (Lalande
1985: 65). Nous parlerons successivement de
la dictature de I'urgence qui contredit le
temps long, indispensable a 1’enquéte
ethnologique; des résultats pratiques de
I'enquéte ethnologique destinés a améliorer
les conditions de vie et de l'incitation a la
prise en charge des communautés locales
par elles-mémes, ces deux éléments s’oppo-
sent a I'agenda particulier des autorités ad-
ministratives ou de développeurs et limitent
leur pouvoir; et, pour finir, de I'antinomie
qui se référe aux enjeux des pratiques au
sein des communautés locales qui sont le
pendant des enjeux académiques ou profes-
sionnels propres au monde des chercheurs.

DOSSIeR 25

TSAIITSA 1.1996



26 DOSSICR

Temps ethnologique
et urgence politique?

Le temps long ne participe pas seu-
lement de I'enquéte, mais aussi de la forma-
tion «continue» de l’ethnologue qui se
bonifie au cours de terrains «initiatiques»
successifs. Il y a dans cette maturation lente
de la méthode ethnologique — qui rappelle
celle des bons vins — comme un bouquet
d’archaisme, car le temps est aujourd hui
aux formations rapides, éphémeres et poly-
valentes. Faisons abstraction de la formation
de l'ethnologue et considérons sa pratique
professionnelle. Méme si nous avons affaire
a un ethnologue expérimenté, 'enquéte clas-
sique nécessite, pour le moins, de nombreux
mois. Cela nous semble étre le minimum
pour prendre contact avec les autorités ad-
ministratives, avec les gens qui offriront leur
temps et leur hospitalité, et avec I'organisa-
tion qui accueille ou mandate la recherche.
On oublie trop souvent que chaque nouvelle
enquéte correspond a un nouvel emploi. Il
s’agit donc non seulement d’apprivoiser une
nouvelle région, une nouvelle reproduction
sociale, mais également une nouvelle admi-
nistration et un nouvel employeur.

L’approche ethnologique s’ajoute aux
obstacles culturels, géographiques et orga-
nisationnels car, selon nous, elle exige de
prendre son temps. «Prendre son temps» en
travaillant n’est pas si facile... lorsque le
chercheur voit les jours défiler, sans avoir
collecté de données «dures» sous forme
d’entretiens ou de participations a des réu-
nions ou a des rituels importants. L'insertion
dans une communauté qui, elle, a tout son
temps, peut s’avérer longue et laborieuse.
Néanmoins, le détachement face aux exigen-
ces immédiates de la recherche (collecte de
données, rapports) est le préalable indispen-
sable a son bon déroulement. Il faut en
meéme temps attendre que le temps fasse son
ceuvre, et mettre a profit le temps de I'en-
quéte, toujours trop restreint, pour amasser
un maximum de données «utiles» profes-
sionnellement. L’ethnologue se voit con-
traint, en raison des particularités de 1'ap-
proche qualitative, d’attendre 1'établisse-

TSAIITSA 1.1996

ment de relations de confiance mutuelle
pour garantir la qualité des entretiens. Or,
la construction de relations chaleureuses ne
peut se faire que difficilement lorsque 1'im-
pératif d"une collecte de données distille son
stress. Ces conditions ne sont pas sans rap-
peler la double contrainte mise en évidence
par la psychologie systémique, situation
pénible a vivre et, surtout, a assumer profes-
sionnellement.

Ce n’est qu’apres I'établissement d'une
relation de confiance que l’ethnologue
pourra aborder les themes de sa recherche
avec les membres des communautés lo-
cales. Le travail d’approche révélera alors
ses qualités et le temps «perdu», a ne «rien»
faire, sera récompensé par 1’atmosphere
amicale, mélée d’une certaine franchise,
qui prévaudra dans les entretiens. Ces rela-
tions sociales permettront au chercheur
d’approfondir les themes de son enquéte et
de construire une compréhension de la
reproduction sociale des communautés
locales, avec l'aide de ses interlocuteurs...
parfois exaspérés par ses précautions et sa
naiveté. Au travers de ces quelques remar-
ques, nous espérons avoir fait ressortir
I'épaisseur temporelle indispensable au
terrain ethnologique. Que faire lorsque les
mandats proposés aux ethnologues tendent
a se compter en semaines (parfois deux ou
trois) et non plus en mois, encore moins en
années?

Dans le méme temps ot se forgent les
relations sociales dont dépendront les résul-
tats de la recherche, les employeurs de
I’ethnologue attendent des résultats provi-
soires et commencent a douter de I'oppor-
tunité de l'approche ethnologique. Ils
entrapercoivent le chercheur qui «perd» son
temps a saluer, a causer et a échanger des
banalités avec une foule d’inconnus, sans
avoir collecté la moindre donnée. Les em-
ployeurs demandent des résultats rapides
qui leur apporteraient, par exemple, un ar-
gument «ethnologique» lors d"une pro-
chaine séance de négociations, qui avec un
gouvernement réticent, qui avec des
bailleurs de fonds suspicieux, qui avec une
opinion publique désenchantée. L'urgence
domine les pratiques du développement,

2 L’urgence ici ne se réfere
pas a la sauvegarde des
peuples menacés, mais a
l'usage «terroriste» de I'ac-
tion immédiate propre
aux développeurs (Rist et
Sabelli (éds) 1986).



mais l'enquéte de terrain en ethnologie
s’éternise. Deux temps s’opposent lorsqu’un
ethnologue est présent dans les projets de
développement. Un temps que nous pour-
rions qualifier de politique, qui fonctionne
selon les échéances du budget, des bailleurs
de fonds, des rendez-vous électoraux, et un
temps «épais», qui suit les saisons ou les
événements de la vie et que nous nomme-
rons «ethnologique». La collision des
contraintes de chacun d’eux constitue ce que
nous avons nommé l'antinomie du temps.

Communautés
locales, Etat national
et aide au
développement

Nous distinguerons trois plans dont
I’articulation est problématique pour
I’ethnologue: I'Etat national, les organi-
sations internationales ou non gouverne-
mentales et les communautés locales. Nous
verrons que les enjeux au sein de chacun des
champs que ces plans constituent ne s’accor-
dent que tres rarement.

Les distributeurs de services — les repré-
sentants politiques, les administrateurs, par-
fois les représentants d'ONG — sont soumis
aux «vapeurs» des opinions publiques inté-
rieures ou internationales, ainsi qu'aux
réunions internationales ot les bailleurs de
fonds définissent les conditions écono-
miques et politiques qui dicteront la future
distribution de I'aide au développement.
Les administrations locales ou nationales ne
sont pas seules a dépendre du contexte po-
litique international, les employeurs de
I’ethnologue suivent parfois avec des crain-
tes et des espoirs semblables les décisions
politiques ou les humeurs des opinions pu-
bliques. En effet, les réunions, telles celle de
Rio de Janeiro sur le développement dura-
ble, imposent de nouvelles conditions aux
pratiques des développeurs. De plus, les di-
verses «années» — de la femme, de la famille,
ou autres — justifient des transferts de cré-
dits selon les implications que chacun donne

a ces themes. Nous nous limitons a mention-
ner les effets de la médiatisation de certai-
nes causes sur l'opinion publique, source
intarissable de dons pour de nombreuses
organisations caritatives ou d’aide au déve-
loppement. La volatilité des «urgences» du
développement, telles qu’elles sont congues
par l'opinion publique et les bailleurs de
fonds, est un facteur qui augmente la con-
fusion de I'aide au développement que ces
organisations apportent sur le terrain. En ef-
fet, pour attirer des dons ou/et répondre
aux «programmes mondiaux», les ONG ou
les organisations internationales se doivent
de sacrifier aux modes de l'instant. On passe
ainsi du développement des coopératives a
celui des groupes de femmes, pour finir par
planter des arbres avant de créer des réser-
ves écologiques. Les communautés locales
sont censées suivre les «<impératifs» du mo-
ment et harmoniser leurs désirs avec les pré-
occupations des experts du développement.

En dépit de la bonne volonté affichée par
certains fonctionnaires, les administrations
locales et les politiciens que nous avons
cotoyés ne semblaient que peu concernés
par le développement de leur région. En ef-
fet, les représentants de I’administration et
du gouvernement congoivent le plus sou-
vent leur présence a la périphérie comme
temporaire et attendent une mutation qui les
rapprocherait de la capitale. Pour eux, le dé-
veloppement local n’est important que dans
la mesure ot il leur permet de consolider
une mainmise sur I'électorat régional ou sur
les réseaux de pouvoir locaux (Leonard
1991). Aussi longtemps, par exemple,
qu’une communauté cherche a installer une
adduction d’eau, les fonctionnaires du Mi-
nistere de I'eau peuvent espérer tirer quel-
ques profits de I'octroi des autorisations né-
cessaires. En vue d’obtenir des suffrages, les
politiciens peuvent manipuler les attentes et
promettre d’agir pour favoriser la réalisation
du projet. Une fois I'adduction construite,
seule sa réparation pourra permettre «d’ar-
rondir les fins de mois» de ces mémes fonc-
tionnaires ou de donner un «levier» a I'élu
pour conserver son siege. Au Kenya, I'image
des politiciens condense ces travers: ils ont
la réputation de ne s’intéresser au dévelop-

DOSSICR 27

TSANTSA 1.1996



28 DOSSICR

pement de leur région qu’en période électo-
rale. Dans l'intervalle, ils siegent a la capitale
et ne sont qu’épisodiquement apergus dans
leur circonscription, lors d"une visite ot ils
s’affichent, accompagnés de personnalités
politiques ou d’experts internationaux. Les
desseins de I'administrateur local ne rejoi-
gnent que rarement le développement de la
région dont il a la charge. Cela peut se pro-
duire si le projet de développement coincide
avec les attentes carriéristes du fonction-
naire. Alors, il peut étre mené a bien sans
trop de contretemps.

Les attentes des communautés. locales
avec lesquelles nous avons travaillé contre-
disaient les objectifs politiques de I'adminis-
tration. Les possibilités d’action des commu-
nautés locales s’arrétaient, en général, aux
limites régionales, a I'administration locale
et aux antennes des différents ministeres.
Les membres des communautés tentaient de
détourner, souvent avec la complicité de
I’ethnologue, les recommandations de I'en-
quéte pour accélérer la construction d'une
adduction d’eau, d'une route, d"un dispen-
saire, pour diminuer les frais d’écolage ou
afin d’améliorer le paiement des récoltes. En
dépit d'un intérét prononcé et affiché pour
le développement local, les administrateurs
locaux ou les politiciens provinciaux avaient
tendance a freiner la réalisation des projets
qu'ils étaient censés promouvoir. Un obser-
vateur cynique pourrait conclure que la réa-
lisation d'un projet diminue I'étendue des
moyens de pression que les fonctionnaires
et les politiciens, censés le promouvoir, ont
sur leurs administrés.

Une flagrante contradiction se loge dans
ces attentes et dans ces raisons divergentes
qui ne coincident que tres rarement. Le dé-
veloppement, résultat d’une enquéte
ethnologique ou en tant que processus glo-
bal, releve d’un malentendu constant. Les
communautés locales ont comme stratégies
d’attirer un maximum de projets dans leur
région, indépendamment de leurs besoins,
car «il en restera toujours quelque chose»
(un emploi temporaire comme boy, la vente
de produits maraichers, la plantation d’ar-
bres, le statut de paysan modele, ...). Les
ONGs visent a promouvoir des projets

TSATITSA 1.1996

«présentables», qui rejoignent les préoccu-
pations actuelles d’une opinion publique
versatile. En vertu de leur position de repré-
sentants d'un gouvernement «souverain»,
les administrateurs locaux tentent de
maximiser leurs bénéfices matériels et sym-
boliques, car ils sont les interlocuteurs iné-
vitables entre d'une part les développeurs
ou I'ethnologue et d’autre part les commu-
nautés locales. Quant aux politiciens, ils
cherchent a utiliser les projets ou la présence
d’experts étrangers pour conserver ou mois-
sonner de nouvelles voix lors des prochai-
nes élections’.

Cette dépendance, ou cette soumission,
aux réseaux de pouvoir préexistants est un
frein notable aux projets de développement.
Elle est au fondement des stratégies de pou-
voir des administrateurs ou des politiques*
et constitue un aspect caractéristique des
administrations nationales et régionales que
Jean-Frangois Bayart a qualifié de «politique
du ventre». En effet, administrer ne signifie
pas promouvoir le bien public mais plutot
maximiser les bénéfices personnels des fonc-
tionnaires et de leurs réseaux de dépen-
dants. Ainsi, on entre dans le service public
afin de s’enrichir et non par un quelconque
idéal de bien public. Les pratiques sociales
de l'administration sont intrinsequement
liées a I'usage manducatoire ou a 'usage du
poste occupé pour le profit personnel.
L’exemple de tel receveur des Postes
ivoiriennes, proche d’une famille qui nous
accueillait, nous vient a I'esprit. Lors d’une
soirée calme et intime, il nous affirmait
attendre encore quelques années et pour-
suivre le cursus du fonctionnaire irrépro-
chable, afin d’étre a un poste ot il gérerait
une somme d’argent importante. Son pro-
jet était de quitter subrepticement le pays
avec la caisse de 1'Office des postes de la ré-
gion. Il destinait ce «détournement» au
financement de ses futures études dans une
haute école étrangere, spécialisée en admi-
nistration publique et au repos de son dur
labeur de fonctionnaire integre. Ces quel-
ques années auraient été suffisantes pour
que son délit soit prescrit. Il pourrait alors
retourner en Cote d’Ivoire, bardé de ses
nouveaux diplomes prestigieux, pour y

*Voir le cas du détourne-
ment politique de I'idéo-
logie du Harambee au Ke-
nya (Ng'ethe 1986; Barkan
et Holmquist 1986).

*Voir les analyses des
politologues africanistes
francais (Bayart 1989,
Bourmaud 1988, Médard
1987, Leonard 1991).



briguer un poste important dans quelque
ministere... a I'exception de celui des Postes
et Télécommunication ajoutait-il avec un
sourire narquois. Il fondait son projet sur
les nombreux exemples de trajectoires de vie
similaires qu'il avait connues au cours des
années passées en tant que fonctionnaire
integre.

Nous estimons que le développement
local passe inévitablement par une prise en
charge des communautés locales, par elles-
mémes et pour elles-mémes; ¢’est-a-dire par
une augmentation de leur autonomie et de
leur indépendance®. En effet, la dépendance
envers 'administration locale ou les caci-
ques politiques est une des caractéristiques
des projets de développement. Les autori-
sations multiples exigées et 1'enchevétre-
ment de services concernés par le plus sim-
ple des projets multiplient les difficultés de
réalisation et augmentent 1'éventail des
moyens de pression des administrateurs lo-
caux (chaque autorisation demandée ou re-
quéte de soutien implique un contre-don
sous forme de recommandations ou de con-
tributions diverses). De plus les moyens
d’actions souterrains dont disposent les
«puissants» expliquent les retards ou les
échecs de trop nombreux projets, dont seu-
les les ruines subsistent apres le départ de
I'expatrié. La représentation se termine lors-
que les sources de financement extérieures
se tarissent.

Enjeux
communautaires et
enjeux académiques

Approfondissons le plan des commu-
nautés locales pour montrer que les enjeux
de ce champ sont difficilement compatibles
avec ceux du champ académique dans le-
quel évolue souvent I'ethnologue. Pour ce
faire, nous quittons les contradictions pro-
pres a l'articulation des trois plans qui
conditionnent la réalisation des projets de
développement pour nous tourner vers la
pratique de I'ethnologue.

Lorsque nous parlons de communautés
locales, nous ne signifions pas un ensemble
indifférencié d’individus égaux et convi-
viaux. Les communautés locales sont par-
courues par des luttes intestines, intenses et
impitoyables. Chaque famille tente de
maintenir et développer sa position dans le
jeu politique interne a la communauté. La
maximisation du capital symbolique est un
but constant des pratiques sociales a I'inté-
rieur des réseaux sociaux, car il est vital de
pouvoir mobiliser au moment choisi les
moyens humains et matériels nécessaires
pour surmonter un coup du sort®. En cas de
difficultés soudaines, le voisin est la per-
sonne qui apportera le soutien le plus im-
médiat, c’est ce que les Kikuyus affirment
lorsqu’ils disent que le voisin est celui qui
viendra éteindre I'incendie, pas le membre
de la famille étendue. Mais ce voisin ne sera
présent dans 'urgence du moment que si
I’on s’inscrit au sein des réseaux d’échanges
qui traversent la communauté locale. Pour-
tant, ce méme voisin peut aussi étre l'auteur
des pratiques souterraines et occultes qui
détruisent de maniére lancinante le bien-
étre ou le prestige de la famille. Au coeur
des communautés locales, les luttes de pou-
voir se déroulent sous la surface lisse des
pratiques sociales d’échanges et d’entraide
réciproque.

L’ethnologue est toujours un enjeu au
sein de luttes de pouvoir dont il ne prendra
conscience que bien plus tard, alors que les
positions de chacun se seront déja cris-
tallisées en des inimitiés ou des conflits
sous-jacents. De longs mois d’observation
participante sont nécessaires pour que
I’ethnologue, d’une part, commence a entre-
voir cet aspect des relations sociales, et pour
que d’autre part de nombreux événements
inexpliqués prennent, soudain, un sens évi-
dent. Ce sont trop souvent ces échecs
curieux, ces absences bizarres ou ces com-
munications tronquées qui déterminent le
résultat d'un projet de développement ou
d’une enquéte ethnologique. Ces querelles
obscures éclairent les mobiles de certaines
pratiques enchassées dans les relations
interpersonnelles des membres de la com-
munauté et donnent un sens immédiat aux

DOSSICR 29

®Bien s(r, ceci ne concerne
que les projets locaux. La
concertation et la mise en
commun des expériences,
des fonds et des besoins
sont indispensables a la
réalisation de projets de
développement qui regar-
dent 'ensemble d’une ré-
gion ou d'un Etat (projets
industriels, route natio-
nale, ...). Dans ces cas, les
communautés locales ne
constituent pas des ac-
teurs pertinents.

®Voir notre texte (Droz et
Sottas 1997, a paraitre).

TSANTSA 1.1996



30 DOSSICR

aléas de I’'enquéte ethnologique ou d'un
projet de développement.

Lors de I'enquéte, ces conflits prennent
une dimension qui révele la portée qu’ils ont
pour les membres des communautés loca-
les. En effet, au moyen de I'observation par-
ticipante, I'ethnologue se trouve enchassé
dans les pratiques quotidiennes qui se dé-
roulent au sein de la communauté. Il est a
la fois I'enjeu de conflits internes (qui va le
loger? qui sera son mentor? etc.) et un des
participants incontournables (jeu sur les
inimitiés, défense de ses interlocuteurs pri-
vilégiés, etc.). Les charges affectives que
comportent ces événements quotidiens in-
diquent, pour reprendre les termes de
Pierre Bourdieu, la domination du rapport
pratique a la pratique sur le rapport théori-
que a la pratique. Lorsque I'urgence de I'ac-
tion se fait sentir, 'acteur «rationnel» est
soumis aux impératifs immédiats de la pra-
tique objective, mais non pas de la pratique
objectivée que construit I'ethnologue apres
coup. 11 s’agit alors de réagir immédiatement
a des événements qui paraitront bénins
quelques mois plus tard, lorsque 1’ethno-
logue se retirera du terrain. Or, sur le mo-
ment, ces événements conditionnent la
poursuite de 'enquéte: querelles de fa-
milles, suspicions de sorcellerie, médisance
et interprétations abusives. En dépit de tou-
tes les implications personnelles et de tous
les risques que I’ethnologue peut prendre
pour défendre ou promouvoir la commu-
nauté dont il est I’hote, il reste, en fin de
compte, davantage concerné par les pers-
pectives professionnelles qui s'ouvrent a la
suite de son terrain. Sur le long terme, ces
conflits internes ne concernent donc que
peu I'ethnologue, alors que, dans la méme
perspective temporelle, ils sont au coeur des
enjeux communautaires.

Le terrain, en tant que tel, n’est que ra-
rement la finalité du travail ethnologique’.
I constitue plutoét le passage obligé pour
atteindre a I’excellence professionnelle.
C’est bien le point que nous soulignions au
début de notre essai: il s’agit du rite de
passage indispensable a I'acquisition du
regard porté au loin, gage de la reconnais-
sance académique. La finalité du terrain se

TSAIITSA 1.1996

trouve donc principalement dans la for-
mation professionnelle de I’ethnologue et
dans le gain symbolique qu’il opére aux
yeux de ses pairs et du public au sens large.
Le terrain seul n’est pas reconnu en tant que
tel, car chacun peut bien passer quelques
mois de «vacances» avec des amis dans un
«ailleurs» romantique. Par contre la produc-
tion académique (articles, exposés, interven-
tions diverses) a partir d’une expérience de
terrain est valorisée et constitue la phase
finale du rite de passage: la renaissance
sociale dans un nouveau statut. Le terrain
lui-méme correspond a la période de
marge, quarantaine hors de 1'Occident et
hors de I'univers académique; alors que la
formation universitaire représente la mort
symbolique par la mise en parenthese so-
ciale que le statut d’étudiant implique. Ce
processus total réalise la naissance ou la re-
naissance académique de I'ethnologue. Vus
sous cet angle, les membres de la commu-
nauté locale sont loin des réalités sociales du
monde professionnel de 1'ethnologue des
qu’il rejoint «son» monde, au retour du
terrain®.

Quel role joue ce découplement des en-
jeux internes a la communauté et de ceux
internes au monde académique? L’ethno-
logue se préoccupe, lors du terrain, des évé-
nements qui affectent la communauté, il
intervient parfois en faveur de ses proches
ou de ses hotes. Les membres de la commu-
nauté se soucient de I’ethnologue et du
résultat local de son travail; ils tentent de
mettre a profit sa présence, et plus tard son
absence, dans le jeu qui les oppose a I'ad-
ministration locale ou aux organisations non
gouvernementales. L’ethnologue, une fois
de retour du terrain, ne peut plus qu’agir de
facon lointaine, par courrier ou messages, et
ses préoccupations principales se métamor-
phosent en réalisations professionnelles
issues des résultats de son terrain. Il ne vit
dés lors plus le rapport pratique a la prati-
que qui parait maintenant évanescent et
superflu mais qui dominait pourtant les
relations sociales sur le terrain. Loin des ré-
sultats pratiques, telle une adduction d’eau
ou la construction d’une route, il considére
le capital symbolique qu’il peut accumuler

8Nous nesous-estimons, ni
ne renions ’engagement
personnel de I'ethnologue
aupres des membres des
communautéslocales, nila
persistance de cette impli-
cation personnelle en dépit
de la distance physique.
Nous voulons seulement
souligner le caractere do-
minant du monde pro-
fessionnel des le retour
en Occident par rapport
auxrelations quotidiennes
avec I"Ailleurs.

C’est précisément dans la
quotidienneté queselogent
les raisons de cette domi-
nance.

7Nous pensons ici aux
exemples particuliers de
Robert Jaulin ou de Hugo
Huber, qui semblent pra-
tiquer le terrain comme
une fin en soi et ne sacri-
fier aux contraintes aca-
démiques que dans la me-
sure ou elles sont «utiles»
ala poursuite du terrain et
au mieux-étre des commu-
nautés locales.



grace a son expérience en provenance de
«I"Ailleurs». Il joue alors une partie non sans
parallele, en image inversée, avec celle que
jouaient les membres de la communauté lo-
cale. L’ethnologue se retrouve inséré au sein
d’enjeux académiques, ou plus générale-
ment professionnels, et ses pairs correspon-
dent peu ou prou aux voisins qui résidaient
dans la communauté locale. C’est mainte-
nant le rapport pratique a la pratique pro-
fessionnelle, et non plus a la pratique du
terrain, qui dictera les actions de I'ethnolo-
gue au sein du champ qui est désormais le
sien. Les enjeux dont la communauté locale
était, et reste, le théatre deviennent lointains
et n’occupent plus qu'une place marginale
dans les préoccupations immédiates de
I'ethnologue. Le monde académique devient
alors le lieu de I'entraide et le lieu de I'en-
vie. Nous sommes donc bien en présence de
deux plans distincts dont les enjeux n’ont
que trés peu d’éléments en commun. Com-
ment deés lors considérer la prétention de
I’ethnologue a participer a la vie quoti-
dienne de la communauté locale, puisque
cette participation se limite au moment de
I'observation participante, si bien délimitée
dans le temps?

Quelles applications
pour l’ethnologie?

Jusqu'a présent, nous n’avons fait que
décrire succinctement ce qui nous paraissait
étre les contradictions de la pratique ethno-
logique. 1l s’agit maintenant de réunir ces
antinomies pour en évaluer les consé-
quences et ouvrir ainsi quelques perspecti-
ves a la pratique ethnologique. Nous nous
posons, ici, la question de la possibilité
d’une ethnologie appliquée. Hormis le
«progres» scientifique induit par la recher-
che fondamentale, les résultats effectifs de
la recherche ethnologique constituent bien
la seule légitimation éthique de la pratique
ethnologique, tant aux yeux de I'ethnologue
qu’a ceux des membres des communautés
locales. Si nous constatons que les anti-
nomies que nous avons esquissées condam-

nent les résultats pratiques de la recherche
ethnologique, nous devrons nous résoudre
a ne voir en l'ethnologue qu'un «vampire
informationnel» qui participe, sur le plan du
savoir, a 'exploitation aveugle des ressour-
ces naturelles et humaines. Il extrairait les
connaissances et 1'expérience sociale de so-
ciétés qui persistent a se reproduire selon
des normes peut-étre différentes de celles
qui prévalent au royaume de la «pensée
unique»’.

Les seules conditions qui permettraient
la réalisation des recommandations d'une
enquéte ethnologique sont celles o1 I'Etat
serait «en vacances». Dans I’hypothése im-
probable ol cette vacance n’aurait donné
naissance ni a une déstructuration sociale
qui laisserait libre cours au surgissement de
potentats absolus, ni au régne destructeur
de la concurrence effrénée, les deux pre-
mieres antinomies afférentes a la présence
de I'Etat perdraient de leur prégnance et
pourraient ne plus constituer des obstacles
considérables au développement local.
Soulignons que cette hypothése n’a rien de
purement théorique en Afrique sub-
saharienne. En effet, on y voit se développer
de larges zones ou I'Etat central a presque
completement disparu. Mais méme en I'ab-
sence de politiciens, de fonctionnaires et de
bailleurs de fonds, la troisiéme antinomie
nous semble conserver tout son pouvoir
perturbateur car elle releve de la constitu-
tion de I'ethnologie en tant que discipline
des sciences humaines participant des en-
jeux propres a tout champ académique.

Ainsi, a moins de voir I'ethnologue dis-
paraitre au sein de la communauté locale et
abandonner le monde académique pour
devenir le héros des «siens»'’, les exigences
professionnelles, lors du retour, sont diffi-
ciles a conjuguer avec les enjeux internes a
la communauté locale. Au nom de la rigu-
eur «scientifique», 1'ethnologue se doit de
prendre une position distante et délaisser
les luttes intestines du terrain pour ne plus
penser qu’a 'analyse et a la publication des
résultats censés conduire a une réalisation
pratique sur le terrain. Indépendamment
des conditions socio-politiques, le conflit
entre les enjeux des deux poles de cette der-

DOSSICR 31

?Voir Ignacio Ramonet
(1995).

9Voir note 7.

TSAINTSA 1.1996



32 DOSSIeR

niere contradiction — communauté locale et
monde académique — conserve toute son
importance.

Néanmoins, cette derniere antinomie ne
nous parait pas constituer un obstacle insur-
montable a la réalisation des recommanda-
tions de I'enquéte ethnologique et avoir un
impact heureux sur le développement local.
Pour autant que I'ethnologue ne soumette
pas aveuglément la pratique du terrain aux
attentes académiques, I'accomplissement
des deux exigences (pragmatique et acadé-
mique) reste imaginable. Il ne s’agit pas de
sacrifier la rigueur de la méthode ethno-
logique mais bien d’accorder la primauté
aux réalisations pratiques, destinées aux
communautés locales, sur les attentes pro-
fessionnelles en Occident. Ceci s’effec-
tuera lors du terrain et immédiatement
apres, car les exigences du monde profes-
sionnel ou académique deviendront omni-
présentes lors de la troisieme phase du rite
de passage''. Pour respecter la primauté
donnée aux enjeux locaux, la collecte de
données doit s’arréter lorsqu’elle met
potentiellement en danger, symboliquement
ou effectivement, les membres de la com-
munauté (implications politiques, religieu-
ses, ethniques, etc.). L’ethnologue se doit
d’abandonner la quéte scientifique pour
apporter son soutien a la communauté
locale lors d"un conflit avec les autorités ad-
ministratives. De méme, il se doit d’inves-
tir beaucoup du temps précieux et limité
consacré au terrain dans la création et le
maintien de relations chaleureuses avec les
big men locaux, dans I'espoir que ceux-ci
n’«oublieront» pas la communauté ou il a
travaillé. Dans la pratique ordinaire, I'amé-
lioration des conditions de vie des commu-
nautés locales prend les formes anodines de
menues réalisations pratiques, d'un gain de
prestige temporaire face aux adminis-
trateurs ou aux politiciens, ou encore d'une
extension du réseau de relations politiques
et administratives des membres de la com-
munauté.

L’enquéte de terrain peut permettre une
notable amélioration du sort des commu-
nautés locales pour autant que les condi-
tions nécessaires soient remplies. Celles-ci

TSAIITSA 1.1996

consistent en I'heureuse coincidence entre
les agendas politiques de I'Etat central, des
administrateurs locaux, des bailleurs de
fonds et des communautés locales, ainsi
qu’en une enquéte ethnologique réussie.
Dans cette perspective'?, nous considérons
le travail ethnologique comme éthiquement
possible. Il reste imaginable de voir les re-
commandations de I'enquéte ethnologique
étre appliquées et de promouvoir le déve-
loppement des communautés locales. I
reste imaginable...

12 Aussi improbable soit-
elle.

"Voir plus haut.



Bibliographie

BARKAN Joel, HoLmQuisT Frank

1986. Politics and the peasantry in Kenya:
the lessons of Harambee. Nairobi:
Institute for Development Studies.
Working paper n° 440.

BAYART Jean-Francois

1989. L’Etat en Afrique: la politique du
ventre. Paris: Fayart.

BOURMAUD Daniel

1988. Histoire politique du Kenya: état et
pouvoir local. Paris: CREDU/
Karthala.

DRroz Yvan, SOTTAS Beat

1997. «Partir ou rester? Partir et rester;
migrations des Kikuyus au
Kenya». L'Homme (Paris). a parai-
tre.

LALANDE André

1985. Vocabulaire technique et critique de la
philosophie. Paris: Presses universi-
taires de France.

LEONARD David K.

1991. African successes: four public manag-
ers of Kenyan rural development.
Berkeley; Los Angeles; Oxford:
University of California press.

MEDARD Jean-Frangois

1987. «Charles Njonjo: portrait d'un big
man au Kenya», in: Emmanuel
TERRAY, L’Etat contemporain en
Afrique, p. 49-87. Paris: L’Har-
mattan.

NG’ETHE Njuguna

1983. «Politics, ideology and the under-
privileged: the origins and nature
of the Harambee phenomenon in
Kenya». Journal of Eastern African
research and development (Nairobi)
13: 150-170.

RAMONET Ignacio

1995. «La pensée unique». Le monde di-
plomatique (Paris) Janvier, p. 1.

Rist Gilbert, SABELLI Fabrizio (éds)

1986. 11 était une fois le développement. Lau-
sanne: Editions d’En Bas.

Abstract

The distinctive feature of the
anthropological approach is increa-
singly eluding anthropologists
themselves. At present, basically all
human sciences pretend to use an
anthropological perspective in addi-
tion to their own specific methodo-
logical orientation and know-how.
Thus, the anthropological method is
reduced to «upgrading» or «deepen-
ing» geographical, economic, demo-
graphic and epidemiological re-
search — it has to color the work of
other disciplines by adding «qual-
ity» to their results.

Three antinomies in the practice
of anthropology are highlighted in
this paper. First, long-term partici-
pant observation is not suitable to
the dictate of urgency prevailing
among developers and politicians.
Second, apart from the fact that self-
reliant or self-determined develop-
ment diminishes the power of local
administrators, most conclusions of
anthropological research clash with
the political agenda of governmental
agencies, big men and some donors
as well. Third, the internal stakes for
local communities are entangled
with academic and professional
stakes for the anthropologists in-
volved.

Conditions which would allow
for an appropriate implementation
of the recommendations stemming
from anthropological research are
briefly outlined in a tentative conclu-
sion. This attempt also gives some
hints regarding the feasibility of ap-
plied anthropology.

DOSSICR 33

Auteur

Yvan Droz: Ethnologue, collabo-
rateur scientifique a I'Institut de so-
ciologie de I'Université de Berne, tra-
vaille depuis 1993 dans un projet de
recherche du Fonds National Suisse
pour la Recherche Scientifique sur
les migrations kikuyus au Kenya
central intitulé «Familial Networks,
Security of Subsistence and Social
Differentiation in the North-western
footzones of Mount Kenya (NSD)».
A effectué diverses recherches en
Equateur, Cote d’Ivoire, Burundi et
Kenya sur I'anthropologie de la ma-
ladie et la reproduction sociale. Ter-
mine une these de doctorat a I'Insti-
tut d’ethnologie de 1'Université de
Neuchatel sur «Migrations kikuyus:
des pratiques sociales a 1'imagi-
naire».

Adresse: Yvan Droz, République
3, CH - 2300 La Chaux-de-Fonds,
039/241976, Fax 031/6314817, e-mail
yvandroz@vtx.ch

TSAITITSA 1.1996



	Qui fait quoi? : Trois antinomies de la pratique ethnologique

