
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 1 (1996)

Artikel: L'héritage de Herder : nationalisme, migrations et pratique théorique de
l'anthropologie

Autor: Wimmer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 DOSS ICK

L'héritage de Herder

Nationalisme, migrations et pratique théorique
de l'anthropologie1

Andreas Wimmer

Quelle pratique pour l'anthropologie?
Tout dépend, bien sûr, de la notion de
pratique à partir de laquelle on recherche une
réponse. Si nous nous référons à la différence

entre théorie et pratique que le sens

commun produit, cette distinction correspond

à la dichotomie entre pensée et action,
travail de réflexion et travail de réalisation,
science académique et science appliquée. La

problématique se réduit donc à la question
de savoir ce que l'anthropologie peut apporter

aux technologies sociales et ce qu'elle
perd de son capital d'innocence quand elle
se met au service de l'Etat ou de ses contreparties

non gouvernementales. A l'arrière-
plan de cette distinction entre théorie et
pratique, l'anthropologie observe à la fois le
rôle que son enfant naturel, la science appliquée,

joue dans le monde non académique
et la manière dont elle utilise l'héritage
scientifique de ses parents. En reprenant la

terminologie du sociologue allemand Niklas
Luhmann (1990), le point de vue exprimé ici
est celui d'un observateur de deuxième
ordre qui observe ce que les observateurs de

premier ordre, les praticiens de l'anthropologie

appliquée, observent.
Prenons comme exemple la recherche

appliquée sur les migrations, ainsi qu'elle se
fait dans une institution telle que le Forum
suisse pour l'étude des migrations. De
l'observatoire anthropologique, on peut voir,
par exemple, que toute description et analyse

des migrations transnationales ainsi que
les processus d'adaptation et d'intégration
des communautés de migrants - comme les

institutions de recherche appliquée les
présentent - est étroitement liée à certaines
conceptions de l'espace, du territoire et des

frontières; de même, toute la problématique
de la migration est la conséquence de
l'utilisation de certains instruments d'observation.

Sans définition de frontières entre
territoires bien délimités, il n'y a pas de

migrants. Les notions d'adaptation et
d'intégration, si proéminentes dans la recherche
sur les migrations, restent également
tributaires de l'idée d'un espace homogène,
coloré et imprégné d'une culture et d'une
société spécifiques. Ce sont les taches migra-

1 Je remercie Philippe
Vaucher pour la relecture
attentive de cet article.

TSAÏ1TSA 1.1996



DOSSieR 5

toires sur ce tissu homogène ou, pour utiliser

une autre métaphore, les inclusions dans
le minéral de la société qui produisent la

problématique de l'intégration.
Il est cependant plus intéressant de situer

la problématique de la relation entre pratique

et anthropologie sur un plan plus
abstrait, en considérant, comme l'avait formulé
Louis Althusser (1965, chap. 3), que la pensée

académique est elle-même une pratique
théorique. De ce point de vue, il n'y a pas
un abîme épistémologique du type théorie-
pratique qui séparerait d'une part la recherche

scientifique, et de l'autre, les travaux
dans les institutions de la coopération au
développement ou le travail social avec les

réfugiés. Sans négliger les différences entre
les règles du discours scientifique et du
discours politico-administratif (voir Wimmer
1995a, chap. 1), tous les deux peuvent être

interprétés comme des pratiques de
catégorisation et de représentation du monde
social.

Bien entendu, ce type d'interprétation se
situe lui-même selon une perspective
extérieure à la pratique de l'anthropologie
académique et appliquée. Pour reprendre le

jargon de Luhmann, il faut adopter une
position d'observateur de troisième ordre, celle
de la sociologie du savoir qui s'occupe de
l'analyse des discours scientifiques (voir
aussi Bourdieu 1984). De cet observatoire de
troisième ordre, on se rend compte, en
examinant les recherches appliquées sur les

migrations avec des instruments d'observation
anthropologiques, qu'on ne découvre pas
grand-chose, excepté que ces recherches
oublient trop souvent, dans leurs études
d'assimilation ou d'intégration, que la
société nationale, ou celle des immigrés, n'est
pas homogène mais plutôt différenciée en
une multitude de sous-cultures (cf. par
exemple Barou 1993). La critique anthropologique

des études sur les migrations propose

simplement une vision plus différenciée
de la structure de ces entités culturelles.

Cette limitation de la critique tient au fait

que les concepts basiques des recherches sur
les migrations ainsi que les constructions
théoriques de l'anthropologie possèdent
une logique interne similaire: logique homo¬

logue aux principes de l'Etat-nation. L'Etat-
nation est sûrement l'institution qui, plus
que nulle autre, a façonné la société
moderne et la manière dont ses membres
décrivent la réalité sociale. Or, le fait de
raisonner en termes d'Etat-nation est devenu,
de nos jours, une évidence telle qu'il devient
difficile, voire impossible, comme Pierre
Bourdieu l'a démontré récemment (1993:49-
52), de prendre une distance critique à son
égard. Comment alors est-il possible de
tenir une position d'observateur de troisième
ordre et formuler une thèse comme celle que
je viens d'exposer? Grâce aux phénomènes
transnationaux, nous sommes de plus en
plus en position de déconstruire l'auto-
évidence de la pensée nationaliste ainsi que
son homologue, la pratique théorique de

l'anthropologie classique. Deux acteurs
sociaux produisent ces phénomènes transnationaux,

les migrants, groupe impuissant du
monde globalisé, d'un côté, et les tout-
puissants du monde globalisé, les grandes
entreprises capitalistes, de l'autre. Ces
acteurs ont suscité une crise de l'institution de
l'Etat-nation et, à travers la réflexion
anthropologique sur les phénomènes transnationaux,

ont ouvert de nouvelles possibilités de

comprendre en quoi consistait la pratique
théorique de l'anthropologie classique.
Nationalisme, recherche sur les migrations
et théorie anthropologique sont, de ce point
de vue, des modes de représentation homologues

qui se modifient en développements
parallèles.

L'homologie entre la pratique théorique
de l'anthropologie et la pensée nationaliste
se perçoit surtout dans la manière dont sont
représentés l'espace culturel et les frontières
entre les entités qui forment l'ensemble du
monde social. Je voudrais donc commencer
par une analyse de la façon dont le nationalisme

moderne a construit l'espace, le territoire

et les frontières. Dans un deuxième
temps, j'essayerai de montrer que l'anthropologie

classique est, au moins sous l'aspect
de la construction de l'espace culturel, une
fille de cette pensée nationaliste, une fille
non reconnue cependant. Ensuite, j'analyserai

le rôle des trouble-fête de la pensée et
de la pratique nationaliste, en limitant la dis-

TSAHTSA 1. 1996



6 DOSSieR

cussion aux migrants, pour enfin évoquer
les quelques répercussions sur la théorie
anthropologique et la possibilité d'un futur
post-nationaliste.

Les isomorphismes
du nationalisme

Le nationalisme devrait être inclus dans
la liste des grands récits de la modernité,
récits sur lesquels a écrit le philosophe Jean-

François Lyotard (1983). En effet, il s'agit là
du récit dominant et structurant de notre
âge, qui n'aura finalement pas été celui de
la guerre des classes, comme l'avait anticipé
un grand penseur qu'on ne cite presque
plus aujourd'hui, mais celui de la guerre des

nations. Mon propos n'est pas ici de traiter
des aspects politiques, légaux et
économiques de la construction de l'ordre
nationaliste (voir Wimmer 1995b, 1996a); je
voudrais plutôt me limiter à l'évocation des

représentations de l'espace qui s'y conforment.

Ainsi que l'ont montré récemment des

anthropologues tels que Liisa Malkki (1992),
Ana Maria Alonso (1994) ou Bruce Kapferer
(1989), la pensée en termes d'Etat-nation se
base sur une série d'isomorphismes et de
métaphores particuliers. Il faut tout d'abord
souligner le fait que la pensée nationaliste,
comme toutes les représentations du monde
social qui s'inscrivent dans la tradition
aristotélicienne et thomasienne, distingue différents

aspects de la vie sociale: l'Etat, c'est-à-
dire les questions de gouvernement,
l'économie, qui englobe la production et la
distribution de biens matériels, la société,
constituée des relations entre les hommes, et la

culture, qui touche à leurs comportements,
leurs mœurs et leurs croyances.

Une des caractéristiques essentielles de
la pensée nationaliste est que cette dernière
considère tous les aspects de la vie sociale

comme l'expression d'une seule entité
intégrante: la nation2. La politique, l'économie,
la société et la culture sont vues comme des

phénomènes isomorphes car elles sont
également l'expression de la force fixatrice de

la nation. La nation elle-même se caractérise
d'abord par une culture spécifique et unique
qui lui donne de l'esprit et une vie durable.
Cet esprit collectif, le fameux Genius eines

Volkes de Herder, qui se transforme et se

germanise dans la pensée romantique en
Volksgeist, terme popularisé par le juriste
Savigny, distingue la nation d'une simple
collectivité d'individus. L'esprit de la nation
s'exprime sous une forme plus pure dans la
vie quotidienne de ceux qui ne sont pas
encore contaminés par les maladies de la
modernité cosmopolite, dans les chansons et les
danses populaires, dans les récits des paysans

et dans leur langage.
La nation est donc capable, à travers

cette force culturelle et historique, de
surmonter l'égoïsme individualiste et d'intégrer
ses membres dans une communauté; ceux-
ci sentent qu'ils sont sculptés dans le même
bois et qu'ils respirent tous au rythme de
l'âme nationale. La nation est donc perçue
comme une société communautaire par ceux
qui ont la même culture - une Volksgemeinschaft

ainsi que l'écrivait en 1809 le maître

penseur du romantisme politique, Adam
Müller (Elemente der Staatskunst)3. Aux yeux
des nationalistes, cette société apparaît
comme égalitaire, parce que fondée sur
l'idée d'une homogénéité culturelle: la
société est formée de tous ceux qui partagent

la même culture, indépendamment de
leur situation économique, de leur état social

ou de leur profession.
Pour que les gens puissent s'exprimer

librement au sein de cette culture et que cette
dernière puisse se développer et s'épanouir
sans obstacles, la communauté nationale
doit déterminer son propre destin, sans
interférence extérieure. Seule l'autodétermination

nationale peut garantir que la
communauté des mêmes puisse être une
communauté de solidarité et d'égalité
fraternelles. C'est pourquoi les égaux doivent
être gouvernés par les mêmes, le gouvernement

doit être formé de représentants de
la nation. Autrement dit, chaque nation a
besoin de son propre Etat. Celui-ci a pour but
de défendre les intérêts des égaux et
similaires contre l'extérieur. Il garantit
l'indépendance de la nation comme communauté
politique.

3 Pour une analyse de la
pensée politique du
romantisme, voir Reiss
(1955).

2 Greenfeld (1992: 4-12)
analyse les modifications
historiques du concept de
nation. Je suis dans mon
analyse Gellner (1983) et
Anderson (1991) qui
interprètent le nationalisme à

la fois comme théorie de

légitimité politique et
comme une «communauté
imaginée».

TSAll TSA 1. 1996



DOSSI R 7

L'Etat devrait également garantir que la

production et la distribution des biens
économiques, qui se trouvent au sein de la

communauté, servent l'intérêt de la nation
et assurent son indépendance vis-à-vis de
l'extérieur, ainsi qu'un minimum de solidarité

entre les égaux à l'intérieur. Car le cœur
du corps national, l'économie, doit pourvoir
tous ses membres en énergie, alors que le

gouvernement joue le rôle de la tête en
exprimant la volonté collective et en
coordonnant les activités du corps. Afin que
cette circulation d'énergie puisse se

développer sans obstacles, il est nécessaire d'abolir

tous les droits de douane qui existent à

l'intérieur du territoire national et d'intégrer
les régions par un système de transports
ferroviaires adéquat. La force de l'économie
ne se résume cependant pas uniquement à

des facteurs économiques mais se fonde,
ainsi que Friedrich List le souligne dans son
chef d'œuvre Das nationale System der
politischen Ökonomie (1841), sur les «forces

productrices de la nation», son éducation,
son savoir et sa santé. C'est ainsi que
l'ensemble des processus économiques devient en
allemand Volkswirtschaft, c'est-à-dire
l'économie du peuple.

Ces quatre isomorphismes produisent
une seconde spécificité de la pensée
nationaliste que l'on pourrait caractériser comme
une territorialisation de sa sociologie
primitive. Car l'isomorphisme entre société,
culture, politique et économie aboutit à la
coïncidence des frontières territoriales
correspondantes. Par contraste, dans l'imagination

sociologique des anciens empires, la

politique était définie par des frontières bien
plus incluantes que celles du social. L'idéologie

de l'Etat consistait en une religion uni-
versaliste et la politique incluait
potentiellement tout l'umma ou la chrétienté,
alors que le monde social était formé par
une multitude de communautés religieuses,
professionnelles et ethniques, dans le cas du
sultanat, de groupes d'états, de professions
et de villages pour les empires européens
(Schiffauer 1992). La coïncidence des
frontières, dans la pensée nationaliste, conduit
à une définition beaucoup plus stricte de ce

qui est en dedans ou de ce qui est en dehors

(Heckmann 1992: 41)4. Elle permet la
territorialisation de la construction du monde
social et une projection de la nation dans
l'espace. Le territoire occupé par la communauté

nationale définit en même temps les

frontières de l'Etat-nation, les frontières
entre l'espace culturel propre et l'étranger
ainsi que la frontière entre l'économie
intérieure et l'économie extérieure.

La territorialisation de l'image nationaliste

du monde n'est cependant pas seulement

une conséquence des isomorphismes
et des congruences frontalières mais aussi de

l'égalitarisme nationaliste. Je voudrais
ici reprendre un argument que l'anthropologue

Louis Dumont (1983) a présenté dans

son analyse de l'idéologie de la modernité.
Dans les empires prémodernes, les
frontières qui séparaient les groupes sociaux,
selon l'image d'un ordre juste, étaient de

type horizontal: différenciation entre castes,
entre états, entre prêtres et laïques, conquérants

et conquis. L'égalitarisme nationaliste,
qui s'est formé contre les idéologies de la
hiérarchie légitime, ne permet pas de penser

dans ces catégories. Restent les modes de
distinction verticale, c'est-à-dire la différenciation

entre entités de structure interne
identique. Bien que le nationalisme imagine
la nation comme un groupe de descendance

commune, il ne peut pas définir cette
descendance selon une terminologie parentale,
comme c'est le cas dans les systèmes dits
segmentaires. C'est pourquoi la démarcation

territoriale joue un rôle si important
pour tous les nationalismes. La distinction
entre l'étranger et l'autochtone doit être établie

sur une base territoriale, séparant un
espace national de l'autre. Le cours des
frontières nationales devient ainsi le fétiche des

nationalistes, comparable au culte des
frontières culturelles entre les états sociaux des

empires prémodernes; le territoire national
se transforme en un sanctuaire qu'il vaut la

peine de défendre, comme autrefois la vie
des rois, avec le sang du peuple; le passage
des frontières nationales se transforme en un
rite de passage, comme l'était auparavant
l'entrée du palais des seigneurs5.

La construction nationaliste de l'espace

que je viens d'esquisser correspond aux

4 Les isomorphismes du
nationalisme et la
territorialisation des frontières
sociales sont illustrées par
une citation de Fichte, où
ce dernier présente sa
vision d'un Etat idéal : «In
diesem Staate sind alle
Diener des Ganzen, und
erhalten dafür ihren
gerechten Anteil an den
Gütern des Ganzen. Keiner

kann sich sonderlich
bereichern, aber es kann
auch keiner verarmen.
Allen einzelnen ist die
Fortdauer ihres Zustan-
des, und dadurch dem
Ganzen seine ruhige und
gleichmässige Fortdauer
garantiert. [...] Ist es
vielmehr der wahre Zweck
des Staates, allen zu
demjenigen, was ihnen als
Teilhabern der Menschheit

gehört, zu verhelfen
und nun erst sie dabei zu
erhalten, [...] so muss,
damit dies möglich sei,
der nicht zu ordnende
Einfluss des Ausländers
davon abgehalten werden;
so ist der Vernunftstaat
ein ebenso durchaus
geschlossener Handelsstaat,
als er ein geschlossenes
Reich der Gesetze und der
Individuen ist» (Johann
Gottlieb Fichte, Der Ge-
schlosse Handelsstaat: ein

philosophischer Entwurf als

Anhang zur Rechtslehre und
Probe einer künftig zu
liefernden Politik).
Les conceptions nationalistes

de Fichte sont
résumées, entre autres, par
Kriegel (1993).

5 Le modèle type de cette
transformation des principes

de légitimité est représenté

par la révolution
française, voir Dom et
Dinwiddy (1988).

TSA11TSA 1.1996



8 DOSSieR

cartes du monde dont on trouve au moins
un exemplaire dans chaqne famille ayant
des enfants en âge scolaire. La surface du
globe est répartie entre les pays du monde
qui se distinguent clairement l'un de l'autre,
les frontières sont bien définies et identiques
sur presque toutes les cartes éditées la même
année dans le monde. Les cartes nous disent

que chaque Etat est peuplé par une nation
qui a des frontières sociales bien définies et

qui dispose d'une coloration culturelle
spécifique. Le monde est réparti en une série

d'espaces homogènes. Cette représentation
est bien établie; après deux cents ans de

guerres nationalistes, de répartitions de
populations selon l'origine nationale, de
révolutions nationalistes etc., on pourrait dire
qu'elle s'est réalisée en grande partie en
Europe occidentale et même au-delà. Ce n'est
certes pas ici le lieu de poser la question du
succès de ce projet politique (voir Wimmer
1996a; 1997a). Je voudrais plutôt essayer de
montrer dans quelle mesure la pensée
anthropologique a été influencée par ce

grand récit de la modernité.

L'anthropologie, fille
de la pensée
nationaliste?

Bien entendu, il n'y a pas d'uniformité
de doctrine dans la pensée anthropologique.
Elle est plutôt, comme toutes les disciplines
scientifiques, dans un état constant de
révolution paradigmatique, d'adaptation aux
courants politiques dominants, etc. En plus,
les sciences humaines sont soumises à
des fluctuations conjoncturelles en ce qui
concerne leur popularité hors de l'académie
et des cercles intellectuels. L'âge d'or de
l'importance publique de l'anthropologie
se situe entre la fin de la première guerre
mondiale et les années cinquante; aussi li-
miterai-je la discussion à cette période. A
cette époque, le relativisme culturel que
l'anthropologie classique développait jouait un
rôle important dans les débats publics,
surtout comme contre-idéologie au fascisme,
qui combinait un darwinisme simpliste avec

ce qu'on appelle aujourd'hui le racisme
scientifique. C'est ainsi qu'après la
deuxième guerre mondiale, l'UNESCO publiait
des manifestes contre le racisme écrits, entre

autres, par Lévi-Strauss (1952); c'est dans
ce contexte que YAmerican Anthropological
Association défendait le relativisme culturel
publiquement, même contre l'universalisme
de la Déclaration Universelle des Droit de
l'Homme de 1948 (American Anthropological
Association, 49,1947).

De quelle manière cette anthropologie
classique construisait-elle le monde social?
Selon la doctrine des founding fathers de
l'anthropologie académique, chaque culture
représente une individualité unique, une
entité historiquement stable et socialement
intégrée. Une culture incluait l'économie à

travers l'organisation sociale, les systèmes
politiques ainsi que les croyances
religieuses, en fait tous les aspects de la manière
de vivre d'un groupe d'hommes qui ne sont

pas liés à leur nature biologique (voir les
définitions dans Kroeber et Kluckhohn 1952).
Les différents aspects de la vie culturelle
sont intégrés dans un ensemble de valeurs
et de normes et, de cette manière, forment
un tout cohérent et organique. Chaque
culture témoigne, dans une même mesure,
de la créativité et de la diversité productrice
de l'humanité. Le monde social est constitué

par cette multitude de cultures, le globe
est recouvert d'une mosaïque de petites
entités ethno-culturelles. L'ethnologie avait
pris à cœur de décrire, morceau par
morceau, ce tapis mondial, de comprendre et

d'analyser le mode de vie des Nuer, des

Kwakiutl, des Kachins, des Zinakantèques,
etc.

Les parallèles avec la pensée nationaliste
sont évidents. Si on remplace l'idée d'un
ensemble de valeurs et de normes, l'ethos
d'une culture, par le concept d'esprit de la
nation et si on se rend compte que les différents

systèmes politiques reconnus et clas-
sifiés par les anthropologues n'ont de sens

pour les nationalistes que s'il s'agit d'un Etat
moderne, la traduction directe des concepts
nationalistes en terminologie anthropologique

ne pose aucun problème. Les deux
partent de l'axiome de la plasticité totale de

TSAI1TSA 1. 1 996



DOSSI R 9

l'homme qui est sculpté par la culture dans

laquelle il est né. Les deux construisent la

congruence des groupes culturels, sociaux,
politiques et économiques. Les deux
imaginent l'espace comme formé par une série
de territoires homogènes et clairement
délimités.

Bien sûr, il ne faut pas oublier les
différences. La construction anthropologique de
l'espace contient des milliers de petites
nations sans Etat propre. Si le nationalisme
portraiture le monde en style Modigliani,
l'anthropologie l'imagine plutôt, pour
modifier la métaphore d'Ernest Gellner (1983:

139), comme un cadre de Kokoschka. Une
vue sur les cartes ethnographiques, par
exemple le fameux atlas des cultures du
monde qui a été produit par les
anthropologues de l'Union Soviétique (Atlas
Naradow Mira 1964), montre que l'anthropologie

n'est pas intéressée par les frontières
des Etats; tout au contraire, elle est
normalement partisane des «sociétés contre
l'Etat» ainsi que Pierre Clastres (1982) a
caractérisé les peuples tribaux de l'Amérique
du Sud. Au même titre que le nationalisme,
elle construit le monde social comme une
série d'espaces homogènes et s'occupe de la

cartographie culturelle. Mais ce projet
anthropologique n'implique pas une légitimation

des revendications nationalistes, bien

que quelques monographies, comme celle
de Kenyatta (1979) sur les Kikuyu, aient été

écrites ou, plus souvent, réinterprétées sous
l'angle d'un ethno-nationalisme militant.
Les intentions politiques du nationalisme et
de l'anthropologie classique sont bien
différentes6; le particularisme politique ne
s'accorde pas facilement avec l'humanisme re-
lativiste.

Si, dans les pamphlets de l'extrême droite,

on ne cite plus aujourd'hui Chamberlain
ou Gobineau mais Lévi-Strauss et Ruth
Benedict (voir Taguieff 1988), ce n'est pas
parce que les œuvres classiques de l'anthropologie

cachent un nationalisme subtil mais

plutôt parce que la manière de construire
l'espace social permet de transformer un
postulat anthropologique, par exemple la

singularité et l'originalité de chaque culture

territorialisée, en un argument nationaliste
impliquant un droit d'intégrité pour toutes
les cultures-territoires y compris les cultures
occidentales «menacées par l'immigration».
Cette homologie inquiète tellement les

anthropologues contemporains de la terreur
des guerres nationalistes des Balkans que
quelques-uns commencent à prendre pour
tâche le «writing against culture», titre d'un
article d'Abu-Lughod (1991) devenu célèbre.
A mon avis, il s'agit-là d'une surréaction car
même l'individualisme humaniste, qui est

proposé comme alternative à l'essentialisme
culturel de l'anthropologie classique, peut
être retourné en un projet politique totalitaire,

par exemple un libéralisme anarchiste.
Au lieu d'essayer d'immuniser la pensée

académique contre les virus politiques, il
serait préférable de mieux connaître les
circonstances sociales, historiques et idéologiques

qui produisent cette homologie. On
pourrait proposer une thèse du même type
que celles de l'histoire des mentalités (cf.
Raulff 1987): la construction nationaliste de

l'espace est devenue l'arrière-plan non
discutable de toute pensée sur des questions de
différence culturelle. Les anthropologues
naviguent avec leur bateau intellectuel en
utilisant des cartes que leur fournissent leur

propre culture nationaliste. Leur théorie
culturaliste est également une expression de
la mentalité générale, au même titre que les

différentes formes de nationalisme romantique,

politique, voire xénophobe.
Malheureusement, une telle analyse ne mène pas
très loin car en même temps que les

anthropologues nord-américaines formulent leur
concept de culture comme totalité homogène,

d'autres disciplines, comme la sociologie,

s'occupent d'affiner l'évolutionnisme
de Spencer et le fonctionnalisme de
Dürkheim. Projet qui montre certes des
affinités avec celui de l'anthropologie, mais

qui est quand même loin de l'imaginaire
nationaliste de l'espace social, qui s'occupe
plutôt de décrire l'hétérogénéité de cet

espace, à savoir sa différenciation en classes ou
en termes de division sociale du travail7.
L'histoire des mentalités présuppose une
homogénéité de la pensée qui, comme

" Ainsi que Kenneth le
montre dans un article sur
l'Afrique du sud-ouest
(1994), même dans le
contexte de la politique
coloniale, l'homologie entre les

deux modes de représentation

de l'espace n'implique

pas nécessairement
une collusion ou une
collaboration politique entre
anthropologues et
fonctionnaires.

7 L'approche de Goody
(1993) montre les affinités
entre la sociologie et
l'anthropologie sociale britannique

en ce qui concerne
la construction de l'espace
culturel. Il le distingue de
manière programmatique
comme une approche
«européenne» et le
contraste par la perspective
anthropologique nord-
américaine.

TSAllTSA 1. 1996



10 DOSSieR

l'homogénéité imaginée par les nationalistes

et quelques anthropologues, ne correspond

pas nécessairement à la réalité.
Une explication plus modeste serait celle

qu'offre l'histoire des idées. Il est bien connu
que le concept de culture, dans le sens que
lui a donné l'anthropologie anglophone
moderne, a été traduit de l'allemand Kultur.
En effet, la fameuse définition de Tylor de
1871 correspond à la première utilisation de

ce terme de «culture» dans le monde anglophone

(Kroeber et Kluckhohn 1952: llsq.);
définition influencée par le livre Allgemeine
Kulturgeschichte der Menschheit de Gustav
Klemm datant de 1843, où on trouve, par
ailleurs, une conceptualisation de la société

en termes de «corps du peuple» (Volkskörper),

métaphore typiquement nationaliste.
On pourrait donc construire une généalogie
intellectuelle qui partirait de l'ouvrage Ideen

zur Philosophie der Geschichte der Menschheit
de Johann Gottfried Herder, point de
référence du nationalisme romantique et politique

de la première moitié du 19e siècle. Herder

a influencé la pensée de Klemm, et par
là la définition classique du concept de
«culture» de l'anthropologie anglophone; plus
directement dans cette filiation de Herder et
de ses successeurs romantiques, l'anthropologie

germanophone et slavophone se
formait comme Volkskunde des peuples
extraeuropéens, dite Völkerkunde. La pensée de
Herder a égalÛment laissé des traces dans
la «psychologie des peuples», par exemple
de Bastian ou de Wundt, qui s'occupait
d'analyser les aspects de la vie psychique
individuelle modelés par la mémoire collective,

par les manières de penser et de sentir
typiques d'un peuple, qui sont donc
l'expression de son esprit.

Franz Boas transmit cette conception au
sein de l'anthropologie américaine. Collaborateur

d'Adolf Bastian, il fut fortement
influencé non seulement par l'historisme
allemand et son anti-hégélianisme prononcé
(cf. l'interprétation de Harris 1969, chap. 9),
mais aussi directement par Herder (Boas
1974 [1904]: 24)8. Boas a toujours souligné,
surtout dans ses attaques contre les spéculations

évolutionnistes de son temps, le caractère

de bricolage que l'histoire imprévisible

des diffusions et des inventions donne à

chaque culture (Wolf 1994); d'un autre côté,
il parle lui-même d'un genius of the people
(Boas 1974 [1898]: 96), qui donne cohérence
à cette histoire culturelle et qui forme la

pensée subconsciente des membres d'une
culture (cf. aussi Stocking 1974; Lévi-Strauss
1991:118) - une idée qui sera plus tard
élevée en credo d'une école de pensée (la
culture and personality school). Le concept de
culture, que Boas introduisit dans l'anthropologie

nord-américaine, fut donc influencé

par les mêmes sources qui nourrirent le
nationalisme du 19e siècle (cf. aussi Stocking
1989:4-5).

Bien qu'une telle analyse historique soit
utile, elle laisse ouverte la question de savoir
si l'anthropologie se serait développée
d'une manière différente si, par exemple,
Boas n'avait pas pris la décision d'émigrer
aux Etats-Unis ou s'il avait obtenu une
bourse pour des études de psychologie -
problème typique de toutes les analyses
historiques. Seule une analyse de l'ensemble

du champ académique, du processus
de différenciation entre anthropologie,
sociologie et histoire, et du développement
des relations entre le champ académique et
les champs politique et idéologique de la
société englobante, pourrait fournir une
réponse à la question de l'origine de l'ho-
mologie entre la pensée nationaliste et

anthropologique.
Disons enfin que cette homologie s'est

aujourd'hui presque dissoute. L'image que
l'anthropologie contemporaine se construit
de la géographie culturelle et sociale ne
correspond plus aux atlas ethnographiques.
Déjà dans les années cinquante apparaissent
des critiques et des analyses beaucoup plus
complexes des relations entre les dimensions

spatiales du social, de la politique, du
culturel et de l'économie (voir Wimmer
1996b). Il faut au moins mentionner le
travail classique d'Edmund Leach (1954) qui
met précisément en évidence la problématique

de la non-correspondance, chez les

Kachin, entre les groupes socio-ethniques,
culturels, politiques et économiques9. On se
souvient aussi de la fameuse introduction à

Ethnie groups and boundaries (1969) de

8 Pour une appréciation
plus détaillée de Herder
comme précurseur de
l'anthropologie et plus
spécifiquement du courant

herméneutique, voir
Berg (1990).

8 Voir aussi la discussion
d'autres cas similaires au
Nord du Ghana et en
Thaïlande, résumé dans
Le Vine et Campbell (1972,

chap. 2).

TSAllTSA 1. 1996



DOSSieR 11

Fredrik Barth où ce dernier souligne
l'absence de congruence entre groupes culturels

et groupes de solidarité politique.
Nation et culture, pour reformuler le message

en termes nationalistes, ne correspondent

pas. La pensée anthropologique est
donc confrontée à des réalités sociales qui ne
se laissent pas facilement décrire avec les
instruments d'observation de l'anthropologie

classique. Le raffinement de ces instruments

rend la tâche encore plus difficile. Le
nouveau réalisme ethnographique, qu'ont
développé, pendant les années cinquante,
des chercheurs comme Gluckman, Leach,
Victor Turner et d'autres, montre sans
aucun doute que l'espace culturel et social
n'est pas homogène, que les frontières sont
mal définies et en constant mouvement, que
les systèmes politiques varient indépendamment

des différences culturelles, etc.
Mais on observe que, malgré le désaccord

entre la conception anthropologique de

l'espace et la réalité décrite ethnographi-
quement, cette conception est tenace et ne se
laisse pas transformer facilement. Elle bénéficie

même, dès les années septante, d'un
come-back sous la reformulation
herméneutique du concept de culture présenté
par Clifford Geertz et sous la radicalisation
constructiviste de celle-ci au sein de ce qu'on
appelle aux Etats-Unis «l'anthropologie
postmoderne» (Kuper 1994). Enfin, après la

préparation du champ par le processualisme
et le marxisme, les théories praxéologiques
et poststructuralistes provoquèrent une
réorientation de la représentation anthropologique

de l'espace culturel. Outre ces
changements dans l'ordre paradigmatique, ce
sont également de nouveaux développements

dans les sociétés de l'Est qui ont
donné lieu à une crise de la représentation
anthropologique de l'espace culturel. Je
voudrais ici me limiter à ces aspects, au risque
de réduire les révolutions paradigmatiques
aux effets d'une «production de nouveaux
"faits"» (Lyotard 1986: 9).

Les nouveaux développements qui ont
contribué à cette réflexion se réfèrent à des

phénomènes transnationaux qui ne
s'accordent plus avec le système établi des
Etats-nations, à savoir des processus de

globalisation autonomes et hors du contrôle
des Etats, comme les migrations et la
transnationalisation de l'économie. Je discuterai

dans les lignes qui suivent du rôle des

migrations transnationales comme trouble-
fête de la pensée et de la pratique
nationalistes, ainsi que de son homologue, la
pratique théorique de l'anthropologie
classique.

Les migrants,
trouble-fête dans le
monde des Etats-

nations
Les migrants transnationaux sont

l'ennemi naturel de la construction nationaliste
de l'espace. En premier lieu parce qu'ils
détruisent l'utopie d'un isomorphisme entre
l'espace de la culture et l'espace de la société
nationales. Les migrants apparaissent
comme des taches sur la carte des nations

pures. En second lieu, leurs mouvements
échappent souvent au contrôle de l'Etat, ce

qui leur donne un caractère subversif: en
vivant sur un territoire national, sans faire partie

du souverain national qui contrôle son

propre Etat et se laisse gouverner par lui, les

migrants deviennent la cinquième colonne
de l'étranger au cœur de l'Etat-nation10. Ils '»Pour une analyse appro-
mettent donc en question l'isomorphisme fondie de la xénophobie

entre la nation comme groupe politique et comme "'t,ra_natl°nnan1's"° 1 1 1 me, voir Wimmer (1996c,
la nation comme groupe territorial. 1997b)

La réponse de l'Etat-nation a toujours
deux faces. D'un côté, pour la première fois
dans l'histoire des migrations, les Etats
commencent à contrôler le mouvement des

personnes à travers leurs frontières (voir dans
ce contexte Noiriel 1991; Lucassen 1995). De
l'autre, les Etats-nations cherchent à rétablir

une vision congruente des frontières
et de l'homogénéité de leurs espaces. Bien
sûr, cette «politique d'intégration» varie
selon la manière exacte de lier le politique,

le social et le culturel dans la
construction des isomorphismes de la nation
(voir aussi Castles 1995).

En France, la nation est d'abord une

TSAllTSA 1. 1996



12 DOSSieR

communauté politique, résultat d'un acte
d'auto-constitution des membres de la
nation. La politique d'incorporation politique
(devenir citoyen) est regardée comme condition

à l'assimilation socio-culturelle (devenir
français). L'incorporation et l'assimilation
devraient garantir que les taches étrangères
deviennent le plus rapidement possible
tricolores. Aux Etats-Unis, jusque dans les
années septante, le creuset de la culture de
consommation américaine devait jouer le
même rôle que la politique d'assimilation de
l'Etat français. En Allemagne, la nation est

perçue en premier lieu comme communauté
culturelle qui se transforme en politique par
l'institutionnalisation de son Etat propre.
On perçoit les migrants de travail comme
des étrangers, c'est-à-dire des hôtes qui
restent à la table de la nation jusqu'à ce qu'ils
retournent dans leurs propres maisons. Aux
Pays-Bas, pour prendre un modèle multi-
culturaliste, la nation fut formée par
plusieurs piliers sociaux et culturels (verzuiïing)
qui supportaient ensemble le toit de l'Etat
consociationel. Les immigrés furent donc
traités comme des communautés additionnelles

à intégrer dans le système pluraliste,
non pas à travers une politique d'assimilation

ou d'incorporation différentielle, mais

par une politique de multi-culturalisme
associatif.

On pourrait formuler l'hypothèse selon
laquelle l'histoire de la recherche sur les

migrations dans ces différentes sociétés a été
influencée par la manière dont les Etats-
nations respectifs ont essayé de rétablir
l'homogénéité de leur espace national: en
France et aux Etats-Unis, jusque dans les
années septante, les sociologues ont -
parfois avec l'aide des anthropologues -
construits des modèles de phases qui
devaient décrire le processus par lequel les

territoires de cultures migrantes devenaient
partie de l'espace homogène de la culture
nationale, processus dit d'assimilation et

d'intégration (pour un tour d'horizon voir
Wicker 1996). La dominance de ce modèle
républicain et assimilationiste a empêché
l'anthropologie française d'adopter la
notion américano-germanophone de culture

comme totalité intégrale (voir Centlivres
1994); la discipline hésitera donc encore plus
à former une anthropologie des migrations
sur la base d'un tel concept de culture
(Meillassoux 1980). En Allemagne également,

on ne connaît, jusque dans les années

quatre-vingt, que très peu de recherches

anthropologiques, bien que les raisons en
soient différentes: les Völkerkundler ne
s'occupant pas des hôtes temporaires mais des
cultures bien établies et stables. Ce furent
plutôt les pédagogues et travailleurs sociaux

qui commencèrent à décrire les migrants
dans les termes de l'anthropologie classique
(Radtke 1996; mais aussi Schiffauer 1983).
Contrairement aux expériences faites en
France et aux Etats-Unis, on observe, dans
les pays soi-disants multi-culturels, une
ethnologisation de la sociologie des
migrations; les sociologues ont par exemple
analysé la formation de communautés culturelles

d'immigrés qui complètent les piliers
de la société autochtone (Mahnig 1992). Les

ethnologues poursuivent leur projet de
description et d'établissement d'un inventaire
des cultures du monde en analysant les
enclaves de l'étranger sur le territoire de la
nation majoritaire, comme si celles-ci formaient

des tribus additionnelles dans la mosaïque

des cultures (par exemple Werbner
1991).

Cependant, les politiques étatiques de
contrôle des migrations et d'intégration sont
en crise depuis la moitié des années quatre-
vingt (Corneluis et al. 1994). Les flux migratoires

échappent aux efforts de contrôle,
même ceux coordonnés entre les Etats de
l'Union Européenne et les pays de l'Europe
orientale. Le projet d'intégration rencontre
également de grandes difficultés, soit parce
que les migrants refusent de se fondre,
individu par individu, dans le creuset de la
nation, soit qu'ils ne peuvent plus, après
trois générations, être regardés comme des

hôtes, soit que la nation multi-culturelle ne
peut tenir sa promesse d'inclure les différents

dans la communauté des égaux et doit
admettre que les migrants sont restés dans
les banlieues et dans les occupations les plus
marginalisées (voir Hoffmann-Nowotny
1992).

TSAIÏTSA 1.1996



DOSSieR 13

La crise du régime migratoire de l'Etat-
nation se reflète dans une réorientation de

l'anthropologie des migrations. On se rend
compte, de plus en plus, que les recherches
faites jusqu'à présent avaient, dans la même
mesure que les politiques de l'Etat-nation
qui se basaient sur eux, construit le processus

migratoire comme une voie à sens unique

qui amène les migrants d'un espace
homogène, la culture d'origine, dans un
autre espace homogène, la culture-enclave
du groupe ethnique qui a migré. Avec la
crise de la représentation nationaliste du
monde, l'anthropologie commence à
reconsidérer ce qu'elle sait depuis longtemps: il
existe, pour les premières générations du
moins, un lien très fort entre les lieux d'origine

et de destination, qui inclut un échange
de présents, de personnes - surtout par les

mariages -, de ressources financières,
d'informations et de stratégies de survie (voir les

recherches anciennes de Mitchell 1959;
Mayer 1962; voir aussi Rosenthal 1990).
Dans les années quatre-vingt-dix, on
commence à réinterpréter ces phénomènes et à

comprendre que les processus d'intégration,
d'assimilation et de formation de groupes
ethniques ne peuvent être compris que dans
un cadre d'analyse transnational. Partant de
cette nouvelle conceptualisation du processus

migratoire, une nouvelle vue se
développe à propos des groupements sociaux
qui se forment autour de ces réseaux
transnationaux (voir Kearney 1986). Quelques
chercheurs commencent à percevoir dans
ces réseaux l'échine sociostructurelle d'un
nouveau type social, analogue aux entreprises

multinationales. On parle de «communautés

transnationales» (Kearney 1996), de

«système socioculturel transnational»
(Sutton, cité in ibid.), voire même d'un
paradoxe de «l'Etat-nation transnational», d'un
«ethno-espace global» (Appudarai 1991), de
«territoires circulatoires» (Tarrius 1992) ou
simplement d'un «système de migration»
englobant plusieurs systèmes sociaux (Kritz
et al. 1992; voir Schiller et al. 1995 pour une
vue d'ensemble)11.

Selon l'orientation générale du
chercheur, les approches dont nous venons de

parler ont certainement des implications

théoriques assez différentes. Mais toutes
répondent à la même problématique, à savoir:
concevoir la formation des groupes sociaux
et culturels entre plusieurs espaces et entre

plusieurs territoires nationaux. Quelques
chercheurs, comme par exemple Michael
Kearney (1996), pensent qu'il s'agit ici d'un
type nouveau de groupement social qui surgit

avec la globalisation de l'économie et de
la communication. Il présente une analyse
morphologique de ce type social et le compare

à la structure des amibes qui,
quoiqu'elles aient des limites bien définies,
comme c'est aussi le cas pour les réseaux
sociaux des communautés migratoires, peuvent

constamment transformer leur extension

spatiale et être présentes en plusieurs
endroits simultanément. Bien que ces approches

morphologiques soient nécessaires et
intéressantes, je crois qu'il faut aller au-delà
de l'exercice typologique.

En créant un type social nouveau,
correspondant à la nouvelle réalité du monde
globalisant, on laisse sans doute passer la

possibilité d'une réflexion plus approfondie
sur la pratique théorique de l'anthropologie.
A mon avis, les groupes sociaux qui se

reproduisent entre plusieurs espaces ne
rendent que plus visibles ce qu'on peut observer

également au cœur d'autres types de
structure sociale: l'idéal d'homogénéité
spatiale et la congruence des frontières
politiques, sociales, culturelles et économiques
font partie d'une fiction moderniste (voir
Bauman 1993). Il ne suffit donc pas de
construire un type social nouveau et continuer
à observer le monde avec les instruments
d'observation de l'anthropologie classique.
On risquerait de réifier et d'essentialiser les
communautés transnationales, comme le
furent auparavant les communautés culturelles

vues au travers des lunettes de l'école
culture and personality par exemple. Pour
citer un autre exemple des limites de cette

approche, rappelons que les communautés
transnationales des migrants peuvent être
de caractère transitionnel et disparaître parfois

totalement de la scène. Bien que les
modèles d'assimilation de l'école de Chicago ne

correspondent pas toujours aux processus
réels d'insertion d'un groupe d'immigrés et

11 Voir aussi le numéro
spécial de la Revue euro-
péene des migrations
internationales (Poitiers) 10(1),
1994.

TSA11TSA 1. 1996



14 DOSSieR

bien que l'automatisme pronostique de ces

modèles paraissent naïf aujourd'hui, il faut
admettre qu'ils décrivent tout de même
quelques cas de manière assez précise. Il n'y
a aujourd'hui, par exemple, plus aucune
communauté transnationale d'émigrés
allemands aux Etats-Unis (Waters 1995).

Quelle pratique
théorique pour

l'anthropologie d'un
futur post-national?

Une nouvelle conception anthropologique

de l'espace doit donc aller au-delà de
la description des phénomènes transnationaux.

Elle devrait aboutir à une réflexion
approfondie sur la pratique théorique de
concevoir les phénomènes culturels en
général et, plus précisément, elle devrait
surmonter le concept romantique de «peuple»
hérité des philosophes proto-nationalistes.
Pour éviter que la culture d'un peuple
devienne une entité sui-generis, homogénéisante

relativement aux expériences et
actions des individus et ainsi coextensive à

la société, il est recommandé de lier les
phénomènes culturels aux pratiques stratégiques

d'acteurs situés dans une structure
sociale et économique (voir Wimmer 1996b).

Pour surmonter la deuxième conception de

congruence, celle entre la politique et le
culturel, on peut concevoir la culture comme
le résultat d'un processus conflictuel de
négociation des significations. Bien entendu, ce

processus est de caractère politique, car les

acteurs cherchent à établir une représentation

du monde qui soit en accord avec leurs
intérêts correspondant à leur position
sociale. La «culture d'un peuple» ne peut donc

pas intégrer et délimiter un processus
politique. Elle ne peut donc pas «s'exprimer»
dans un projet politique spécifique, parce
qu'elle est elle-même formée par les intérêts
politiques.

Avec un concept de «culture» conçu
comme processus dirigé par des acteurs
stratégiques, concept élaboré par des au¬

teurs comme le jeune Victor Turner (1957),
Edmund Leach (1954) et Pierre Bourdieu
(1972) entre autres, on évite également la
pensée cartographique, c'est-à-dire la
territorialisation du concept de culture-
peuple. Car à travers un tel instrument
d'observation on ne voit plus un monde
divisé entre des entités culturelles bien
limitées, comparables à un patchwork ou à

une mosaïque. On voit plutôt un paysage
culturel continu, pour reprendre une image
présentée récemment par Tim Ingold (1993:

226sq.; cf. aussi Drummond 1980). Le paysage

possède une structure topographique
qu'on peut décrire précisément les
différences culturelles ou différentes formes de
concordance sur des significations. Mais le

paysage, ou peut-être faudrait-il ici plutôt
évoquer l'image de la surface de la mer12, est

en mouvement constant, parce que ces
concordances sont le résultat d'un processus
fragile, réversible et instable. En plus, dans
ce paysage, chacun se meut (cf. Pile et Thrift
1995), cherchant la forme la plus adéquate

pour donner sens à ce qui se passe tout
autour et essayant de trouver un accord
entre cette représentation du monde et ses

intérêts. Avec un tel instrument d'observation,

on voit donc qu'il n'y a, dans ce paysage

culturel continu, presque que des

migrants parmi les hommes.
Si l'évolution parallèle de la pratique

théorique de l'anthropologie, de la pensée et
de la pratique de TEtat-nation continuait
dans le futur, ne devrait-on pas bientôt voir
surgir une transformation de ces derniers?
Transformation qui correspondrait aux
reformulations de la théorie anthropologique,

qui sont entre autres accélérées et
accentuées précisément par les mêmes
phénomènes transnationaux qui provoquent
une crise de l'institution Etat-nation? Il faut
admettre que cet argument est assez
hasardeux car, comme nous l'avons déjà vu, il
n'existe pas de relation causale stricte entre
les deux modes de représentation du monde
social, mais plutôt une homologie dans
l'évolution des formes provenant de la
même descendance. Je voudrais tout de
même suivre un peu plus cette ligne de
pensée et présenter quelques spéculations

12 Cf. aussi la proposition
de Firth (1992) pour une
anthropologie «rhéologi-
que» des processus culturels.

TSA11TSA 1. 1996



DOSSI ÎR 15

quant à un futur postnational qui
correspondrait à l'imaginaire du monde social de

l'anthropologie contemporaine.
Celle-ci a remplacé le particularisme

culturel de l'anthropologie classique par
l'universalisme d'une théorie de l'action,
c'est-à-dire par la construction d'un acteur
formé par des conditions culturelles
spécifiques, mais poursuivant ces différents projets

d'une manière similaire, parce que doté
de dispositions stratégiques universelles13.
Cet universalisme correspondrait peut-être
à un libéralisme mondial, à un contrat social
au niveau de la société globale.

Dans un tel système politique, répondre
à la problématique des migrations devient
une tâche de politique interne comparable
à la libéralisation et, en même temps, au
contrôle de la circulation des personnes sur
un territoire national lors de la formation de
l'Etat-nation (Reidegeld 1996). Les migrations

à longue distance ne seraient donc plus
les ennemies naturelles de l'ordre politique,
culturel et social, mais - comme dans les
nouvelles constructions anthropologiques
de l'espace culturel - parties de la réalité
quotidienne. L'Etat mondial pourrait peut-
être réguler ces mouvements transcontinentaux

d'une manière plus adéquate qu'il
n'est possible de le faire avec les instruments
politiques et administratifs de l'Etat-nation
(cf. Sassen 1995).

David Held (1995) a récemment présenté
une étude qui répond à la question de savoir
comment un gouvernement cosmopolite
pourrait être construit démocratiquement.
Ce qui nous intéresse dans le contexte de
notre discussion, c'est que selon Held, l'idée
de la subsidiarité doit jouer un rôle central
dans ce type de politique car le nouvel ordre
global ne peut pas reproduire les institutions
centralisées de l'Etat-nation à un niveau plus
élevé; il devrait plutôt être construit comme
une hiérarchie de différents niveaux de
gouvernement. L'universalisme global
correspondrait donc au niveau le plus haut de
l'institutionnalisation du pouvoir politique.
Comparables aux empires prémodernes où
l'on trouvait, au-dessous de l'universalisme
religieux du sultanat, du califat ou de l'empire

de la chrétienté, toute une série d'iden¬

tités et de sous-formations politiques, on
peut s'imaginer que les Etats-nations
contemporains se situeraient à un tel niveau
intermédiaire. Les groupements sociaux, qui
portent les systèmes de solidarités, seraient
peut-être organisés au niveau des régions,
des communautés ethniques ou socioculturelles.

Leca (1992) voit dans la construction
de l'Union Européenne un chemin qui
amènerait le vieux continent à un tel empire
postnationaliste, gouverné par une élite
bureaucratique transnationale, les mamelouks
des siècles à venir. Dans la pensée politique
de cet empire, il n'y aurait plus d'espace
pour les isomorphismes du nationalisme,
car les frontières de la politique (l'empire),
de l'économie (le monde globalisé), de la
société (groupes nationaux et sous-nationaux)
et de la culture (sur différents niveaux
d'organisation) ne coïncideraient plus.

Rien ne garantit que ces visions d'un
gouvernement cosmopolite ou d'un futur
empire européen postnationaliste se réalisent

en lieu et place de celles qui prophétisent

que seules les identités nationales
seront capables d'absorber le sentiment
d'insécurité que la modernisation accélérée

va produire dans le futur, et que seul l'Etat-
nation peut donc être imaginé comme ordre
légitime dans l'âge de la globalisation totale
(Smith 1995). Cela dépendra de la direction
générale que prendra l'histoire politique si
la construction d'un paysage culturel
continu, présenté par l'anthropologie contemporaine

comme métaphore-clé, connait un
âge d'or de popularité et d'influence publique.

Car, c'est dans le cadre d'un ordre
postnational que le nouvel universalisme
d'une «anthropologie cosmopolite» (Kuper
1994) pourra peut-être jouer le rôle d'une
contre-force idéologique face aux nouveaux
nationalismes, rôle analogue à celui de
l'anthropologie relativiste pendant la première
moitié de notre siècle.

"Voir par exemple les
résumés de Whitten et
Whitten (1972), Vincent
(1978), Ortner (1984),
Hannerz (1993).

TSA11TSA 1. 1996



16 DOSSI0R

Bibliographie
Abu-Lughod Lila
1991. «Writing against culture», in: Rich¬

ard G. Fox (éd.), Recapturing anthropology,

p. 137-162. Santa Fe: School
of american research press.

Anderson Benedict
1991. Imagined communities: reflections on

the origin and spread of nationalism.
London: Verso [Revised edition].

Alonso Ana Maria
1994. «The politics of space, time and

substance: state formation, nationalism,

and ethnicity». Annual
review of anthropology (Palo Alto) 23:

379-405.

Althusser Louis
1965. Pour Marx. Paris: Maspero.
American Anthropological Association
1947. «Statement on human rights».

American anthropologist (Washington)

49: 539-543.

Atlas Naradow Mira
1964. Atlas Naradow Mira. Moscou:

Glavnoe upravlenie geodezii i
kartografii pri Sovette Ministrov
SSSR.

Appudarai Arjun
1991. «Global ethnospaces: notes and

queries for a transnational
anthropology», in Richard G. Fox (éd.),
Recapturing anthropology, p. 191-
210. Santa Fe: School of american
research press.

Barou Jaques
1993. «Les paradoxes de l'intégration: de

l'infortune des mots à la vertu des

concepts». Ethnologie française (Paris)

23(2): 169-176.

Barth Frederik
1969. «Introduction», in: Frederik Barth

(éd.), Ethnie groups and boundaries:
the social organization of culture
difference, p. 1-69. London: Allen &
Unwin.

Bauman Zygmunt
1993. Modernity and ambivalence. Cam¬

bridge: Polity press.
Berg Eberhard
1990. «Johann Gottfried Herder (1744-

1803)», in: Wolfgang Marschall
(éd.), Klassiker der Kulturanthropologie.

Von Montaigne bis Margaret
Mead, p. 51-68. München: C.H.
Beck.

Boas Franz
1974 (1898). «Fieldwork for the British

Association», in: Georges W.
Stocking (éd.), The shaping of
american anthropology, 1883-1911. A
Franz Boas reader, p. 69-85. New
York: Basic books.

1974 (1904). «The history of anthro¬
pology», in: George W. Stocking
(éd.), The shaping of american
anthropology, 1883-1911. A Franz
Boas reader, p. 23-36. New York:
Basic books.

Bourdieu Pierre
1972. Esquisse d'une théorie de la pratique,

précédé de trois études d'ethnologie
kabyle. Genève: Librairie Droz.

1984. Homo academicus. Paris: Les Edi¬

tions du Minuit.
1993. «Esprits d'Etat: genèse et structure

du champ bureaucratique». Actes

de la recherche en sciences sociales

(Paris) 96-97: 49-62.

Castles Stephen
1995. «How nation-states respond to im¬

migration and ethnic diversity».
Neil' community (London) 21(3):
293-308.

Centlivres Pierre
1994. Un concept emprunté: La culture dans

l'histoire de l'ethnologie française.
Conférence donnée au congrès
annuel de la Société Suisse d'Ethnologie:

« La construction sociale de
la culture», Neuchâtel, octobre
1994.

Clastres Pierre
1982. La société contre l'état: recherches

d'anthropologie politique. Paris: Les
Editions de Minuit.

Corneluis Wayne A., Martin Philip L.,
Hollifiel James F. (eds)

1994. Controlling immigration: a global per¬

spective. Stanford: Stanford university

press.
Dann Otto, Dinwiddy John (eds)
1988. Nationalism in the age of the French

Revolution. London: The Ham-
bledon press.

Drummond Louis
1980. «The cultural continuum: a theory

of intersystems». Man (London) 15:

352-374.

Dumont Louis
1983. Essais sur l'individualisme: une pers¬

pective anthropologique sur l'idéologie
moderne. Paris: Editions du Seuil.

Firth Raymond
1992. «A future for social anthropolo¬

gy?», in: Raymond Firth, Contemporary

futures, p. 208-224. London:
Routledge & Kegan Paul.

Gellner Ernest
1983. Nations and nationalism. Ithaca:

Cornell University press.
Goody Jack
1993. «Culture and its boundaries: a Eu¬

ropean view». Social anthropology
(Cambridge) 1(1): 9-32.

Greenfeld Liah
1992. Nationalism: five roads to modernity.

Cambridge: Harvard university
press.

Hannerz Ulf
1993. Cultural complexity: studies in the so¬

cial organization of meaning. New
York: Columbia University press.

Harris Marvin
1969. The rise of anthropological theory: a

history of theories ofculture. London:
Routledge & Kegan Paul.

Heckmann Friedrich
1992. Ethnische Minderheiten, Volk und

Nation. Soziologie inter-ethnischer
Beziehungen. Stuttgart: Enke.

Held David
1995. Democracy and the global order: from

the modern state to cosmopolitan
governance. Cambridge: Polity press.

Hoffmann-Nowotny Hans-Joachim
1992. Chancen und Risiken multikultureller

Einwanderungsgesellschaften. Bern,
Schweizerischer Wissenschaft,
Bericht zur Forschungspolitischen
Früherkennung Nr. 119.

Inglod Tim
1993. «The art of translation in a continu¬

ous world», in: Gisli Palsson (éd.),
Beyond boundaries: unterstanding,
translation and anthropological
discourse, p. 210-230. London: Berg.

Kapferer Bruce
1989. «Nationalist ideology and a com¬

parative anthropology». Ethnos
(Stockholm) 53(3-4): 161-99.

Kearney Michael
1986. «From invisible hand to visible feet:

anthropological studies on migration

and development». Annual
review of anthropology (Palo Alto) 15:

331-361.
1996 (sous presse). «Die Auswirkung

globaler Kultur, Wirtschaft und
Migration auf die mixtekische

TSA11TSA 1. 1996



DOSSI0R 17

Indentität in Oaxacalifornia», in:
Stefan Karlen, Andreas Wimmer
(éds.), Integration und Transformation:

Ethnische Minderheiten,
Staat und Weltwirtschaft in
Lateinamerika seit ca. 1850. Stuttgart:
Heim.

Kenneth Noyes John
1994. «The natives in their places: 'Eth¬

nographic cartography' and the

representation of autonomous
spaces in Ovamboland, German
South West Africa». History and

anthropology (London) 8(1-4): 237-
364.

Kenyatta Jomo
1979 (1938). Facing Mount Kenya: the tra¬

ditional life of the Gikuyu. With an
introduction by B. Malinowski. London:

Heinemann.
Kriegel Blandine
1993. «La Nation chez Fichte: univer-

salisme et relativisme», in: Gérald
Berthoud et al. (éds), Univer-
salisme et relativisme: contributions à

un débat d'actualité, p. 129-144.

Fribourg: Ed. Universitaires
(Studia Ethnographica Fribur-
gensia; 19).

Kritz Mary M., Lim Lin Lean, Zlotnick
Hania (éds.)

1992. International migration systems: a

global approach. Oxford: Clarendon.
Kuper Adam
1994. «Einheimische Ethnographie, poli¬

tische Korrekheit und das Projekt
einer kosmopolitischen Anthropologie».

Anthropos (St. Augustin) 89:

529-541.
Leach Edmund
1954. Political systems of Highland Burma:

a study of Kachin social structure.
London: Athlone press.

Leca Jean
1992. «Nationalité et citoyenneté dans

l'Europe des immigrations», in:
Jaqueline Costa-Lascoux, Patrick
Weil (éds), Logiques d'Etats et

immigrations, p. 18-60. Paris: Editions
Kimé.

Le Vine Robert et Donald Campbell
1972. Ethnocentrism: theories of conflict,

ethnie attitudes and group behaviour.

New York: John Wiley.
Lévi-Strauss Claude
1952. Race et histoire. Paris: UNESCO.
1992. «Boas Franz», in: Pierre Bonté,

Michel Izard (éds), Dictionnaire de

l'ethnologie et de l'anthropologie,
p. 116-118. Paris: Presses universitaires

de France.
Lucassen Leo
1995. The Great War and the end of free mi¬

gration in Western Europe and the

United States (1180-1920). Unpublished

paper for the workshop
«Regulation of migration»,
Nijmengen University, December
14 and 15.

Luhmann Niklas
1990. Die Wissenschaft der Gesellschaft.

Frankfurt: Suhrkamp.
Lyotard Jean-François
1983. Le différend. Paris: Les Editions de

Minuit.
1986. «Grundlagenkrise». Neue Hefte für

Philosophie (Göttingen) 26:1-33.
Mahnig Hans
1992. «Immigration et émancipation des

minorités aux Pays-Bas», in:
Jaqueline Costa-Lascoux, Patrick
Weil (éds), Logiques d'Etats et

immigrations, p. 119-138. Paris: Editions
Kimé.

Malkki Liisa
1992. «National geographic: the rooting

of peoples and the territorializa-
tion of national identity among
scholars and refugees». Cultural
anthropology (Washington) 7: 24-
44.

Mayer Philipp
1962. «Migrancy and the study of Afri¬

cans in towns». American
anthropologist (Washington) 64: 576-592.

Meillassoux Claude
1980. «Gegen eine Ethnologie der

Arbeitsmigration», in: Jochen
Blaschke, Kurt Greussing (éds),
Dritte Welt in Europa, p. 53-59.
Frankfurt: Syndikat.

Mitchell J. Clyde
1959. The causes of labour migration. Bul¬

letin of the international African
labour institute 6.

Noiriel Gérard
1991. La tyrannie du national: le droit d'asile

en Europe (1793-1993). Paris:
Calmann-Lévy.

Ortner Sherry B.

1984. «Theory in anthropology since the
sixties». Comparative studies in society

and history (The Hague) 26(1):
126-66.

Pile Steve, Thrift Nigel (eds)
1995. Mapping the subject: geographies of

cultural transformation. London:
Routledge & Kegan Paul.

Radtke Frank-Olaf
1996. «Fremde und Allzufremde: zur

Ausbreitung des ethnologischen
Blicks in der Einwanderungsgesellschaft»,

in: Hans-Rudolf
Wicker, Jean-Luc Alber, Claudio
Bolzmann, Rosita Fibbi, Kurt
Imhof, Andreas Wimmer (éds),
Das Fremde in der Gesellschaft.
Migration, Ethnizität und Staat,
p. 333-352. Zurich: Seismos.

Raulff Ulrich (éd.)
1987. Mentalitäten-Geschichte. Zur histo¬

rischen Rekonstruktion geistiger
Prozesse. Berlin: Wagenbach.

Reidegeld Eckart
1996. Armenpflege und Migration von der

Gründung des Deutschen Reiches bis

zum Erlass des Gesetzes über den

Unterstützungswohnsitz. Conférence

donnée au congrès «Migration
in nationalen Wohlfahrtsstaaten.
Ein Vergleich», Universität
Osnabrück, mars 1996.

Reiss Hans Siegbert
1955. The political thought of the German

romantics, 1793-1815. Oxford:
Oxford university press.

Rosenthal Paul-André
1990. «Maintien/rupture: un nouveau

couple pour l'analyse des migrations».

Annales ESC (Paris) 6:1403-
1431.

Sassen Saskia
1995. Transnational economies and migra¬

tion policies. Amsterdam: IMES.
Schiffauer Werner
1983. Die Gewalt der Ehre. Erklärungen zu

einem deutsch-türkischen Sexualkonflikt.

Frankfurt: Suhrkamp.
1992. «Die Fremder in der Stadt. Model¬

le sozialer Organisation». Kursbuch

(Frankfurt) 107: 35-50.

Schiller Nina Glick, Bäsch Linda,
Szanton Blanc Christina

1995. «From immigrants to transmigrant:
theorizing transnational migration».

Anthropological quarterly
(Washington) 68(1): 48-63.

Smith Anthony D.
1995. Nations and nationalism in a global

era. Cambridge: Polity press.

TSA11TSA 1. 1996



18 DOSSieR

Stocking George W.
1974. «Introduction: the basic assump¬

tions of Boasian anthropology», in:
George W. Stocking (éd.), The

shaping of american anthropology,
1883-1911. A Franz Boas reader,

p. 1-20. New York: Basic books.
1989. «Romantic motives and the history

of anthropology», in: George W.
Stocking (éd.), Romantic motives:

essays on romantic sensibility, p. 3-
9. Madison: University of Wisconsin

press.
Taguieff Pierre-André
1988. La force du préjugé: essai sur le ra¬

cisme et ses doubles. Paris: Editions
la Découverte.

Tarrius Alain
1992. Les fourmis d'Europe. Paris: L'Har¬

mattan.
Turner Victor W.
1957. Schism and continuity in an African

society. Manchester: University of
Manchester press.

VincentJoan
1978. «Political anthropology: manipula¬

tive strategies». Annual review of
anthropology (Palo Alto) 7:175-194.

Waters Tony
1995. «Towards a serie of ethnic identity

and migration: the formation of
ethnoc enclaves by migrant
Germans in Russia and North
America». International migration
review (New York) 110(29): 515-
544.

Werbner Pnina
1990. The migration process: capital, gifts

and offerings among British Pakistanis.

Oxford: Berg.
Whitten Dorothea S., Whitten Norman E.

1972. «Social strategies and social rela¬

tionships». Annual revieiv of anthropology

(Palo Alto) 1: 247-270.

Withol De Wenden Catherine
1995. «La beurgeoisie: Les nouveaux im¬

migrés dans la vie politique
française». Migration (Berlin) 27: 5-14.

Wicker Hans-Rudolf
1996. «Einleitung», in: Hans-Rudolf

Wicker, Jean-Luc Alber, Claudio
Bolzmann, Rosita Fibbi, Kurt
Imhof, Andreas Wimmer (éds), Das

Fremde in der Gesellschaft.
Migration, Ethnizität und Saat,

p. 11-40. Zurich: Seismos.

Wimmer Andreas
1995a. Die komplexe Gesellschaft. Eine

Theorienkritik am Beispiel des
indianischen Bauerntums. Berlin: Reimer.

1995b. «Interethnische Konflikte. Ein
Beitrag zur Integration aktueller
Forschungsansätze». Kölner
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie

(Köln) 47(3): 530-559.
1996a. «L'Etat-nation: une forme de fer¬

meture sociale». Archives européennes

de sociologie (Paris) 37 (1): 163-
179.

1996b. «Kultur: zur Reformulierung
eines ethnologischen
Grundbegriffs». Kölner Zeitschrift für
Soziologie und Sozialpsychologie (Köln)
48(3), à paraître.

1996c. «Der Apell an die Nation. Kriti¬
sche Bemerkungen zu vier
Erklärungen von Xenophobie und
Rassismus», in: Hans-Rudolf
Wicker, Jean-Luc Alber, Claudio
Bolzmann, Rosita Fibbi, Kurt
Imhof, Andreas Wimmer (éds), Das
Fremde in der Gesellschaft.
Migration, Ethnizität und Staat,
p. 173-198. Zurich: Seismos.

1997a (en préparation). «Who owns the
state? A review and synthesis of
the literature on ethnic conflicts in
the non-european world». Nations
and nationalism (Cambridge) 3(1).

1997b (en préparation). «Explaining rac¬
ism and xenophobia: a critical
review of current research approches».

Ethnic and racial studies
(London) 19.

Wolf Eric
1994. «Perilous ideas: race, culture, peo¬

ple». Current anthropology (Chicago)

35(1): 1-7.

Abstract
In this exploratory essay, the author

formulates a series of hypotheses which
link the conceptual apparatus of classical

anthropology, the axioms of
nationalism and the basic categories of
migration research. It will be maintained
that they entail a homologous inner logic
in representing the social world, i.e. they
divide it conceptually into distinct,
homogenous territories of cultures. The
paper concludes with the speculative point
that the world order of nation-states
could be transformed in the future in a

way corresponding to the reformulated
anthropological image of the social
world as a landscape of continuous
cultural transitions.

Auteur
Andreas Wimmer, né en 1962,

études en ethnologie, sociologie et sociologie

de la communication à l'Université
de Zurich; 1992 doctorat en ethnologie
avec un travail sur les théories
anthropologiques des sociétés complexes; 1994

habilitation et nomination au titre de
Privat-docent de l'Université de Zurich
avec une thèse sur le changement social
en Amérique centrale. De 1989 à 1994
assistant, puis en 1994-1995 maître assistant

au Séminaire d'ethnologie de
l'Université de Zurich; depuis 1996 directeur
du Forum suisse pour l'étude des migrations

auprès de l'Université de Neuchâ-
tel. Publications (ouvrages uniquement):
Ethnologie im Widerstreit (co-éditeur),
Munich, 1991; Die komplexe Gesellschaft,
Berlin, 1995; Transformationen, Berlin,
1995; Das Fremde in der Gesellschaft (co-
éditeur), Zurich, 1996; Integration und
Transformation (co-éditeur), Stuttgart,
1996.

Adresse: Forum suisse pour l'étude des

migrations, Rue des Terreaux 1, CH -
2000 Neuchâtel. E-mail:
Andreas.Wimmer@fsm.unine.ch

TSA11TSA 1. 1996


	L'héritage de Herder : nationalisme, migrations et pratique théorique de l'anthropologie

