Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: La fracture : médecine sacrificielle et médecine occidentale chez les
Ifugao des Philippines

Autor: Gonseth, Marc-Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007622

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marc-Olivier Gonseth

La fracture: médecine sacrificielle
et médecine occidentale chez les Ifugao des Philippines

L’histoire de Joyce

Joyce a onze ans. Elle habite prés de Baguio, a une journée de bus de
la province ifugao, son lieu de naissance, dans une piéce minuscule
louée a la compagnie miniére qui emploie son pére depuis plusieurs
années. Du fait des conditions de vie pénibles des familles des mineurs,
littéralement parquées dans un périmetre ferm€, sa mere retourne
fréquemment avec ses cinq enfants dans son village d’origine, en
Ifugao, dans le barrio de Lugu'.

Joyce est vive et téméraire. Loin de la mine, elle profite a fond des
multiples possibilités offertes par le milieu montagnard. En mars 1991,
lors d’une escalade aventureuse, elle fait une chute et se casse
’avant-bras. Sa mére I’emméne chez un voisin, un vieux prétre ifugao
(mumbaki) renommé a la fois pour son savoir rituel et ses capacités a
traiter les fractures. Elle a pleine confiance en lui, auréolé qu’il est de
nombreuses interventions réussies, dont une trés délicate sur une fillette
qui s’était cassé les deux jambes et n’avait pu étre rétablie par les ser-
vices hospitaliers. Le vieil homme manipule le membre blessé, prépare
un pansement a base d’herbes, fixe le tout a 1’aide d’une attelle et
prononce les incantations prescrites en cas de fracture.

1 Les données analysées dans ce texte ont été réunies lors de trois séjours en Ifugao, de

janvier a mars 1983, d’octobre a juin 1987-1988 et de mars a mai 1991. Mon premier
sé¢jour fut consacré a une récolte d’informations et d’objets concernant 1'alimentation
quotidienne et rituelle, destinés a la réalisation d’un secteur d’exposition de 1’Alimen-
tarium (Vevey). Le second, grace a une bourse du FNRS (Fonds national pour la recher-
che scientifique), fut consacré a la premiere étape d'une thése de doctorat concernant
I’évolution des pratiques rituelles sous !'influence du christianisme et de 1'économie de
marché. Le troisiéme fut consacré a la seconde étape de la méme recherche (approfon-
dissement). Mes données ont par conséquent €té réunies dans le cadre d’une probléma-
tique qui n'était pas liée expressément a I'anthropologie de la maladie.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 505



Les jours qui suivent I’intervention, Joyce reprend ses jeux d’enfants
et fait une nouvelle chute, provoquant un déplacement des os fraiche-
ment manipulés. Cette fois, elle n’accepte pas de retourner chez le vieil
homme qui lui a fait trop mal la premiére fois. Elle conserve donc une
fracture mal remise qui la fait souffrir et I’empéche de plier le bras.

Le 13 avril 1991, un rite visant a améliorer 1’état de Joyce est
effectué. Trois prétres du voisinage y participent, dont le vieil homme
responsable de la manipulation douloureuse. Le rite débute vers neuf
heures du matin par la disposition, au centre de 1’'unique piéce de la
maison des parents de Joyce, d’un plat en bois plein de biére de riz, de
noix d’arec, de feuilles de bétel, de reliques d’anciens sacrifices et d’un
collier?. Aprés une bréve incantation liée a la biére de riz (hapawon
nan bayah) et 1’énumération des ancétres de la famille (linawa), les
prétres appellent les dieux médiateurs (munontad), puis les divers
groupes de dieux susceptibles d’intervenir favorablement (notamment
matungulan, halipe et pinading). Les incantations sont entrecoupées de
discussions durant lesquelles les officiants et les témoins consomment
de la biére de riz et parlent de tout et de rien. Vers dix heures et
demie, cinq poulets sont sacrifiés. Les incantations se poursuivent
jusqu’a treize heures et la cérémonie se termine par un repas constitué
de riz, de bouillon de cuisson et d’une partie des poulets sacrifiés.
Durant trois jours, les prétres et la maitresse de maison devront
s’abstenir de manger des légumes et de la viande provenant d’un
enterrement (dangli).?

Quelques jours plus tard, le pére de Joyce arrive sur place. Inquiet
pour sa fille, dont I’état ne s’est pas amélioré aprés le pahang, et
désireux de lui éviter des souffrances inutiles, il décide de I’emmener
dans un des deux hopitaux de Banaue'. Ce jour-1a, 26 avril 1991, a

2 Du fait de la circonstance rituelle, les termes usuels de moma, hapid, tobong et attake

pour désigner respectivement noix d’arec, feuilles de bétel, reliques et collier étaient
remplacés par les termes moins habituels de bititlung, dagaydayan, dotag et inipul.

3 La viande provenant d’un enterrement ne doit pas étre mélangée avec de la viande
provenant d’autres cérémonies. La mort et ses rites constitue en effet un ensemble
problématique dont il est vital d’isoler les tenants et les aboutissants.

4 Banaue est une petite agglomération en expansion rapide, disposant des principaux ser-
vices permettant de la considérer comme une ville (écoles, hdpitaux, commerces, hotels
et restaurants). Cette localité a vocation commerciale et touristique accueille un flot
toujours renouvelé de visiteurs réalisant le plus souvent un tour des Philippines. Le point
de vue sur les riziéres en terrasses, auxquelles de nombreux guides accordent le titre trés

506



I’issue d’une consultation, je rencontre le pére, la fille et un ami
commun devant la Good News Clinic, hopital 1ié a 1’église protestante
évangélique. Les deux adultes m’expliquent qu’ils désirent convaincre
un des médecins de pratiquer une anesthésie du bras pour pouvoir per-
mettre au vieux prétre de déplacer les os sans faire trop mal a 1’enfant.
Une telle perspective me rend perplexe, d’autant que le trajet de retour
est soumis au bon plaisir des conducteurs de jeepneys de la place, qui
circulent lorsqu’ils ont fait le plein de passagers, et nécessite ensuite un
bon quart d’heure de marche.

Aprés une longue attente, I’enfant, terrorisée, est examinée par un
médecin qui fait une radiographie de son bras. Nous attendons les résul-
tats a I’extérieur de la clinique. Un jeune stagiaire finit par arriver avec
le document développé. Il explique aux deux hommes que toute inter-
vention sur place est exclue, que la fracture est complexe, qu’il
convient d’opérer ’enfant rapidement dans un autre hopital et qu’il ne
faut en aucun cas laisser un non-spécialiste la manipuler a nouveau sous
peine de la voir perdre 1’'usage de son bras («méme moi qui ai fait des
études d’anatomie, je ne m’y risquerais pas», ajoute-t-iP). Il ne prend
pas le temps d’essayer de comprendre la requéte des deux hommes et
ne se rend pas compte que ses conseils n’ont aucun poids. Aprés avoir
payé le prix de la consultation et de la radiographie, les deux hommes
s’en retournent chez eux avec ’enfant, sans me dire clairement ce
qu’ils comptent faire.

Le lendemain, veille de mon départ de la province ifugao, j’invite les
gens du voisinage a un repas d’adieu au domicile de mon plus proche
collaborateur, chez qui j’ai passé une bonne partie de mon séjour. Joyce
arrive de bon matin, tenant son bras bizarrement, les yeux rougis, hési-
tant entre le rire et les pleurs. J’apprends par son pére, également
invité, que le vieil homme a recassé le membre mal en point, évidem-
ment sans anesthésie, et tenté de replacer les os correctement.

Examinant ’enfant, je me rends compte que son avant-bras est trés
enflé mais que la courbure des os semble plus normale que la veille.
Les pleurs ayant pris le dessus, je me souviens que j’ai des analgésiques

disputé de huitiéme merveille du monde, constitue une étape obligée pour de nombreux
touristes de passage dans 1’archipel.

> Les extraits d’entretiens cités dans ce texte ont été traduits de I’anglais. Comme la plu-
part des Ifugao ont €té scolarisés dans cette langue, j'ai généralement pu !'utiliser sans
risque d’altération du propos de mes informateurs. Seule contrainte majeure: les termes
intraduisibles (concepts locaux) faisaient toujours 1’objet d’une explication détaillée.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 507



Texte remis aux parents avec la radiographie, a 1’intention du prochain médecin traitant:
GOOD NEWS CLINIC and HOSPITAL, INC. Banaue, Ifugao
REFERRAL

11 y. 0. ® WITH HISTORY OF L ELBOW DISLOCATION ONE MONTH AGO COMES IN TODAY
[signe illisible] FALLING FROM A TREE. L ELBOW IS SLIGHTLY SWOLLEN AND TENDER
GOOD DISTAL PULSE AND CAPILLARY REFILL. X-RAY SHOWS DISLOCATED JOINT, BUT THE
DISTAL HUMERUS APPEARS SPLIT LONGITUDINALLY; SEVERAL CALCIFIL NODULES ARE
PRESENT. PLEASE EVALUATE AND TREAT. WE DO NOT FEEL A SIMPLE CLOSED REDUCTION
WOULT HELP, PT MAY NEED SURGERY.

508



dans mon sac. Je propose d’aller les chercher et de lui en donner
un, en espérant apaiser quelque peu ses douleurs. Dans ma téte défilent
quelques images de Tintin au Congo, lorsque le jeune reporter tend une
aspirine salvatrice a un jeune indigéne, et quelques autres moins rassu-
rantes dans lesquelles un apprenti-sorcier fait absorber une substance
fatale & une victime innocente. Aprés une demi-heure, 1’enfant ayant
recommencé a rire, je conclus que Tintin 1’a emporté et confie le reste
des analgésiques au pére de 1'enfant, en lui recommandant d’en rester
a la méme dose au moment ou les douleurs reprendront. Celui-ci me
fait cadeau de la radiographie, comme s’il s’agissait d’un objet
encombrant appartenant a une société paralléle ou d’un souvenir inutile
qu’il désirerait effacer (voir page 508).

Je revois Joyce et sa famille quelques jours plus tard lors d’une visite
a la mine, qui se trouve sur mon itinéraire de retour. Son pére lui a
donné des calmants durant deux jours et elle souffre moins. Son bras
est moins enflé mais n’a pas I'air véritablement remis. Je n’en sais
pas plus aujourd’hui, n’ayant pas recu de nouvelles d’elle depuis mon
retour en Suisse.

Les Ifugao

Les Ifugao sont des riziculteurs habitant une région montagneuse
d’environ 900 km?, située entre 1000 et 1500 m d’altitude et & 17° de
latitude nord, dans la Cordillére centrale de 1'ile de Lugon, la plus
grande ile de 1’archipel philippin. Leur population s’élevait a prés de
150’000 personnes en 1990, sans compter les nombreux ressortissants
qui, par manque de travail sur place, se sont établis a I’extérieur de leur
province d’origine.

Le milieu naturel ifugao a été décrit en détail par Conklin (1980: 4-
5, 7-10). 1l peut étre décomposé en huit domaines principaux, étroite-
ment reliés aux activités agricoles: mapulun, surfaces herbeuses
publiques, ‘inalahan, forét publique, mabilau, cannaie, pinigu, forét
privée, habal, essarts (champs sur brilis), latangan, terrasse d’habi-
tation, na’ilid, champ sec et payo, champ humide ou terrasse irriguée.

La majorité des hameaux ifugao comptent entre une et plusieurs
douzaines de maisons sur pilotis (bale) généralement construites a
proximité des terrasses exploitées par leurs habitants. L’habitat de la
province est donc trés dispersé, a I’exception des zones urbaines de
Mayoyao, Banaue, Lagawe, Kyangan et Lamut. La résidence est

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 509



ambilocale, les jeunes couples s’installant généralement a proximité des
terrasses les plus grandes et les plus accessibles, a moins qu’ils ne
fassent intervenir des critéres liés @ la mobilité et se rapprochent des
voies de communication, notamment lorsqu’ils exercent une profession
exigeant un déplacement.

Les Ifugao sont avant tout des riziculteurs. Du fait des conditions
géographiques (altitude) et climatiques (assez froid entre novembre et
février), les variétés de riz locales n’autorisent qu’une récolte par
anné¢e. La production rizicole, consommée localement, ne suffit donc
pas a couvrir les besoins alimentaires de la population. Dans ce
contexte, la culture de patates douces constitue un appoint alimentaire
de premier plan et permet de nourrir divers animaux domestiques
(notamment canards, porcs et chiens).

En plus des travaux agricoles, les indigénes pratiquent des activités
artisanales (tissage, vannerie, sculpture sur bois, forge) et commerciales
(épicerie, vente de produits agricoles). En dehors d’une élite formée
professionnellement dans les domaines de 1’éducation, du droit, de la
médecine et de la technique, les ménages ifugao cherchent a améliorer
leur ordinaire grace a des travaux salariés exécutés par les hommes
durant les périodes creuses sur le plan agricole (juillet a septembre).

La parenté constitue 1’élément central de 1’organisation sociale de la
province ifugao. La mémoire généalogique de chaque groupe domes-
tique est ravivée par les prétres lors des cérémonies car ceux-ci invitent
toujours plusieurs générations de parents décédés a partager les repas
sacrificiels. L’ héritage se fait habituellement lors du mariage, a partir
duquel les parents sont a la charge des enfants les mieux pourvus. Les
biens provenant de la lignée du pére et ceux provenant de la lignée de
la mére ne sont ni mélangés ni divisés. L’ainé(e) obtient la meilleure
part, le second regoit la part restante si ses deux parents ont hérité. Les
enfants suivants se partagent les éventuels biens acquis par leurs parents
aprés leur mariage®.

Ce systéme de répartition permet d’éviter la dispersion du patrimoine
et I’émiettement des propriétés mais il implique également des devoirs
familiaux de la part des privilégiés, ce qui tend a faire de ceux-ci le
centre de la famille. Cet état de fait a paradoxalement contribué a
1’ascension sociale de certains cadets auxquels leurs ainés, attachés au

®  Les Ifugao qui se sont convertis au christianisme ont toutefois tendance a passer a un
partage de type égalitaire.

510



travail de la terre, ont permis de faire des études, souvent au prix de
sacrifices considérables. Pour toutes ces raisons, la gestion sacrificielle
et biomédicale de la santé s’insére dans un cadre ou les parents proches
sont des intervenants centraux.

Rites

Une bonne partie des Ifugao pratiquent encore les coutumes que leur
ont enseignées les anciens. Certains de leurs prétres connaissent prés de
1500 dieux, chargés qu’ils sont d’invoquer telle ou telle classe de
divinités lors des rites qui leur sont consacrés.

Les rites cérémoniels ifugao sont appelés honga et se décomposent
en deux catégories principales, hongan di page (cérémonies liées a la
riziculture) et hongan di tagu (cérémonies liées aux personnes). Ces
deux catégories principales peuvent étre décomposées en sous-catégories
distinguant rites propitiatoires et rites de guérison. Les rites liés a la
mort constituent pour certains informateurs une catégorie a part et pour
d’autres une variété de rites propitiatoires.

Les activités rituelles font intervenir une combinaison particuliére
d’incantations (baki), qui varie selon les situations et selon les offi-
ciants. Les incantations appropriées sont adressées spécifiquement aux
groupes de dieux dont telle ou telle cérémonie sollicite I’intervention.
Voici une liste’ des incantations les plus fréquemment mentionnées
par mes informateurs, provenant de Lugu (Amganad) et de Cudog
(Lagawe):

1. Linawa (les ancétres divinisés)

2. Munontad (les dieux médiateurs)

3. Matungulan (les dieux de 1’abondance)

4. Gahido (les dieux de la chance)

5. Manahaut (les dieux de la sorcellerie)

6. Bagol (les dieux des récoltes et des visites)
7. Inumban (les dieux de la race humaine)

L I’exception des sept premiéres mentions, beaucoup plus fréquentes que les autres,
les groupes de dieux mentionnés ici le sont a titre d’exemple, sans taxinomie ni hiérar-
chie. La liste en question, loin d'étre stricte ou finie, correspond simplement aux
principales mentions apparaissant dans mes notes.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 511



8. Pinading (les dieux féériques)

9. Lubug (les dieux des troubles)

9.1. Kidiil (les dieux du tonnerre et des éclairs)

9.2. Bayuhibi (les dieux de la pluie)

9.3. Alyog (les dieux des tremblements de terre)

10. Ginnumun (les dieux des réves)

11. Doko (les dieux des imitations et des visions)

12. Bilul (les dieux protecteurs du riz)

13. Mapoldadan (les dieux qui cachent I’ame dans le soleil)
14. Milawitan (les dieux qui gardent 1’ame dans le ciel de 1’est)
15. Alim (les dieux des chants liés & Matungulan)

16. Mabaki (les dieux de la guerre et de la vengeance)

17. Bayyun (les dieux qui vont atténuer la colére des ennemis)
18. Kapya (les dieux qui font la paix)

19. Mipuhian (les dieux des outils)

20. Munlablabi (les dieux de la nuit)

Les différents rites font intervenir des combinaisons d’incantations
qui commencent généralement par |’énumération des ancétres
(1: Linawa), suivie par un appel des dieux médiateurs (2: Munontad).
Dans des cas relativement rares, les ancétres ne sont pas appelés. Dans
d’autres cas plus fréquents, la séquence est inversée (2-1 au lieu de
1-2). Suivent ensuite dans un ordre variable les incantations liées aux
autres groupes de dieux, selon que le ritualiste compte les faire inter-
venir ou pas, puis le sacrifice d’un ou de plusieurs animaux domes-
tiques (volaille, porcs ou buffles d’eau selon I’importance de la
cérémonie®). Une partie de la viande des porcs ou des buffles est
généralement distribuée aux participants apres le sacrifice, de fagon
égalitaire ou plus fréquemment d’aprés la proximité parentale. Un repas
en commun, obligatoirement® composé de riz, de bouillon de cuisson
et de la viande non partagée a 1’issue du sacrifice, constitue la cloture
du rite.

® Dans certains cas rares et spécifiques, des chiens peuvent également étre sacrifiés.

®  Fruits, légumes, poisson sont prohibés lors des repas rituels, qui font intervenir
uniquement les denrées susceptibles d’étre offertes aux habitants du «monde-autre»
(d’aprés I’expression de Perrin 1992: 33).

512



D’aprés mes observations et mes notes d’entretiens, les prétres ne
font pas tous intervenir des séquences identiques pour des rites simi-
laires, du fait de compétences inégales, de provenances différentes'
et sans doute également d’un certain degré d’improvisation personnelle.
Lorsque plusieurs prétres se retrouvent pour un rite, situation la plus
favorable étant donné la longueur des incantations et la répartition
inégale du savoir rituel, I'un d’entre eux, reconnu pour ses connais-
sances supérieures, dirige les opérations, impose la séquence et répartit
les groupes de dieux a ses collégues présents en fonction de leurs
capacités. En revanche, lorsqu’un seul prétre est présent, 1’assemblée
s’en remet a lui, quitte a critiquer sa prestation au vu des résultats
obtenus.

Qu’ils soient liés a la riziculture ou aux personnes, qu’ils visent une
bénédiction ou une guérison, les rites ifugao se ressemblent tous. Ils
impliquent un rassemblement de personnes, prétres, parents, voisins et
parfois notables ou représentants politiques, autour d’un repas sacrificiel
dédié aux ancétres de 1’hote et a certaines divinités. Ces rassemblements
actualisent un certain nombre de dimensions telles que 1’échange (dé-
pense somptuaire et réciprocité), les savoirs rituels (connaissances
généalogiques, théologiques et thérapeutiques, tabous alimentaires) et
diverses pratiques conviviales (nourriture, boisson, plaisanteries et
parfois jeu des gongs, danses et chants). Une telle situation de
communication permet aux humains de renforcer leurs relations inter-
personnelles et de résoudre leurs problémes avec les forces naturelles
et surnaturelles auxquelles ils sont soumis. L’aspect thérapeutique de
ces cérémonies (il en va de méme pour leur aspect religieux, écono-
mique ou convivial) ne constitue par conséquent pas un domaine auto-
nome mais un aspect particulier d’un fait social total.

Médecine rituelle

L’acte thérapeutique sacrificiel est fondé sur 1’énoncé d’un diagnostic.
Celui-ci n’est pas basé sur la découverte des causes physiologiques du
mal mais sur la détermination de ’esprit (dieu ou ancétre) qui
s’exprime a travers lui, auquel il s’agit de répondre par un sacrifice

19 Des différences significatives peuvent surgir entre des prétres provenant de munici-
palités et méme de barangay différents.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 513



animal'!. Les prétres que j’ai interrogés parlent, concernant leur
diagnostic, d’observation et d’expérimentation’>. Les pratiques
rituelles auxquelles ils se livrent ne sont pas inamovibles: elles se
différencient en situation, chaque prétre ayant son style, ses
compétences particuliéres et ses lacunes, et elles évoluent avec le
temps. Rares sont ceux qui sont aujourd’hui capables d’embrasser
’ensemble des cérémonies; les bons ritualistes sont de moins en moins
fréquents, du fait de la lente disparition des anciens et de la difficulté
de leur trouver des successeurs dans un contexte de scolarisation a
I’occidentale.

Pour énoncer leur diagnostic, les prétres interprétent le type
d’atteinte dont souffre le malade, choisissent un type de cérémonie et
examinent ensuite les entrailles des animaux sacrifiés. La prédiction est
généralement considérée comme favorable, méme si I’examen ne 1’est
pas: «Lorsque nous sommes ensemble, nous nous mettons toujours
d’accord sur les présages de la bile. Lorsqu’ils sont favorables, nous le
disons. Lorsqu’ils ne le sont pas, nous en avons conscience mais nous
les présentons comme favorables tout en sachant que nous devrons
répéter la cérémonie. Parce que si nous les déclarions mauvais
d’emblée, le mal s’abattrait définitivement sur le malade et sa famille
(24.5.88, E119.1, GB).»

Si I’examen des entrailles s’avére défavorable et surtout si la maladie
persiste, une autre cérémonie doit étre organisée: «Nous essayons
parfois de nombreuses solutions, nous tatonnons quand ¢a ne marche
pas. Nous demandons !’intervention du dieu de 1’abondance (matun-
gulan), du dieu des récoltes (bagol) et du dieu de la sorcellerie
(manahaut) et parfois ¢a marche, le patient guérit. Quand ce n’est pas
le cas, nous devons chercher d’autres dieux (24.5.88, E119.1, GB).»

T Le prétre peut également considérer que la maladie n’est pas de son ressort et conseil-
ler au patient d’aller voir un médecin. C’est notamment le cas pour les ulcéres, la malaria
(trankasu) et les cancers. Je fais ici I’hypothése que la médecine occidentale, en repérant,
en nommant, en analysant et en soignant ces maladies, démontrant ainsi 'efficacité de
certains de ses dignostics, les a partiellement soustraites des soins sacrificiels.

211 ne s’agit pas pour eux de magie mais bien d’expérience: «Si tu es un prétre, tu
dépends de tes observations, de tes expérimentations passées, et tu tentes de les appliquer
avec un malade» (24.5.88, E119.2, B.). Divers commentateurs non-prétres prennent
également cette formule a leur compte: «Parfois 1’effet est positif, sinon ils ne le feraient
pas. Et du fait de leur expérience passée, ils continuent de croire que c’est une bonne
chose, bien que de nos jours, il s’agisse plutot de pression sociale» (16.5.88, E105, HD).

514



Lorsqu’une maladie semble résister au traitement rituel, plusieurs
interprétations peuvent surgir, parmi lesquelles une erreur de diagnostic
(rite adressé aux mauvaises divinités) ou 1’effet d’un vice de forme de
la part d’un prétre ou de la famille du malade (un officiant peut avoir
participé a des cérémonies incompatibles, des prohibitions peuvent ne
pas avoir €té respectées par un prétre ou certains membres de la famille
concernée). L’authenticité de la croyance est également fréquemment
invoquée: «Cela dépend de votre fagon de croire. Si vous croyez au
paganisme sans étre dérangé par la fagon moderne de croire, cela peut
marcher. Si vous suivez les différentes prohibitions interdisant de
manger légumes, poissons et crustacés, cela peut marcher. Mais si
aprés le rite vous ne tenez pas compte de ces interdits, cela ne peut pas
marcher. Cela peut méme affecter le prétre qui viole le tabou. Parce
que ce que nous faisons dans le domaine du paganisme correspond a
des lois, bien qu’elles ne soient pas écrites (28.4.88, E83, GB).»

Dans les cas de brilures, de blessures ou de fractures, les pratiques
rituelles sont associées a des soins spécifiques, faisant intervenir divers
types de plantes et de manipulations. Les connaissances en question
sont trés inégalement partagées, certains prétres étant reconnus pour
telle ou telle spécialité alors que d’autres ne le sont pas. Vu la raré-
faction des praticiens efficaces dans ces domaines, une partie de la
population habitant a proximité des grandes agglomérations préfére s’en
remettre aux soins hospitaliers dispensés sur place.

Deux cas particuliers d’atteinte corporelle méritent d’étre mentionnés
séparément. Le premier concerne les «morsures» pratiquées par un
pudung, esprit gardien lié a certains individus, agissant indépendam-
ment de la volonté de celui qui en est porteur. Chaque pudung a ses
caractéristiques et produit des effets spécifiques, tels que maux
d’estomac, rougeurs cutanées ou gonflement des testicules. Une simple
rencontre suffit pour étre touché. Aprés consultation de son entourage,
qui cherche a savoir ou elle a bien pu étre «mordue» en fonction des
manifestations somatiques présentées, la personne touchée retourne la
ou elle a pu étre contaminée afin que le responsable (malgré lui) la
débarrasse de son mal par le biais d’un court rituel ne nécessitant pas
de sacrifice animal. Ce type d’atteinte corporelle est admis par le plus
grand nombre, y compris par des convertis, et soigné en conséquence.

Le second concerne les affections produites par certains rites de
malédiction (hinagoho) intervenant aprés le meurtre d’un individu. Les
cérémonies en question sont accomplies de nuit dans un secret relatif
par les parents de la victime et donnent lieu a des contre-rites dans le

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 515



milieu du meurtrier. Versant «négatif» de la ritualité communautaire, et
combattu par les évangélistes au méme titre que la chasse aux tétes 1’a
été par les militaires américains qui ont gouverné la province pendant
une quarantaine d’années, ce type de rites fait aujourd’hui 1’objet d’une
condamnation officielle presque unanime, tout en étant encore pratiqué
par de nombreux indigénes. Cet état de fait renforce 1’impression d’une
société évoluant sur plusieurs plans difficilement compatibles.

La médecine locale comporte également des aspects préventifs,
véhiculés par les croyances enseignées par les anciens. Considérées
aujourd’hui comme des superstitions par bon nombre d’autochtones, ces
régles n’en constituent pas moins des guides pour 1’action en rapport
étroit avec la culture locale. En plus des prohibitions alimentaires
directement liées aux rites, les interdictions suivantes peuvent étre
mentionnées a titre d’exemple’:

- une femme enceinte ne regardera pas un arc-en-ciel en face sous
peine d’avorter;

- aprés la naissance d’un enfant, les visiteurs éviteront pendant trois
jours la piéce ou il se trouve sous peine de lui transmettre des maladies
(©;

- dans une famille avec enfants, on fermera la porte de la maison a six
heures afin que ceux-ci ne tombent pas malades (C);

- il ne faut rien emprunter pendant la nuit a un voisin qui a des enfants
sous peine de les rendre malades (C);

- les enfants ne mangeront pas de sang de poulet sous peine de devenir
aveugles aprés quelques années;

- il faut s’abstenir de manger de la viande sacrifiée a des bulul sous
peine de devenir boiteux ou bossu;

- si un carabao (buffle d’eau) crie lorsqu’il est bouchoyé, signe de
mort, tous les biens du ménage concerné doivent étre vendus;

- personne ne battra de riz durant un jour de congé sous peine de
devenir sourd (C);

- si un rouge-gorge pénétre dans une maison, il faut que ses occupants
déménagent dans un autre village sous peine de tomber malade;

- il faut interrompre un voyage si un rouge-gorge fait «witik, witik»,
sous peine de tomber malade.

13 Les reégles marquées d'un (C) s’apparentent a une logique causale dans la mesure ou
le mal peut étre reli€ a la non-observation du tabou concerné. Les autres cas se référent
a une logique apparemment plus symbolique que causale.

516



Economie rituelle

Sur le plan économique, indépendamment des atteintes bénignes qui
peuvent étre soignées sans trop de frais (quelques noix d’arec, voire un
ou deux poulets), les rites ifugao peuvent nécessiter de trés grandes
dépenses puisqu’ils impliquent parfois plusieurs jours d’activités
rituelles et le sacrifice de porcs et de buffles d’eau. La pratique locale
de I’entraide et de la réciprocité introduit a ce niveau un principe
équivalent a notre systéme d’assurance maladie.

Lorsqu’une famille est touchée par un désordre quelconque impli-
quant des dépenses, les participants aux rites de retour a l’ordre
s’impliquent économiquement selon une logique stricte. Un compte trés
précis des dons effectués par les autres (aide recue d’autrui) et pour les
autres (aide accordée a autrui) est tenu par chaque individu participant
activement a la vie communautaire, le lien social ne pouvant étre
maintenu que si la part rendue est légeérement supérieure a la part
recue’’. Le processus est donc clair: s’il n’a jamais regu, le donneur
investit pour le jour ou il sera dans le besoin; s’il a déja regu, il répond
par une légére surenchére, épongeant sa dette et s’ouvrant la possibilité
d’une nouvelle contribution supérieure a la sienne.

A titre d’exemple, j’ai été impliqué dans une situation (6.3.88) ou il
s’agissait de cotiser pour verser une certaine somme a une famille dont
un enfant avait été maltraité par des soldats lors d’une période de
troubles suivant une embuscade communiste. Alors que je m’apprétais
a effectuer ma contribution a titre gratuit, mon plus proche colla-
borateur me demanda de bien vouloir inscrire mon don a son nom, afin
qu’il ne soit pas «perdu», transformant ainsi mon aide volontaire en un
versement de prime d’assurance maladie et accident (si quelque chose
se passe dans leur famille, ils pourront bénéficier d’un contre-don).

Le systéme d’échange lié a la ritualité présente cependant un
inconvénient majeur: il ne peut fonctionner de fagon correcte que s’il
est pratiqué par un nombre significatif de contributeurs et si ceux qui
ont bénéficié d’une prestation sociale sont préts a rendre la pareille
lorsque vient leur tour. Du fait de l’influence croissante du chris-
tianisme et de I’économie de marché€, une partie des Ifugao tendent a

14" En réalité, il est possible de rendre moins que ce que 1'on a regu, révélant par ce geste
des difficultés économiques, mais en aucun cas de ne rien donner, ou pire de rendre
I’équivalent, ce qui désignerait une volonté de mettre fin a la relation d’entraide.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 517



assouplir la régle de réciprocité, quand ils ne renoncent pas comple-
tement a leurs engagements communautaires. Ceux qui donnent ont par
conséquent aujourd’hui des difficulté a récupérer une partie de leur
mise, ce qui tend & miner lentement leur situation économique. A
terme, une telle situation pourrait contribuer a les détourner de leurs
croyances, celles-ci étant largement tributaires de leurs effets sociaux.

Modéles concurrents

La médecine rituelle n’est évidemment pas seule a I’ceuvre en Ifugao.
D’autres modéles s’y rencontrent, développés notamment par les trou-
pes américaines et les missionnaires belges qui s’installérent dans la
Cordillera depuis le début du siécle: un hopital fut construit a Baguio
en 1902, un autre a Bontoc en 1912 et un certain nombre d’Igorot™
recurent une éducation élémentaire leur permettant d’intervenir sur le
terrain. Dés 1913, les nouveaux administrateurs instaurérent des pro-
grammes d’éducation et de santé, considérés par eux comme les deux
principaux «facteurs de civilisation» de la région (Fry 1983: 94). Le
nombre des écoles publiques et des hopitaux s’accrut en conséquence.
Le personnel lié a la santé fut également lentement renforcé.

Les bonnes volontés de 1’époque se heurtérent aux conceptions indi-
génes. Un délégué local regrettait ainsi en 1914 une situation qui n’a
pas beaucoup évolué depuis: «Les habitants ont 1’habitude d’élever leurs
porcs a proximité immédiate de leurs maisons. IIs résistent a toutes les
tentatives de changer ces habitudes, et on dit méme qu’il y a quelques
années, la menace d’une opposition armée face aux propositions des
officiels américains a conduit ceux-ci a abandonner toute velléité de
changement» (Fry 1983: 99).

En Ifugao proprement dit, I’évolution fut lente. En 1970, d’aprés
Dumia (1980: 83-84), la province comptait un seul hopital, construit a
Lagawe, et une seule clinique digne de ce nom, construite a Banaue,
la Good News Clinic, administrée par des médecins américains. Le
personnel soignant réunissait 15 médecins, 22 infirmiéres, 15 sages-
femmes et 4 dentistes.

5 Nom générique donné a I'ensemble des habitants de 1"ancienne Mountain Province,
regroupant les Ifugao et leurs voisins. Baguio et Bontoc faisaient a I'époque partie de
I"unité territoriale en question, mais se trouvent aujourd’hui dans des provinces distinctes.

518



La situation évolua rapidement par la suite'. En 1986 (PPDO
1988: 79), la province comptait 15 centres de santé ruraux, 31 stations
de santé au niveau du barrio, 5 hopitaux publics et 4 hopitaux privés
offrant une capacité totale de 412 lits, ainsi que 8 pharmacies. Le
personnel concerné s’élevait a 263 personnes (42 médecins, 52 infir-
miéres, 46 aides-infirmiéres, 4 techniciens en médecine, 3 pharmaciens,
3 diététiciens, 4 travailleurs sociaux, 2 dentistes, 2 aides-dentistes, 22
sages-femmes, 6 inspecteurs sanitaires et 77 fonctionnaires).

La co-présence de la gestion sacrificielle et de la gestion clinique de
la maladie n’est évidemment pas sans poser probléme a la population
locale, qui tend a naviguer de 1’'une a l’autre plutét qu’a adopter
définitivement ’une ou I’autre. Mais plutdt qu’instaurer une concur-
rence entre des pratiques substituables, 1’opposition concernée semble
surtout associer deux plans de réalité largement inarticulables.

Le tout contre les parties

La difficulté provient en partie d’une différence de perception de la
réalité. En effet, au cours du processus de contact, des individus pour
lesquels le domaine thérapeutique n’a (n’avait) pas de sens en dehors
de I’articulation de divers domaines logiques incluant ritualistes et
divinités, parenté et culte des ancétres, pratiques d’échange et rapports
sociaux, savoirs techniques et rituels, se trouvent confrontés a d’autres
individus qui ont constitué ces divers registres en domaines autonomes.
Comme chacune des communautés concernées observe 1’autre a partir
des catégories liées a sa propre facon de classer, celle qui associe est
confrontée en permanence avec les bribes d’un systéme difficile a arti-
culer, alors que celle qui dissocie est confrontée a une totalité illisible,
et ne parvient pas a discerner et évaluer 1’interaction entre des domaines
correspondant pour elle a une pratique sociale spécifique.

Une telle répartition des projections signale un principe d’organi-
sation et de lecture du changement social: bien que la perspective holis-
tique soit ébranlée en permanence, puisque chaque changement sectoriel

i L’analyse de Dumia n’est pas totalement superposable i celle que propose le document
cité ci-aprés, dans la mesure ou le premier n’a pas retenu les mémes critéres d’appré-
ciation que le second. La différence entre les deux situations n’en apparait pas moins
comme manifeste.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 519



exerce un effet sur I’ensemble du systéme, la perspective atomistique
ne parvient pas a s’imposer comme une véritable alternative, puisqu’elle
ne propose pas une intégration des divers domaines concernés. Les
deux perspectives trouvent par conséquent leur force dans leur fragilité,
et leur fragilité dans leur force, garantissant par 1a une dynamique
d’ajustements et de réajustements relativement lents, qui pourrait les
voir s’affronter pendant de nombreuses années. En bref, la médecine
médicamenteuse, chirurgicale et préventive constitue un recours
possible, voire bienvenu, sans remplacer toutefois les soins rituels,
puisque dans leur structure et leur fonctionnement, les deux logiques ne
se superposent pas.

L’opposition en question aboutit fréquemment a un dialogue de
sourds. A titre d’exemple, un jeune médecin philippin (non ifugao)
engagé sur place me propose un jour le bilan suivant (30.5.88, E128):
- les maladies les plus courantes en Ifugao sont les parasitoses, les
ulcéres et les goitres;

- les causes de ces maladies proviennent de la technique d’élevage des
porcs et des chiens pour les parasitoses, des habitudes alimentaires, de
la consommation d’alcool excessive et de la chique de bétel (acidité due
a la chaux et au tabac) pour les ulcéres et du manque d’iode pour les
goitres;

- de fagon plus générale, 1’habitat traditionnel (facile dispersion des
maladies, peu de ventilation, humidité, fumée, obscurité, etc.) et le
manque d’hygiéne de 1a population sont responsables de troubles divers,
dont une forte mortalité infantile (environ 90%c en 1987 d’aprés
plusieurs rapports consultés sur place'?).

En dehors de longs et colteux traitements atténuant 1’effet des
ulcéres et de la distribution d’iode prévenant la formation des goitres
(traitement sectoriel), le médecin interrogé, comme bon nombre de ses

17" Autres données concernant la province Ifugao, tirées d’un des rapports concernés

(NEDA 1987):

- principales causes de la mortalité infantile: bronchopneumonie, tétanos et sepsie;

- principales causes de mortalité en général: pneumonie, diarrhée, tuberculose
pulmonaire et malaria;

- principales causes de mortalité des enfants: diarrhée, bronchite, pneumonie, rougeole
et malaria;

- mortalité maternelle: 1,4%0 en 1986;

- taux de malnutrition des enfants en age pré-scolaire: 28% en 1986;

- espérance de vie: 56.4 ans en 1986.

520



confréres, propose en fait une transformation radicale du systéme
culturel local, dont il discerne mal les points d’articulation. Cette
transformation touche les techniques d’élevage (alors que les animaux
nourris sur place en semi-liberté sont beaucoup plus valorisés, notam-
ment lors des rites, que ceux qui sont importés des régions voisines),
les pratiques alimentaires (liées aux rythmes du travail local et a la
fréquence des rites), la sociabilité (faisant rituellement intervenir
1’alcool et la chique de bétel) et ’habitat traditionnel.

Ce type de propositions et les interventions ponctuelles qu’elles
impliquent risquent évidemment d’aboutir au rejet de la prise en charge
communautaire plutdt qu’a la solution des problémes spécifiques liés a
la santé et a I’hygi¢ne. Elles ne tiennent pas compte des spécificités
sociales (solidarités de type clanique), culturelles (importance des
savoirs ancestraux) et économiques (voudrait-elle adopter un autre mode
de vie que la population locale n’en aurait pas les moyens) qui sont a
la base du fonctionnement de la société ifugao.

L’analyse qui précéde doit cependant étre relativisée. Au-dela
de I’aspect tranché opposant des extrémes, le changement s’opére
aujourd’hui principalement a travers des médiateurs indigénes (ins-
tituteurs, prétres, hommes politiques, hommes de loi), traducteurs
connaissant bien la logique locale et tentant de la transposer sur un
autre plan, sans en abolir forcément 1’aspect relationnel. De plus, selon
I’appartenance religieuse ou professionnelle de ces traducteurs, 1’inté-
gration d’€éléments exogénes se fait plus ou moins forte. Enfin, les
milieux familiaux étant loin d’étre touchés de fagcon homogéne, de
nombreuses situations sociales aboutissent aujourd’hui a des compromis
et provoquent des affrontements publics entre les tenants de diverses
perspectives sociales et culturelles. Considérons rapidement la nature
de ces perspectives.

Une société a trois vitesses

Schématiquement, trois modéles contrastés s’opposent aujourd’hui en
[fugao. Le premier, «traditionnaliste», lié a une forte minorité habitant
les zones rurales retirées, suit au plus prés les enseignements ances-
traux: pratique intensive des rites sacrificiels (surtout dans les domaines
de la mort, de la riziculture et de la maladie), logique clanique, impor-
tance des mumbaki, du patrimoine et de la propriété fonciére, activités
agricoles, dépenses minimales et autarcie maximale, enfants non scola-

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 521



risés ou bénéficiant d’une scolarisation minimale, maintien de certaines
pieces du vétement traditionnel, spécialement lors des cérémonies.

Le second modéle, li€ & une majorité habitant a proximité des
centres, jongle avec les extrémes: mélange fréquent entre pratiques
d’origine locale et occidentale sur le plan médical et religieux, perte de
prestige des mumbaki, affaiblissement des liens claniques, problémes
familiaux liés a la persistance ou a I’abandon des pratiques sacrifi-
cielles, importance déterminante de la scolarisation des enfants et de
’accés a une profession salariée, activités économiques diversifiées en
paralléle ou a la place de ’agriculture vivriére, recours a des denrées
et produits commercialisés, abandon du vétement traditionnel, sauf cas
trés exceptionnels.

Le troisiéme modéle, «moderniste», 1ié a une minorité installée dans
les centres, instaure une coupure radicale avec le passé: recours au
christianisme ou a l’individualisme athée, recours exclusif aux soins
hospitaliers, perte de considération partielle ou compléte envers
les mumbaki, minimisation de la logique clanique, remplacement des
savoirs traditionnels par les savoirs bibliques et/ou scientifiques, refus
de la plupart des obligations communautaires coutumiéres, importance
déterminante de 1’éducation et de 1’accés a une profession, renoncement
a la pratique agricole et a I’habitat traditionnel.

Christianisme et paganisme"

L’appartenance religieuse intervient également pour brouiller les cartes.
Depuis le début du siécle, une bonne partie des Ifugao ont été convertis
au christianisme, principalement dans les zones les plus accessibles.
Plus que I’ordre généalogique et autant que les préceptes ancestraux, les
pratiques thérapeutiques d’origine locale sont par conséquent battues en
bréche par la critique du sacrifice animal et par la théorie médicale qui

18 Jutilise ici le terme de «paganisme» en référence a I'usage local qui consiste a repren-
dre telle quelle et sans jugement de valeur négatif pour 1’une ou 1’autre des parties 1’oppo-
sition christians / pagans imposée par les missionnaires et les anthropologues (voir par
exemple Barton 1938).

522



a accompagné missionnaires et enseignants sur le terrain de ce qu’ils
considéraient comme «l’ignorance primitive».

Opposer purement et simplement christianisme a paganisme n’a
cependant pas grand sens dans la mesure ou les diverses congrégations
réagissent de fagons trés différentes face aux pratiques ancestrales. Les
catholiques sont de loin les plus ouverts, bon nombre d’entre eux jouant
sur deux tableaux. C’est notamment le cas de plusieurs enseignants
professant le catholicisme dans leur milieu scolaire et opérant comme
ritualistes au sein de leur communauté villageoise. C’est aussi le cas de
tous les «baptisés d’office» du fait de leur parcours scolaire ou d’un
mariage, leur affiliation a 1’église catholique ne constituant en rien un
obstacle face aux pratiques locales. Les protestants évangélistes sont
moins intégrateurs mais certains d’entre eux recherchent les points de
rencontre ou d’articulation entre les deux logiques et refusent de bannir
complétement la dimension communautaire qu’impliquent les sacrifices.
Les églises dissidentes ou sectaires sont en revanche complétement
fermées aux pratiques sacrificielles: «Une fois que tu t’en remets au
Christ et que tu deviens membre d’une congrégation particuliére prati-
quant la lecture de la Bible, tu coupes avec ton passé parce que la foi
en Christ s’arréte a lui. Mais pour ce qui est des catholiques, certains
croient a la Sainte Vierge et au Christ et pratiquent les rites ifugao
comme si de rien n’était. Et ils croient sincérement que les deux
maniéres peuvent guérir. D’un point de vue protestant, et surtout dans
les congrégations comme les Témoins de Jéhovah, Dieu est le seul
esprit qui puisse soigner toute chose, méme les plantes’. Il est le seul
qui accorde sa protection car il est la semence de toute la race humaine
(28.4.88, E83, GB).»

Différenciations rituelles

Ultime nuance, les divers domaines concernés par les rites ne subissent
pas tous la méme pression ni la méme érosion: les rites liés a la rizi-
culture se sont considérablement simplifiés, deux cérémonies étant
cependant trés largement conservées, voire imitées par les communautés
chrétiennes: celle qui suit la transplantation (‘ulpi) et celle qui entoure

W Allusion aux rites liés a la riziculture.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 523



la récolte (pumbot’an); les rites liés a la mort sont aujourd’hui le
prétexte d’affrontements symboliques majeurs entre paiens et chrétiens,
les familles parvenant rarement a se mettre d’accord sur leur déroule-
ment; les rites liés au mariage, peu spectaculaires dans le systéme
traditionnel, sont un lieu d’expression privilégié des communautés
chrétiennes, qui leur ont ajouté un prestige considérable, tout comme
les milieux scolaires 1’ont fait a 1’égard des cérémonies de promotion;
quant aux rites liés a la maladie, ils sont plus que les autres le lieu
d’expression de la logique locale, provoquant maintien, résurgences ou
réinterprétations des anciennes formes thérapeutiques.

Maintien

De fagon générale, les rassemblements familiaux liés aux rites sacri-
ficiels sont toujours largement reconnus comme le lieu d’une thérapie
qui peut étre efficace, sans qu’on sache toujours trés bien pourquoi:
«Depuis mon enfance, j’ai vraiment pas mal d’exemples. Je ne sais pas
comment ¢a marche, ¢a n’a sans doute pas de rapport avec la science
mais pour prendre un cas précis, je peux parler de mon plus jeune
frére. Lorsqu’il était tout petit, nous 1’avons amené a [’hopital et le
docteur affirma qu’il n’avait pas de fiévre, bien qu’il fiit manifestement
trop chaud, que sa température fiit trés élevée. Lorsque nous rentrames
a la maison, ils accomplirent un rite. Et le jour suivant, il allait bien et
’est resté jusqu’a aujourd’hui. Alors, bien qu’il n’y ait pas d’explica-
tions scientifiques, ¢a marche, peut-étre pour des raisons psycho-
logiques, du fait des croyances superstitieuses de nos parents. Autre
exemple: 1’été dernier, une cousine de Kababuyan s’est sentie mal.
Lorsqu’elle fut hospitalisée, nous accomplimes un rite dans sa maison.
Ensuite, comme aucune amélioration ne se produisait, nous I’amenames
a ’hopital Saint-Louis de Baguio. Le docteur prétendit alors que son
état s’améliorait mais nous ne vimes aucun changement notable. Et
alors, en plus des soins hospitaliers, ils accomplirent un nouveau rite
ici, ils sortirent les os d’un parent décédé. Le troisiéme jour, si j’ai
bonne mémoire, lors de 1’exposition des os, nous flimes avertis que son
état s’améliorait, ce qui fait que nous continuames le rite durant deux
jours, afin d’accomplir la durée maximale pour un cas de ce type.
Alors bien que je pense ne pas croire, peut-€tre psychologiquement, du
fait de nos parents, ¢a marche quand méme. C’est une question de foi,

524



qui dure aussi longtemps que la croyance persiste ... mais sans relation
directe d’aprés moi (1.6.88, E129, JY).»

Une grande insécurité persiste en fait pour la plupart des maladies
habituellement traitées par des rites. En conséquence, jouissant d’un
poids comparable mais jouant sur des tableaux différents, médecine
occidentale et médecine rituelle se maintiennent parallélement,
provoquant notamment un emballement des dépenses. Une bonne partie
des Ifugao pratiquent en effet la double médecine, au su ou a I’insu des
personnes touchées, certains parents pouvant trés bien accomplir une
cérémonie sans consulter le malade. Un de mes informateurs, ensei-
gnant et mumbaki, me confia par exemple qu’il avait maintes fois
accompli des rites sacrificiels en paralléle avec I’hospitalisation de ses
enfants, «afin que nos parents et nos voisins ne me critiquent pas. Bien
que mon fils ou ma fille soit a I’hopital, je dois malgré tout respecter
la coutume. Pour ma troisiéme fille, j’ai dépensé beaucoup. Elle a été
amenée huit fois a 1’hOpital et j’ai dépensé beaucoup d’argent pour les
soins. Et j’ai également dépensé beaucoup a la maison, au moins treize
porcs pour toutes les cérémonies (CD, E126, 29.5.88).» Il avait en fait
sacrifié ainsi quinze carabaos et plus de cinquante porcs.

Résurgences

Malgré le prestige croissant de la médecine occidentale, le domaine de
la maladie, comme celui de la mort, fait 1’objet d’une résistance
profonde de la population locale, source de bien des revirements, tant
est forte la croyance que certaines maladies ne peuvent étre soignées
autrement que par une intervention rituelle. J’ai regu dans ce sens un
grand nombre de témoignages convergents a propos de personnes qui,
malgré leur passage au protestantisme, auraient accompli des rites de
guérison pour sauver la vie d’un membre de leur famille. Dans le
méme sens, j’ai moi-méme vu un converti soit disant intransigeant
(Témoin de Jéhovah) reprendre du service sur le plan rituel lors d’une
cérémonie destinée a soigner un de ses anciens collégues et en méme
temps proche parent. Certains témoignages concernent aussi des
personnes qui seraient mortes de s’étre entétées a ne pas pratiquer tel
ou tel rite. De telles rumeurs sont considérées comme autant de preuves
de la pertinence des pratiques sacrificielles et sont abondamment
commentées.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 525



Autre discours fréquemment tenus, certains médecins, voire certains
prétres catholiques, auraient renvoyé des patients a leur ritualité car ils
n’étaient selon eux atteints d’aucune maladie physiologiquement discer-
nable. Cette attitude empathique est considérée comme un trés fort
appui a I’égard des pratiques thérapeutiques sacrificielles: «Parfois
méme le docteur Elvin, un médecin américain, lorsqu’une personne lui
est amenée, qu’il I’examine et ne trouve rien dit au malade et & son
accompagnant: "cette personne est normale. Je crois que ce sont vos
coutumes et traditions qui ont provoqué la maladie, alors retournez chez
vous et faites ce que vous pouvez pour la guérir". Et le docteur Elvin
est vraiment un médecin, il est vraiment intelligent, c’est un médecin
américain, il vient de s’en aller (29.5.88, E126, CD).»

Enfin, de nombreux témoignages catastrophistes envisagent la dispa-
rition de la société ifugao du fait de la disparition des prétres, ou a
I'inverse des professions de foi posant I'impossibilité de la disparition
des rites étant donné leurs liens avec la survie locale. J’ai entendu
également des plaisanteries liées aux enregistrements de rites
qu’auraient fait certains anthropologues, évoquant 1’idée qu’il faudrait
peut-&tre un jour leur demander de bien vouloir les réapprendre a des
autochtones ou qu’ils auraient des motifs mercantiles derriére la téte.
Et a propos de magnétophone, plusieurs personnes m’ont dit avoir
recueilli leur propre corpus a des fins personnelles, certains ayant
méme déja remplacé le prétre par un enregistreur dans quelques cas
particuliers.

Réinterprétations

Méme lorsque la médecine occidentale semble prendre le pas sur les
pratiques rituelles, 1’attitude des «convertis» renvoie souvent au substrat
local, produisant un paradoxal retour du systéme de croyances refoulé.
A titre d’exemple, j’ai constaté le peu de succés de certaines dis-
tributions de médicaments gratuits, alors que j’ai entendu peu de
récriminations face au coiit véritablement prohibitif des médicaments
vendus sur place. Une telle attitude semble aller dans le sens de la
coutume qui consiste a dépenser beaucoup pour arriver a un résultat:
la médecine occidentale a d’autant plus de chances de s’imposer sur le
plan du prestige qu’elle est hors de prix pour les patients, ce qui
s’accorde avec 1'idée de «sacrifices» consentis dans le systéme rituel

526



local. En revanche, elle a d’autant moins de chances de s’imposer
comme la seule alternative qu’elle ne peut étre appliquée sérieusement,
le coiit d’un traitement scrupuleusement suivi étant trop élevé pour bien
des familles et ne faisant pas 1’objet d’une prise en charge collective®.

Le peu de respect de la posologie que j’ai pu constater me semble
fonctionner comme un modérateur de changement: le «sacrifice»
consenti maintient 1’idée d’une intervention extérieure au médicament;
son colit est trop élevé et trop individualisé pour étre effectué dans les
régles prescrites; le non-respect des régles contribue a empécher une
guérison rapide et rend par conséquent plus probable le recours aux
pratiques sacrificielles.

Un autre exemple de réinterprétation m’a été donné par mon princi-
pal collaborateur, qui s’est converti au christianisme entre deux de mes
séjours sur place. L’interrogeant sur les raisons de sa conversion, il mit
notamment en cause les aptitudes des prétres locaux lors d’un rite
auquel j’avais assisté, peu avant la naissance de son sixiéme enfant,
celui-ci n’ayant pas permis d’empécher sa mort, malgré des augures
prétendument positifs. Il reprocha également aux prétres de n’avoir pu
ensuite le guérir de douleurs dorsales, qu’un passage a 1’hopital ne
parvint d’ailleurs pas non plus a faire passer. Il me fit alors le récit
suivant, impliquant les premiers pas de sa conversion (30.3.91, E11,
AK): «Une semaine aprés, mes compagnons du groupe de priére m’ont
demandé de me rendre a 1’église pour essayer de me guérir par la
priére. J'y suis allé et ils ont tous prié pour ma guérison, un peu
comme des faithhealers® . Une vieille femme s’est avancée et a enduit
mon dos avec de 1’huile de noix de coco tout en priant et en faisant des
signes de croix. Elle a essayé de «voir» et m’a dit qu’une veine avait
gonflé et provoquait des douleurs quand je respirais. Finalement, une
semaine aprés cette réunion de priére, la douleur avait disparu, je ne
sentais plus rien. J’ai alors pensé que c’était peut-étre la volonté de
Dieu que j’arréte les vieilles coutumes. [...] Alors je vais essayer, pour
en expérimenter les effets. Si ¢a devait nous affecter, alors nous ferons

20 e médicament renvoie le patient & une communauté abstraite a laquelle il n’appartient
que marginalement et envers laquelle il se sent en dette. En revanche, certaines pratiques
d’entraide vécues a I’occasion des sacrifices le sont également en cas d’hospitalisation.
C’est donc au niveau de 1’acte et du sens thérapeutique et non au niveau strictement éco-
nomique que la composante relationnelle a tendance a diminuer en cas de recours a la
médecine moderne.

21 Meédecins philippins opérant des guérisons miraculeuses dans d’autres régions du pays.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 527



marche arriére mais si rien ne se passe, s’il y a progrés, alors nous
essaierons d’arréter [de pratiquer les vieilles coutumes].»

Cette conversion me semble exemplairement intégratrice de dimen-
sions appartenant a la ritualité locale. En premier lieu, la guérison n’est
pas venue de 1’hopital mais d’un rassemblement autour du malade. En
second lieu, le passage au christianisme semble vécu comme une quéte
d’efficacité rituelle et non comme un acte de foi indépendant des aléas
de la vie quotidienne. En dernier lieu, tout comme 1’absence d’efficacité
des prétres locaux a permis le passage a la foi chrétienne, un retour aux
anciennes pratiques est parfaitement envisageable au cas ou les retom-
bées de la conversion seraient négatives.

Maladie et culture

La ritualité ifugao faisait du mumbaki la clé de voite de la gestion des
savoirs locaux, qu’il s’agisse de transmission des connaissances, de
théologie, d’interprétation ou d’action thérapeutique. En revanche,
I’influence occidentale a dispersé ces attributions entre les spécialistes
que sont notamment 1’enseignant, 1’évangéliste et le médecin, et res-
serré leurs liens en regroupant sous une méme banniére enseignement,
pratique religieuse et soins hospitaliers (ces trois services vont
fréquemment de pair). Sur ces trois plans cependant, des failles
subsistent, essentiellement liées a la maladie: de nombreux enseignants
ont conservé un rapport étroit avec la logique locale, jusqu’a endosser
encore le role de mumbaki, certains prétres admettent la persistance des
rites locaux ou cherchent a les intégrer sans en casser la structure et
certains médecins se déclarent impuissant face a des maladies inclas-
sables.

Pour toutes les raisons évoquées ci-dessus, le domaine des maladies
constitue sans doute le principal lieu de persistance ou de résurgence de
la logique locale face aux influences extérieures. La souffrance éprou-
vée par un individu devient le déclencheur d’un affrontement symboli-
que entre les divers systémes de soins et de valeurs en concurrence.
Lorsque la mort rdode autour d’un proche, les Ifugao ne comptent pas
et mettent tous les atouts de leur coté, quitte a faire une entorse a leurs
convictions ou a faire endosser leur choix a quelque vieux parent qu’ils
ne désireraient pas contrarier. L’engagement social qui s’ensuit renvoie
donc 4 la notion de «santé communautaire» plus qu’a celle de «bien-étre
individuel». La communauté démontre qu’elle existe encore en faisant

528



pression sur les malades et leur famille, attitude qui explique les
nombreuses mentions au contrdle social que ’on m’a faites lors des
entretiens. Par conséquent, a partir de la maladie et de la peur de
mourir, une part de la logique locale se transmet et se perpétue.

Sur ce plan, les Ifugao ne font pas figure d’exception. Dans les
sociétés les plus diverses, ici et ailleurs, 1a maladie est le prétexte et le
lieu d’influences multiples. Elle suscite des comportements apparem-
ment irrationnels. Elle permet I’éclosion de systémes de soins trés
contrastés. Elle constitue en I’occurrence un bon révélateur des syncré-
tismes et des résistances de type pragmatique.

En Ifugao tout particuliérement, mais sans doute également dans
d’autres contextes, les pathologies ne devraient par conséquent pas étre
lues uniquement comme des désordres mettant en cause le fonction-
nement des individus et des sociétés mais également comme des déclen-
cheurs culturels permettant la conservation et la transmission d’anciens
modéles d’organisation qui structurent en profondeur 1’individu et les
systémes sociaux.

Résumé

Cet article analyse 1’attitude des Ifugao, riziculteurs de montagne
partagés entre «paganisme» et christianisme, face aux diverses maladies
qui les touchent. Entre médecine sacrificielle et médecine occidentale
s’effectue aujourd’hui un recadrage considérable, impliquant a la fois
des résistances au changement, des inclusions minimales, des transfor-
mations en profondeur et des pratiques syncrétiques, voire des retours
inattendus aux pratiques anciennes. Plus que la naissance, le mariage
ou la mort, la maladie fait émerger par le rite de guérison les points
d’articulation essentiels a la reproduction du systéme culturel local, a
la fois poreux, ouvert, évolutif, instable mais toujours irrigué par la
perception traditionnelle du normal et du pathologique.

Zusammenfassung
Der Beitrag analysiert die Einstellung der Ifugao gegeniiber den
verschiedenen Krankheiten, von denen sie heimgesucht werden. Das

Weltbild der Ifugao, Reisbauern in einer Bergregion der philippinischen
Insel Luzon, bewegt sich zwischen Ahnenreligionen und Christentum.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 529



Im Spannungsfeld von Tradition und Moderne spielt sich heute eine
auffallende Neuorientierung ab, welche die verschiedensten Formen
kennt: Widerstinde gegen den Wandel, partielle Ubernahmen,
tiefgreifende Umwandlungen, synkretistische Praktiken sowie unerwar-
tete Riickkehr zu friiheren Praktiken. Noch mehr als bei Geburt, Heirat
oder Tod manifestieren sich in der Krankheit bzw. ihren Heilungsriten
jene Ausdrucksformen, die zur Reproduktion des lokalen kulturellen
Systems nétig sind. Dieses erweist sich zwar als durchléssig, offen,
wandlungsfihig und labil, wird aber gleichzeitig durch die traditionelle
Auffassung dessen, was als normal und was als krankhaft gilt, gestiitzt.

Bibliographie

BARTON Roy Franklin
1922. «Ifugao economics». University of California publications in
American archaeology and ethnology (Berkeley) 15/5: 385-446
1930. The half-way sun: life among the headhunters of the
Philippines. New York: Brewer and Warren. 315 p.
1938. Philippine pagans: the autobiographies of three Ifugaos.
London: Routledge and Kegan Paul. 271 p.
1946. «The religion of the Ifugaos». American anthropologist
(Washington) 48/4-2: 1-219

CONKLIN Harold C.
1980. Ethnographic atlas of Ifugao: a study of environment, culture
and society in Northern Luzon. New Haven, Conn.: Yale University
Press. 116 p. [Bibliographie trés compléte]

DE LOS REYES Aloma M.
1987. «gorot, a people who daily touch the earth and the sky: ethno-

graphies of major tribes». Cordillera Schools Group series (Baguio,
Easter School) N°1. 216 p.

DRUCKER C.
1977. «To inherit the land: descent and decision in Northern Luzon».
Ethnology (Pittsburgh) 16/1: 1-20

DUMIA Mariano A.
1979. The Ifugao world. Quezon City: New Day Publ. 122 p.

530



EGGAN Fred
1941. «Some aspects of culture change in the Northern Philippines».
American anthropologist (Washington) 43/1: 11-18

Fry Howard T.
1983. A  history of the Mountain Province. Quezon City
(Philippines): New Day Publishers. 284 p.

GONSETH Marc-Olivier

1985a. «Le riz et le rite: alimentation festive chez les Ifugao des
Philippines», in: INSTITUT D’ETHNOLOGIE (éd.), Identité alimentaire
et altérité culturelle: actes du colloque de Neuchdtel, 12-13
novembre 1984, p. 231-247. Neuchatel: 1’Institut. 259 p.
(Recherches et travaux de 1’Institut d’ethnologie; 6)

1986. Coup d’ceil derriére un décor touristique: quelques
considérations sur [’évolution du tourisme en province ifugao
(Philippines). Neuchatel: Institut d’ethnologie. 23 p.

[Traduit en anglais et espagnol: IWGIA 7, juin 1988]

HUTTERER Karl
1973. «Reciprocity and revenge among the Ifugaos». Philippine
quarterly of culture and society (Cebu City) 1/1: 33-38

JENISTA Frank Lawrence
1987. The white apos: American governors on the Cordillera
Central. Quezon City: New Day Publishers. 321 p.

LAMBRECHT Frans Hubert
1978. Ifugaw-english dictionary. Baguio City: The catholic vicar
apostolic of the Mountain-Province. 534 p.

LoOFs Helmut H. E.
1975. «The first medicine of the people of Mayoyao». Philippine
quarterly of culture and society (Cebu City) 3/4: 277-282

MAGANNON Esteban T.
1985. «La maladie et son étiologie pour la mandadawak (chamane)
kalinga du nord de Lugon, Philippines». L’ethnographie (Paris)
96-97: 169-178

NEDA
1987. Situational analysis of Ifugao. Tuguegarao: National economic
and development authority Region II

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 505-532 531



PERRIN Michel
1992. Les praticiens du réve: un exemple de chamanisme. Paris:
PUF. (Champs de la santé)

PPDO
1988. Ifugao physico-socio-economic profile. Lagawe: Provincial
planning and development Office

332



	La fracture : médecine sacrificielle et médecine occidentale chez les Ifugao des Philippines

