
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Errances thérapeutiques dans les collines

Autor: Droz, Yvan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yvan Droz

Errances thérapeutiques dans les collines

Le Burundi

Le Burundi présente un relief constitué de collines entrecoupées de

marécages - en voie d'aménagement - et d'une chaîne de montagnes
qui sépare le pays du lac Tanganyika. Le climat tropical reste tempéré

par l'altitude, située entre 800 et 2500 mètres. La terre permet de

nourrir une population nombreuse. La densité démographique du pays
oscille entre 200 et 350 habitants au km2.

Mon enquête1 s'est déroulée dans la province de Muyinga située à

la frontière tanzanienne et rwandaise; il s'agit d'une zone d'immigration
pour les provinces plus peuplées du centre du pays; mes interlocuteurs
sont cependant tous nés dans la province de Muyinga. La colline de

Rusengo - lieu de l'enquête - se trouve à 8 kilomètres de Muyinga, sur
les versants de la plaine de la Ruvubu.

Le Séminaire (lycée dirigé par des religieux) de Muyinga est enkysté
à cet endroit: peu de communications existent entre le Séminaire et la

population de la colline. Parfois cette institution emploie quelques
travailleurs journaliers pour cultiver les champs qu'elle possède ou
procéder à quelques travaux d'entretien (coupe du bois, réfection de

bâtiments,...). Les élèves ne sortent pas de la cour du Séminaire et
n'ont donc pratiquement pas de relations avec la population de la
colline, si ce n'est lors de certaines activités sportives (cross) ou lors
de «fugues» destinées, entre autres, à la quête de bière de banane.

L'habitat est relativement dense et les surfaces cultivées semblent
importantes, sans toutefois qu'une pression trop forte ne s'exerce sur la
terre. Dans les hauteurs, quelques étendues restent en friche, destinées

1

Une consultation de six mois (juillet à décembre 1991) pour le Bureau de l'UNICEF
au Burundi a permis la collecte des données présentées ici; je tiens à remercier cette

organisation de m'avoir offert la possibilité de les utiliser.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 481



à la pâture ou à la coupe de paille pour les toitures. La population
s'élève à 2253 personnes regroupées en 527 ménages selon le recensement

de 1990.

L'organisation administrative comporte un chef de colline aidé par
une trentaine de nyumbakumi (chefs de dix à vingt ménages) répartis en

quatre sous-collines. Chacune de ces entités territoriales est sous le
contrôle d'un Comité du parti de cinq membres qui rendent compte de

leurs activités au chef du parti de la colline ou au chef de colline. En
effet, les structures administratives et politiques qui régissent
l'organisation de la colline sont en partie imbriquées et les «gens des collines»
ne font guère de distinction entre le parti et l'administration.

La province, dirigée par un gouverneur, est composée de sept
communes gérées par des responsables communaux; selon leur superficie,
ces entités administratives peuvent être divisées en plusieurs zones, puis
secteurs. Ainsi, le chef de colline se voit chapeauté par un chef de

secteur sous la juridiction du chef de zone, lequel fait le lien avec
l'administrateur communal.

Cette organisation pyramidale est complétée par les «mouvements

intégrés»: l'Union des Femmes Burundaises qui tente d'animer et
d'informer les femmes de la colline (travaux de développement
communautaire, contrôle social en cas de rumeurs persistantes ou de querelles
de ménages disproportionnées, apaisement des conflits interpersonnels)
et les Jeunesses Révolutionnaires Rwagasore chargées d'encadrer les

jeunes hommes et accessoirement de jouer un rôle de police face aux
récalcitrants (refus de participer aux travaux de développement communautaire

ou de se rendre aux réunions, etc.), qui ont constitué le fer de

lance de la lutte contre les sorciers dans les années 1972-19732.

En ce qui concerne les catégories sociales3 représentées sur la
colline, improprement qualifiées d'«ethnies» dans certaines publications,
la grande majorité de la population se rattache à la catégorie hutu, une
famille est ganwa, deux familles sont tutsi et quelques familles
appartiennent à la catégorie twa. Il est curieux de constater que les familles
tutsi conservent une partie des fonctions dirigeantes (chef de colline,
cheftaine de l'UFB, ancien responsable des JRR) et que les familles

2
Cette «chasse aux sorcières» pourrait avoir «complété» le génocide de 1972 (Lemar-

chand et Martin 1974); une enquête sur cette période telle qu'elle a été vécue dans les
collines fait malheureusement défaut.
3

Ubwoko, voir Chrétien 1985 et Mworoha 1977: 18-44.

482



ganwa et twa vivent dans le même espace géographique. Cependant, au
niveau économique, mis à part la famille ganwa qui fait montre d'une
certaine richesse et les familles twa qui manifestent une relative
pauvreté, on ne peut les distinguer les unes des autres quant à l'apparence

ou aux pratiques sociales.

Le système de la santé au Burundi

Sur le plan sanitaire, dans le cadre du système formel, les habitants

disposent de différents centres de santé. Le plus proche et le plus
généralement apprécié se trouve à Cumba (environ 4 km); le centre de

santé intégré à l'hôpital de Muyinga (environ 8 km) offre une autre
possibilité lorsque la maladie paraît nécessiter une hospitalisation ou
lorsque les médicaments font défaut à Cumba; un dernier centre de
santé utilisé dans une moindre mesure par les gens de Rusengo est celui
de Muramba (10-12 km). Des centres plus éloignés ont parfois été
mentionnés; Gitaramuka ou Gasorwe. Le fait que des religieux catholiques

s'en occupent peut jouer un rôle dans la décision d'entreprendre
un tel déplacement; des visites à la parentèle ou à des amis peuvent
également en être la raison. Le système informel, de son côté, ne peut
être que schématiquement décrit ici: il concerne des herboristes, des

devins-guérisseurs et divers spécialistes (masseurs, accoucheuses

et fait parfois intervenir des médicaments phytothérapeutiques largement
connus.

Lorsqu'un mal-être surgit (vers, toux, fièvre, etc.), c'est le plus
souvent la mère de famille qui va cueillir diverses plantes dont sa mère
lui avait précisé l'apparence et l'usage. La connaissance des plantes
médicinales se construit également tout au long des expériences de

maladie: chacun des conjoints apprend à connaître certaines plantes en
relation avec les maladies qu'il a subies.

Ces médicaments phytothérapeutiques4 sont le plus souvent composés

de parties de plantes (feuilles, tiges, racines, écorces,...) mais ils
comprennent également des produits animaux (poils, urine,
excréments,...) ou minéraux. Ils peuvent être utilisés en massage, par

4 Je prends ce terme dans un sens très général, englobant l'ensemble des pratiques dans

lesquelles des éléments minéraux, animaux ou végétaux sont utilisés.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 483



lavement ou par ingestion, ainsi que par scarification. La composition
et l'administration du médicament peuvent obéir à des précautions
rituelles précises (récolte à certains moments, vêtu de telle manière, à

l'aide d'un ustensile spécifique...) ou se faire sans aucune précaution
(cueillette de feuilles qu'il faudra ensuite frotter sur la partie malade...).
Tous mes interlocuteurs connaissaient au moins quelques médicaments

contre des affections courantes et certains prétendaient parfois disposer
de secrets thérapeutiques puissants.

Ils m'ont également parlé de personnes, restées discrètes tout au long
de mon séjour, censées connaître un grand nombre de médicaments: les

«herboristes». Ces derniers prennent en charge les soins au malade, lui
administrent quotidiennement le médicament et suivent son état. Un tel
traitement exige une rétribution car celui qui l'effectue sort de la sphère
de la solidarité immédiate («on ne fait pas payer son père ou son
frère»). Lors de la prescription du médicament, le patient offre un
dédommagement (100 ou 200 FBU5 ou une cruche de bière selon les

cas) au prestataire afin «d'essuyer la rosée de ses pieds» selon l'expression

consacrée6; le traitement suit alors son cours et le patient ne paie
son «bienfaiteur» qu'en cas de guérison: il lui donne alors une ou deux

grandes cruches (20 litres) de bière de banane et/ou de sorgho associées

parfois à une somme d'argent qui peut atteindre 1000 à 1500 FBU.
Toutefois le prix dépend des possibilités financières du patient et de son
désir de «posséder» le médicament. En effet, le simple traitement
revient le plus souvent à quelques centaines de FBU alors que la
connaissance de la composition et du mode d'ingestion (rituels) du
médicament peut s'élever à une somme bien plus élevée: de cette façon,
le prestataire tente de faire fructifier ses connaissances car une
transmission de savoir diminue ses possibilités d'exploitation en créant

un nouveau «concurrent»7.

5
1 $ 200 FBU; le revenu d'une famille dans une colline se situe entre 20'000 et

40'000 FBU par année (Lemaire et al. 1987).
6 Les médicaments se récoltent souvent le matin tôt alors que la rosée couvre encore les

feuilles.
7 Cet aspect du secret et de son utilité «commerciale» est important pour saisir la

réticence des «gens des collines» à transmettre ou même reconnaître posséder des médicaments

traditionnels. Souvent, lors de mes entretiens, un interlocuteur soulevait la question
des motivations de l'Etat quant au recensement des thérapeutes traditionnels. Il semblait
alors évident que le but de l'Etat était le vol des connaissances médicinales. En effet, lors
de certaines réunions avec des chefs de secteurs ou des administrateurs communaux, il

484



Selon mes interlocuteurs, les «herboristes» sont d'apparition récente
dans les collines; leur savoir proviendrait des pays voisins, généralement

la Tanzanie ou l'Ouganda, et serait le fruit de migrations au cours
de la période coloniale (recherche d'un travail salarié en Ouganda ou
en Tanzanie afin de payer l'impôt). Ainsi, après leur retour, certains

migrants seraient-ils devenus des «herboristes» grâce aux connaissances

glanées lors de leurs pérégrinations; d'autres, plus redoutables, auraient

profité de ces séjours pour acquérir des médicaments destinés à

l'ensorcellement...

Contrairement aux devins-guérisseurs, ces spécialistes se refusent à

utiliser la divination ou certains rituels thérapeutiques formels et
affirment ne traiter les malades qu'à l'aide de médicaments phytothéra-
peutiques tels ceux utilisés par la famille ou les voisins. Cependant, ces
médicaments sont perçus comme plus forts que ceux employés dans les

rugo8 car leur composition reste le plus souvent secrète et leur emploi
revient à un coût relativement élevé.

A l'instar des autres personnes qui développent une activité dans le
domaine de la santé, ces «herboristes» appartiennent à l'un ou l'autre
sexe bien qu'il semble y avoir prépondérance masculine dans ce

groupe. L'étendue de leurs connaissances varie grandement selon leur
âge et leur expérience: certains ne connaissent que quelques médicaments

pour des affections précises qu'ils ont subies à l'étranger alors

que d'autres couvrent un vaste champ de maladies différentes.
Une possibilité de traitement plus discrète est offerte par les vendeurs

d'herbes médicinales au marché. Il s'agit à ma connaissance9 d'étrangers

à la région, donc de personnes extérieures au tissu de relations
sociales qui couvre les collines. Leur anonymat s'accorde avec leur
pratique car il peut être souhaitable de ne pas ébruiter l'existence de

avait été demandé aux «gens des collines» de montrer leurs médicaments publiquement
sans qu'il ait été question d'une quelconque rétribution... Inutile de dire que seul le

silence avait fait suite à cette proposition maladroite.
8 Unité domestique, enclos ou kraal selon les traductions; il s'agit de la ou des

maisons) et de la cour délimitée par une haie dense (dans la région de Muyinga, cette haie

est en voie de disparition mais la limite du rugo reste située à l'extrémité de la cour).
9 Mes tentatives d'entrer directement en contact avec eux lors de marchés ou au travers

d'interprètes se sont soldées par des refus catégoriques. Ce paragraphe reste donc sujet
à caution, mes informations n'étant que de deuxième, voire de troisième main.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 485



certaines maladies10. Ils n'entretiennent qu'une relation commerciale
avec leurs clients, se contentant de vendre des médicaments tout en
précisant le mode d'ingestion et leur utilité. Ils ne suivent pas l'état de leur
patient. Contrairement aux médicaments proposés dans le contexte de

la colline, le paiement se fait ici immédiatement et bien sûr
indépendamment des résultats.

Ces vendeurs affirment voyager beaucoup afin de collecter leurs
médicaments; ainsi les plantes ou les écorces proposées seraient
originaires de la savane tanzanienne ou des forêts zaïroises. La distance qui
sépare la zone de cueillette du lieu de vente est présentée comme un

gage de l'efficacité du médicament proposé et dénote de l'étendue de

la connaissance - de la spécialisation - du vendeur. A l'instar de ce qui
se dit de certaines formes de sorcellerie, l'éloignement constitue ainsi,
aux yeux des «gens des collines», un symbole de qualité.

Une certaine similitude apparaît entre les pratiques des «herboristes»
et celles des vendeurs du marché: les uns comme les autres inscrivent
l'origine de leur savoir dans des régions étrangères et proposent des

soins basés principalement sur des herbes médicinales et des matières
animales ou minérales. Cependant, les vendeurs du marché m'ont paru
extérieurs aux relations sociales de leurs acheteurs alors que les
«herboristes» sont pris dans ces relations en tant que voisins ou familiers.
Ainsi, le mode d'action de leurs médicaments n'est pas le même car les

premiers laissent le patient isolé à son domicile alors que les seconds
le suivent généralement quotidiennement en lui administrant un médicament

et en observant le développement de l'affection. Dans ce dernier
cas, le patient reste à l'intérieur de son cercle social et en reçoit
encouragements et soutien, ce qui constitue à mes yeux un élément

important du processus de rétablissement.
Sur la colline, d'autres personnes sont susceptibles de proposer des

médicaments ou des services lors de certaines affections: devins-
guérisseurs, «masseurs» ou accoucheuses. Ces dernières sont appelées

d'urgence auprès des femmes qui rencontrent quelques difficultés lors
d'un accouchement dans le rugo ou lorsqu'une femme a déjà connu des

problèmes lors d'un accouchement antérieur. Plusieurs femmes m'ont

10 II semble qu'une grande partie des médicaments ainsi vendus sont destinés à des

problèmes d'impuissance ou de stérilité; d'autres sont des philtres censés conserver un

partenaire ou rendre un homme ou une femme amoureux du possesseur de ce médicament.

486



affirmé pouvoir sentir à l'avance si l'accouchement se passerait bien ou
non. Dans ce dernier cas, elles prennent des dispositions en

conséquence (appel à une accoucheuse, préparation d'un déplacement vers un
centre de santé, aménagement du rugo,

A ma connaissance, seules trois accoucheuses reconnues comme
telles par mes interlocutrices vivaient sur la colline lors de mon
séjour11; elles disposent de médicaments pour les affections
gynécologiques et de connaissances en obstétrique, ce qui leur permet de venir
à bout des difficultés qui peuvent se présenter lors de l'accouchement
ou à sa suite (diagnostic de la position du foetus, rétention du
placenta,...). Un aspect de leurs pratiques que mes interlocutrices ont
souligné est l'observation et l'accompagnement des femmes avant leur
accouchement puis à sa suite. En outre, accoucher sur la colline permet
aux femmes de jouir de la période de retraite (une semaine) prescrite
aux femmes parturientes et de remplir ainsi leurs obligations «traditionnelles».

Les «masseurs» sont des personnes habiles à réduire les fractures ou
les foulures, voire les hématomes; à l'instar des accoucheuses, il en
existe quelques-uns sur la colline mais aucun n'a accepté de se dévoiler
à moi. Il semble que l'essentiel de leurs pratiques consiste en des

massages du membre blessé à l'aide d'un bouchon de plantes écrasées.

Masseurs et accoucheuses tirent un certain profit de leurs services (100
ou 200 FBU accompagnés d'une cruche de bière) lorsqu'ils sont
couronnés de succès.

Un des derniers aspects du système informel est constitué par les

devins-guérisseurs12, souvent confondus - selon un processus de

dénégation qui en dit long sur leur prégnance13 - avec les sorciers. Il
est bon de les distinguer, bien que dans la pratique certains devins-
guérisseurs puissent également être sorciers ou que cette dénomination

11 II ne m'a malheureusement pas été possible d'en rencontrer. Les informations qui
suivent proviennent uniquement d'entretiens avec des femmes qui leur ont fait appel ou qui
les connaissaient de réputation.
12 Sur les pratiques de ces «médecins traditionnels», voir plus particulièrement Barancira

1990, Ndayishimiye 1985, Niyonzima 1983, Nsabumwami 1989, Ntabona 1988 et Suguru
1978.
13 La volonté d'aveuglement qui pousse les «urbains» à traduire par sorcier ce qu'ils
savent être des devins-guérisseurs est pour le moins frappante. Umupfumu et umurozi sont

pourtant en kirundi deux mots distincts. Affirmer qu'un devin-guérisseur est un sorcier

représente une accusation grave que l'on ne portera qu'avec prudence.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 487



dépende de la position du locuteur. Le devin-guérisseur est un paysan
qui a appris à «deviner» les causes des maladies (diagnostiquer) selon
divers procédés: divination à l'aide du van, d'un bâton pliant, d'une
«poupée» parlante, de beurre fondu, etc., et à traiter certaines
affections, principalement celles dont la cause s'enracine dans la sphère
des «esprits» ou de la sorcellerie14. Le traitement a recours à des

médicaments phytothérapeutiques et à des rituels spécifiques15. Ces

devins-guérisseurs font partie d'un groupe déjà ancien au moment de la
colonisation; ils jouaient alors un rôle important sous la monarchie16.

Actuellement, ils restent dissimulés dans les collines et n'opèrent plus
que de nuit en raison d'une répression sourde de leurs pratiques par
l'Etat et l'Eglise. Pourtant tout un chacun, y compris les citadins, font
appel à eux lorsqu'une maladie ou un événement sort de l'ordinaire.

La formation de ces spécialistes provient d'une maladie, d'un désir

particulier ou de la présence d'un devin dans la famille. D existe en
effet une transmission de père en fils aîné. Des «esprits» peuvent aussi

choisir un individu et le posséder afin de le contraindre à entamer les

démarches d'initiation17. D'autres personnes désirent devenir devins-

guérisseurs et recherchent un spécialiste puissant afin de se mettre à son
service et de recueillir ainsi son savoir; cette démarche implique des

frais considérables (une ou plusieurs dizaines de milliers de FBU). Le
coût des prestations oscille selon les affections et s'échelonne de 200
FBU pour une simple divination à plusieurs milliers de FBU pour des

soins nécessitant un rituel long et compliqué. A ces dépenses
financières, il faut ajouter de la bière et parfois des dons en nature pour
différents sacrifices (poulet, chèvre, mouton ou vache).

Malgré ces gains parfois élevés, le statut de devin-guérisseur n'est

pas envié. Mes interlocuteurs m'ont souvent fait part de leurs craintes
de ces spécialistes et des obligations auxquelles ces derniers sont
soumis. En effet, la communication avec la sphère des «esprits» n'est

pas sans danger. Le devin est astreint à divers sacrifices et interdits qui
traversent sa vie quotidienne et grèvent ses ressources financières. En

14
Baganza, amashinga, imizimu, amahembe, par exemple. Voir Droz 1994 pour une

classification de ces esprits, sorts ou pièges.
15

Kiranga ukubandwa, imizimu ukubandwa, désorcellement, etc.
16 Voir Chrétien 1986, Mworoha et al. 1987 (chapitres 9 et 10), et les divers récits de

révolte lors de la période coloniale.
17 Ukubandwa.

488



outre, cette communication laisse planer un doute sur les capacités et
les activités du devin-guérisseur car dans cette sphère, les moyens de

guérison côtoient des entités qui causent des maladies pour des raisons

qui leur sont propres. Le glissement vers la sorcellerie reste toujours
possible...

Un dernier aspect de ce système consiste en la guérison par la prière.
En effet, les sectes protestantes (pentecôtistes, adventistes,...) sont très
actives dans le pays et la conversion représente pour les «gens des

collines» un moyen de se débarrasser des affections dont la cause se

trouve dans la sphère des «esprits». La prière et la discipline propre à

ces sectes permet de se protéger de toute possession de ce type et de la
dénoncer au grand jour: un protestant (ou ancien protestant) pourra
parler librement d'une maladie qui trouve son origine dans un esprit,
fait inimaginable pour tout autre individu en raison d'une possible
colère de l'esprit en question.

Itinéraires thérapeutiques

Existe-t-il une frontière entre le système formel et le système informel
de la médecine? Comment se vit le passage d'un système à l'autre, s'il
y a passage? La présentation d'itinéraires thérapeutiques donnera quelques

directions de réponse. Ceux-ci présentent l'ensemble des pratiques
afférentes à la recherche de la santé18. Il ne s'agit donc pas seulement
de déplacements géographiques, mais surtout d'un itinéraire social et

psychologique sur lequel chemine le patient, ses proches et le groupe
auquel il appartient.

Les descriptions suivantes sont le fruit de récits recueillis avec l'aide
d'un interprète lors d'entretiens semi-directifs à Rusengo: mes interlocuteurs

me présentaient l'histoire d'une maladie dont la famille avait été

la victime ces dernières années. J'ai tenté de laisser transparaître les

termes et le style employés lors de l'entretien afin de conserver ces
récits au plus près de leur situation d'expression. Us sont le résultat
d'une reconstruction du souvenir et ne présentent donc pas une

18 Ce terme est pris ici dans le sens d'absence de sensations attachées à un mal-être. Il
ne s'agit donc pas d'une impression de bien-être, mais seulement de ne pas se sentir
«malade». Je ne discuterai pas ici les questions relatives à la définition de la santé ou de la

maladie: je ferai un usage «naïf» de ces notions incontournables.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 489



description procédant d'observations seulement. Leurs auteurs avaient

présent à l'esprit le désir de décrire des pratiques «cohérentes» et
«acceptables»19 pour l'étranger que j'étais: il est ainsi fort probable

que certains détails ont été «oubliés» car ils appartenaient aux «choses

à ne pas dire». Toutefois, un début d'intégration et l'habileté de mon
interprète a permis la création d'une relation de confiance relative qui
m'a permis d'entrevoir certaines pratiques du système informel.

Le récit de Pierre

Sur sa bicyclette, Pierre - petit fonctionnaire - rend à son travail dans

une colline éloignée de son domicile. A un certain endroit, il fait passer
son vélo entre de petites cruches contenant des «médicaments»; aussitôt

après, elles se mettent à fumer. En rentrant à la maison, le soir, les

gens de la maison se rendent compte que son visage est enflé, tandis

que ses yeux ont changé de couleur. La nuit, il va se coucher, puis il
est pris de soubresauts hystériques et perd connaissance. Il respire
difficilement, bruyamment, comme si quelque chose dans sa poitrine
barrait l'expiration. Par sa bouche grande ouverte, la salive s'écoule.
Sa femme et ses frères sont obligés de le maintenir immobile en tenant
ses membres et sa tête.

Après cette crise, Pierre ne se souvient plus de rien et perd son
intelligence. Sa famille tente de le faire soigner à l'hôpital, mais rien n'y
fait: la maladie continue, les crises surviennent à intervalles irréguliers.
Peu avant chaque crise, Pierre est très énervé et se fâche avec tout le

monde, y compris ses proches.
Sur le conseil d'amis, la famille décide de s'adresser à un guérisseur

qui leur demande d'acheter un bélier et de préparer de l'insongo20.
Ceci prêt, le guérisseur vient avec des médicaments mélangés avec de

la bière dans un petit récipient21. Il fait ensuite boire le mélange à

Pierre en lui demandant de s'en racler la gorge puis de le recracher

19 Lors des entretiens, il était frappant de percevoir une certaine retenue lorsque des

pratiques du système informel étaient évoquées: mon interlocuteur guettait ma réaction
et se défendait par un rire gêné. Après quelques entretiens, ce malaise disparaissait et

nous pouvions converser de manière plus détendue.
20 Bière de banane non diluée.
21

Uruganzu ou ururegerege ou urubaya.

490



dans la bouche du bélier afin de lui transmettre la maladie. Le guérisseur

conseille à la famille de revendre le bélier de peur qu'il ne

maigrisse à cause de la maladie, ce qui est fait trois jours plus tard au

marché de Muyinga. La famille de Pierre lui offre de la bière et
3000 FBU. Mais tout continue comme auparavant, sans amélioration.
Par déception, la famille jure de ne plus rien dépenser en soins car
jusque-là, rien de positif n'est advenu, malgré tous les efforts déployés.

Pourtant, une nouvelle tentative est faite: la famille fait appel à un
nouveau devin-guérisseur. Après avoir écouté la description de la maladie,

ce dernier demande de préparer de la bière et d'acheter un cabri.
Lorsque tout est prêt, il se rend chez Pierre, accompagné par sa femme
et ses deux filles, et demande à toute la famille de Pierre de le suivre
dans un bois, sur une colline proche, non sans avoir auparavant
inspecté la maison et l'avoir nettoyée à l'aide d'un tison de «médicaments»

pour détecter de possibles pièges. Eclairé par un feu, au milieu du bois,
le devin couche le cabri sur un lit de branches qu'il avait préparé
auparavant et l'égorgé. La viande est grillée sur le feu et le devin-guérisseur
la distribue à l'assistance sans qu'elle soit toujours bien cuite. Il en met
de côté une partie, pour l'offrande probablement. Peu après, il se met
à parler avec une voix enflée et nasale pour appeler les esprits: il
pousse de grands «Hmmm» de temps en temps, aidé par sa femme,
alors que ses deux filles pouffent dans leur coin. Il chasse pendant cette
séance la maladie de Pierre. Il prend ensuite de petits rameaux et les

agite devant le visage du malade avant de le faire sur tout le corps
(Gukugura). A la fin de cette séance, toute la famille rentre à la maison
sans regarder derrière elle, suivant en cela les indications du devin-
guérisseur. Il est alors 23 heures. Alors vient le moment de boire la
bière.

Quelques jours plus tard, la famille envoie de l'argent au devin-
guérisseur. Hélas, la maladie ne subit pas d'amélioration. Bien au

contraire, elle s'enrichit d'un nouvel apport: après chaque crise, Pierre
conserve la mâchoire luxée! Il faut alors l'emmener au dispensaire, et
même une fois à l'hôpital de Gitega, afin de la remettre à sa place.
Comme la maladie ternit de plus en plus son intelligence, Pierre se

retrouve excusable d'office, quelle que soit la bêtise qu'il commette.

Au début de ce récit - le plus élaboré de ceux présentés ici - nous

pouvons percevoir l'imputation d'une causalité à la maladie. Il est en
effet probable que le passage entre les calebasses n'a été «découvert»

que bien après l'apparition des symptômes. Le malade ou ses proches

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 491



aurai(en)t ainsi reconstruit l'histoire de sa maladie afin qu'elle corresponde

à une étiologie reconnue par sa société. Le terrain où Pierre
venait de construire sa maison avait été achetée à un devin-guérisseur.
Etant donné l'importance de la terre pour un paysan, on peut penser
que la vente ne s'est faite qu'en dernier recours (en l'occurrence, le
vendeur continue de vivre dans la colline sur un autre terrain). De plus
le soupçon inavoué qui pèse plus ou moins lourdement sur la personne
d'un devin-guérisseur expose Pierre à une tentative d'ensorcellement.

Par ailleurs, Pierre et ses enfants ont bénéficié d'une scolarisation
qui leur a permis d'abandonner peu à peu le travail de la terre et l'élevage

afin de se consacrer à des activités artisanales. Outre l'achat du
terrain et la situation familiale de Pierre, dont le frère est devin-
guérisseur, l'envie suscitée par cette réussite sociale fait donc de cet
homme une cible prédestinée à une attaque de sorcellerie, attaque qui
vise en premier lieu la cause de ses succès sociaux: son intelligence.

Le premier recours face à cette maladie qui - par ses symptômes -
laisse entendre qu'elle provient de la sphère des esprits (soudaineté,
crise de possession, oubli) est pourtant l'hôpital. Nous pouvons voir là
l'influence de l'insertion de la famille de Pierre dans le monde occidentalisé;

une visite chez un devin-guérisseur, sans compter les difficultés
familiales que cela pouvait soulever (relation alors difficile avec le
frère), aurait fait perdre la face à cette famille affichant jusque-là sa

réussite. En revanche, le recours au système formel de la santé cadrait
tout à fait avec les pratiques habituelles de la famille: il constituait un
nouveau défi aux pratiques traditionnelles22.

Face à l'insuccès de cette tentative, la famille décide malgré tout de

faire appel à un devin-guérisseur: mais il faut pour cela que des amis
insistent. Ce rôle d'annonciateur, bien mis en évidence par Jeanne
Favret-Saada (1977), est un motif récurrent des itinéraires thérapeutiques

où la sorcellerie fait son apparition. La famille ou le malade ne

peuvent faire appel à un devin-guérisseur en supposant implicitement
un ensorcellement que si ce «diagnostic» est confirmé par l'entourage
ou par un étranger de passage. Cet annonciateur prend la responsabilité

22 Cet adjectif qualifie ici les pratiques reconnues par les «gens des collines» comme

appartenant au monde barundi, par opposition aux pratiques occidentales importées par
la colonisation. Il peut ainsi inclure des pratiques thérapeutiques empruntées à des groupes
ethniques d'Ouganda, de Tanzanie ou du Zaïre. Il ne préjuge donc pas de leur
«authenticité» ni de leur «intemporalité».

492



d'imposer un diagnostic auquel chacun pense mais qu'aucun membre
de la famille n'ose affirmer23.

Le guérisseur transmet la maladie à un bélier grâce à la bière de

banane. Pour les Barundi, le bélier était - et reste dans une moindre
mesure - un animal interdit, considéré comme un représentant du principe

supérieur (Imana) sur terre. La bière de banane est un vecteur de

sociabilité au Burundi (Trouwborst 1962 et 1973); elle a supplanté la
bière de sorgho qui auparavant jouait un rôle éminent dans les
cérémonies religieuses de la royauté (Chrétien 1982, Meyer 1984).
Actuellement encore, la reproduction des relations sociales passe par
une convivialité centrée sur le partage de cette bière. Elle est ici
également un vecteur qui permet de transmettre la maladie au bélier en

«partageant* de façon tronquée la bière: les gorgées destinées au patient
sont ensuite rejetées dans la gueule de l'animal qui avale cette bière et
recueille ainsi la maladie. Afin de limiter les pertes financières de la
famille, le guérisseur conseille de revendre le bélier censé dépérir et
mourir en lieu et place de Pierre.

La déception est grande face à l'échec de cette tentative: cette
demande signifiait - aux yeux des voisins - que la famille de Pierre
se réinsérait dans les relations sociales traditionnelles par cette

participation à un rituel thérapeutique24. La famille reconnaissait ainsi

l'importance de l'univers symbolique barundi: le monde occidental
n'était dès lors plus tout-puissant.

Le frère de Pierre arrive alors pour proposer ses services et tenter de

remettre d'aplomb le malade. Un nouveau rituel a lieu; tout d'abord le

devin-guérisseur procède à un exorcisme du lieu d'habitation, puis il
accomplit un sacrifice et partage la viande entre les membres des deux
familles dont les relations étaient tendues auparavant. J'ai perçu cette
tension à travers l'indignation de mon interlocuteur lorsqu'il décrivait
les filles du devin-guérisseur qui se permettaient de pouffer lors
du rituel comme si elles ne prenaient pas au sérieux cet événement,
nouvelle attaque contre l'univers symbolique barundi. Ainsi en est-il
également du partage de la viande («même pas cuite») et de la part

23 Certaines formes d'ensorcellement ne peuvent provenir que d'un membre de la

famille... ce qui rend le diagnostic de sorcellerie dangereux pour la famille.
24 Bien que le rituel se fasse secrètement, les voisins sont le plus souvent au courant de

l'événement.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 493



conservée «probablement» pour l'offrande, propos qui laissent sous-
entendre qu'elle finira en réalité dans l'estomac du devin-guérisseur...

Pourtant, une réconciliation symbolique a lieu en présence d'esprits
appelés par le devin25. Ce second rituel thérapeutique traite le mal par
l'exorcisme à l'aide de la fumée dégagée par les brandons dans la
maison de Pierre puis sur son corps. Il semble que ce rituel fasse appel
à un univers symbolique différent du précédent, qui participait de
pratiques barundi telles qu'on peut les retrouver dans les descriptions des

observateurs du début du siècle (Meyer 1984) ou dans les contes
(Ndorcimpa et Guillet 1984; Guillet et Ndayishinguje 1987).

Comme ultime tentative, la famille se résout à revenir dans le
système formel de la santé; l'hôpital de Gitega - deuxième ville du pays
et ancienne capitale royale - présente une dernière alternative après
l'échec des consultations dans les centres de santé et à l'hôpital de

Muyinga. Le déplacement dans cette ville éloignée d'une centaine de

kilomètres demande une organisation et des frais supplémentaires: c'est
un nouvel et dernier effort que fait la famille de Pierre pour tenter
de lui faire recouvrer la santé26.

Le récit d'Evariste

En 1966, alors qu'Evariste vient de se marier, sa femme est prise par
erreur dans un piège27. Elle marchait sur un sentier, suivie par son
nouveau beau-frère; soudain, ce demier remarque deux lignes verticales
traversées par trois lignes horizontales; les carrés ainsi délimités sont
couverts de poudre noire et blanche. Il s'exclame alors: «Oh madame,
vous venez de traverser l'ubuganga». Ils retournent immédiatement à la
maison, où la femme se met à gémir et à se gratter: sa jambe est en
train de se dilater. Evariste appelle un guérisseur qui commence par

25 La transmission du pouvoir de deviner et de guérir se fait généralement de père en fils
aîné; l'«esprit» qui possède le devin reste ainsi dans la famille. On peut imaginer que cette
tentative de réconciliation aura comme garant ces esprits «membres» de la famille...
26 Les événements décrits dans ce récit ont débuté une dizaine d'années avant qu'il me
soit raconté. Il est donc probable que certaines pratiques ont été éludées, que des médicaments

phytothérapeutiques ont été employés pour tenter de faire disparaître les crises dont
Pierre était l'objet, que d'autres consultations ont été tentées dans des centres de santé et

que d'autres tentatives infructueuses de prospection du système informel ont été faites.
27

Ubuganga.

494



faire des scarifications sur toute la jambe de la malade pour y introduire
du médicament. La femme d'un fonctionnaire important vient voir ce

qui se passe car elle se trouve ce dimanche en visite dans la colline.
Elle incite Evariste à se rendre dès le lendemain au dispensaire afin de

faire soigner sa femme, ce qui est fait. A Muyinga, la malade reçoit
une injection mais son état ne s'améliore pas: sa jambe continue
d'enfler et les démangeaisons persistent.

Le soir, Evariste décide alors de retourner chez lui et de soigner sa

femme à l'aide des médicaments du guérisseur, comme les autres malades

hospitalisés le lui ont enjoint: «ce n'est pas une maladie de l'hôpital»,

lui ont-ils dit. Par chance, un véhicule se rend sur la colline, ce

qui évite un nouveau trajet en civière. Le médicament traditionnel prend
du temps pour agir. Pourtant, dès son retour sur la colline, la femme

se sent mieux. Le guérisseur se rend quotidiennement chez elle pour
appliquer le médicament dans les scarifications et après deux ou trois
mois, elle se rétablit. Cependant, elle ressent encore des démangeaisons
et pense que la maladie peut revenir à tout moment.

Après s'être rendu compte que sa belle-sœur avait traversé un piège,
le frère d'Evariste avait vu un homme qui s'enfuyait en courant. Attirés

par les cris de la femme, les gens qui travaillaient dans les champs aux
alentours étaient immédiatement venus voir ce qui se passait et avaient

reconnu le fuyard! Plusieurs jours plus tard, celui-ci s'était rendu à ses

poursuivants, affirmant qu'il n'avait jamais voulu piéger la femme
d'Evariste, mais son propre frère qui devait prendre ce chemin quelques
minutes plus tard.

Le «sorcier» fut donc traîné devant la justice de la Commune qui
porta l'affaire jusqu'au tribunal de résidence. Là, le criminel fut
condamné à deux ans de prison et 7000 FBU d'amende, dédommagement

destiné à Evariste qui n'avait pas pu cultiver ses champs pendant
qu'il s'occupait de sa femme.

Dans ce récit, nous nous trouvons face à un ensorcellement immédiatement

reconnu: Eugène, le beau-frère d'Evariste, reconnaît sur le
moment même l'embûche, ce qui lui permet d'identifier rapidement le

poseur de piège.
La maladie concernée relève de la sphère du système informel et plus

précisément des spécialistes des désorcellements. Pourtant, une femme
proche de l'administration provinciale conseille à Evariste de conduire
sa femme à l'hôpital. Il obtempère alors qu'il a déjà commencé un
traitement dans la colline.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 495



Nous retrouvons l'annonciateur en la personne du beau-frère28, puis
représenté par des inconnus rencontrés à l'hôpital; tous affirment que
cette maladie n'est pas du ressort de la médecine occidentale. Dans le
récit d'Evariste, le passage par l'hôpital est présenté comme le résultat
d'une obligation: il fallait suivre le conseil de cette «grande» personne,
explication qui dédouane la famille de cette «erreur». L'évidence de la

cause de la maladie et surtout le succès de la thérapie du guérisseur
diminue l'errance entre les thérapeutiques.

Le poseur de piège, capturé, a été condamné par la Justice de l'Etat
pour ensorcellement. Une telle pratique était relativement fréquente
dans les années soixante. Cette affection - pour laquelle la médecine
occidentale est restée inefficace - donné lieu à une action en justice
auprès des tribunaux. Nous avons là un exemple de l'interpénétration
entre les deux univers symboliques et leur complémentarité. La frontière

entre les systèmes de la santé, qui aurait pu être représentée par
la sorcellerie, n'est finalement pas si nette puisque la Justice, émanation
du même univers symbolique que la médecine occidentale, reconnaît -
reconnaissait - la sorcellerie...

Le récit de David

David, jeune père, me raconte l'histoire de la rougeole qui a atteint les

trois membres de sa famille. Au début ils se sont grattés et des boutons

sont apparus sur tout le corps. La grand-mère paternelle leur a conseillé
de se couvrir de bouse de vache afin de lutter contre la maladie à la

façon de leurs ancêtres; ils ont obtempéré dans la même journée.
Le lendemain, un voisin venu leur rendre visite les a incités à se

rendre à l'hôpital de Muyinga pour voir si le médecin n'avait pas au
moins une piqûre contre cette maladie. En effet, leur dit-il, «la médecine

des Blancs agit de manière plus rapide que la médecine traditionnelle;

en outre, cette dernière a perdu ses pouvoirs depuis que les

Blancs sont là».

28 Il peut annoncer le verdict car le piège est immédiatement visible. Cependant, nous

pourrions nous demander si ce diagnostic péremptoire n'est pas également un moyen de

couper court aux soupçons qui risquerait de se porter sur lui en raison du mariage récent
de son frère.

496



La famille a donc pris le chemin de Muyinga et chacun a reçu une

injection. Pourtant, de retour au rugo, la grand-mère les a encouragés
à continuer le traitement de bouse de vache car, selon elle, celle-ci
agirait de l'extérieur du corps alors que l'injection diffuserait ses

bienfaits depuis l'intérieur: une combinaison des deux actions était donc
souhaitable. Trois jours durant, la famille a continué de s'enduire de
bouse et la maladie a régressé pour finir par disparaître.

Ce dernier récit présente une affection «simple» traitée conjointement

par la médecine occidentale et la médecine traditionnelle. Il n'existe pas
là d'exclusion entre l'une et l'autre mais au contraire une collaboration
dans leurs effets. Le médicament traditionnel puise son prestige dans le
monde des ancêtres, dans les racines de l'identité ethnique alors que
l'action de l'injection trouve son origine dans la puissance des Blancs

qui auraient réussi - grâce à leur victoire sur le roi - à diminuer
l'efficacité de la médecine traditionnelle...29. Pourtant, cette dernière
conserve une certaine efficacité, outre celle «vérifiée» pour les affections

qui lui sont propres. L'efficacité symbolique de l'injection a

comme fondement son action «intérieure»30, alors que la bouse de

vache agit de l'extérieur mais sur tout le corps. Il n'y a pas d'exclusivité

pour l'une ou l'autre thérapeutique mais leur conjonction ramène
la santé. A nouveau le patient essaie diverses thérapeutiques dans

l'espoir que l'une au moins fonctionnera: il commence par une thérapie
traditionnelle pour passer par le système formel avant de continuer la
thérapie déjà engagée. Le succès de ces thérapeutiques clôt l'itinéraire;
mais il est fort probable que face à un échec, la famille se serait
tournée vers un devin-guérisseur avant de revenir à un autre dispensaire

«pour voir» si une nouvelle injection ne viendrait pas à bout de

l'affection.

29 Les devins-guérisseurs étaient des personnages influents à la cour du roi. Ils jouaient

un rôle important dans les batailles: avant le combat, les devins des deux camps se

lançaient des malédictions et des sorts censés décider de l'issue du conflit (Meyer 1984:

117-9). La défaite militaire s'est métamorphosée dans l'imaginaire en défaite médicale!
30 Elle ferait pendant aux scarifications, son efficacité serait démultipliée car outre le

fait qu'elle provient du savoir des «devins-guérisseurs» (les médecins) vainqueurs des

abapjumu royaux, elle s'inscrit plus profondément dans le corps du patient.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 497



Interprétation

Les événements décrits dans ces récits se sont tous produits quelques
années avant qu'on me les transmettent. Cependant, les récits et les

observations de pratiques actuelles, aussi fragmentaires qu'ils soient,
me laissent penser qu'ils sont très proches des itinéraires présentés ici.
La période de latence, pendant laquelle toute évocation d'une maladie

est évitée, peut s'expliquer par une rechute toujours possible. En outre,
dans un environnement imprégné de sorcellerie, relater ses malheurs

comporte certains risques - d'aucuns pourraient profiter de cette
faiblesse momentanée pour assouvir une vengeance. De plus, l'effet per-
formatif de la parole est à craindre: en nommant certaines maladies, les

«esprits» qui y sont attachés pourraient revenir: évoquer serait

provoquer.
Une des caractéristiques des médicaments traditionnels est la lenteur

de la guérison: il faut souvent appliquer ou absorber ces produits
plusieurs fois par jour durant quelques semaines avant que le retour à

la santé ne se produise. En outre, des rechutes peuvent avoir lieu, si
bien que le patient tente parfois d'acquérir la connaissance de la

composition du médicament afin de pallier les dépenses futures. Par
ailleurs, cette connaissance offre un moyen de rembourser les frais
engagés dans les traitements successifs car il devient alors possible de

monnayer ses services auprès d'autres personnes souffrantes. Ce
«commerce» des moyens de guérison est pourtant limité car, mis à part le

versement d'une ou deux centaines de FBU lors de la première administration

du médicament, le paiement ne se produit qu'après la guérison
du malade. Ce mode de paiement constitue un des attraits de la médecine

traditionnelle et la distingue de la médecine occidentale. Des

critiques souvent exprimées concernent le manque de «cœur» des

médecins ou des infirmiers qui font payer à la famille du malade

l'intégralité des soins (paiement à l'acte), ceci même lorsque le
traitement se conclut par le décès du malade, alors que la pudeur
voudrait que chacun compatisse à la douleur de la famille et contribue
à la soulager.

Un autre aspect du traitement des devins-guérisseurs ou des phyto-
thérapeutes les distingue du système formel: la prise en charge du

patient. Contrairement à l'hôpital et au dispensaire, où trop souvent les

patients sont abandonnés à eux-mêmes, le guérisseur s'occupe
quotidiennement du malade: il lui apporte le médicament, lui administre
personnellement ses soins, devient responsable de la guérison. Mais en

498



cas d'insuccès, certains soupçons peuvent naître à son égard; le
médicament qu'il a administré est-il véritablement un médicament destiné à

soigner? Ou ne s'agirait-il pas plutôt de poison? L'un et l'autre sont
souvent si proches qu'il faut alors rechercher les causes d'un possible
empoisonnement. L'exercice de pratiques thérapeutiques dans les
collines comporte ainsi toujours le risque du soupçon de sorcellerie...

Les deux premiers récits nous présentent des affections qui nécessitent

exclusivement un recours au système informel et nous pourrions
voir là une frontière entre une nosographie «traditionnelle», avec ses

propres thérapeutiques, et une nosographie occidentale représentée par
les pratiques du système formel: injections, comprimés, bandages.
Pourtant l'assignation d'une cause à la maladie ne se fait qu'a
posteriori: elle procède d'une reconstruction du souvenir qui explique
le succès ou l'insuccès de telle ou telle thérapeutique. L'étiologie de la
maladie n'est ainsi connue qu'après sa disparition (mort ou retour à la
santé). Au moment où le trouble se déclare, le désarroi s'empare de la
famille: tous les moyens sont bons pour tenter de l'éliminer - peu
importe à ce moment l'origine de telle ou telle pratique thérapeutique.
Ce processus de reconstruction du souvenir - l'imputation d'une cause
«sensée» au mal-être - permet de reproduire la représentation sociale de

la maladie et de l'efficacité thérapeutique. La frontière entre les

systèmes formel et informel ne prendrait forme qu'après la guérison;
elle serait alors l'expression d'une identité ethnique et jouerait un rôle
important dans la reproduction sociale de la société barundi.

Ces itinéraires thérapeutiques témoignent tous d'un recours à la
médecine traditionnelle et à la médecine occidentale, ce qui n'est bien
sûr pas indispensable. En effet, le recours à l'autre approche ne se

produit qu'après l'échec d'une tentative. Ainsi lorsque le centre de

santé fournit au patient les médicaments appropriés et en quantité
suffisante, l'itinéraire peut être bref. Il en va de même lorsque le
malade a affaire à un «herboriste» ou à un devin-guérisseur dont les

pratiques correspondent au trouble dont il souffre. Il est plus fréquent
qu'un mal-être trouve sa solution après une ou deux tentatives. Les
troubles qui marquent le souvenir sont ceux dont la disparition exige
des pratiques multiples et souvent onéreuses. Ces itinéraires thérapeutiques,

où les systèmes formel et informel se trouvent mis à contribution

conjointement ou successivement, fournissent les éléments à partir
desquels se construisent les représentations sociales de la médecine et
de la maladie.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 499



Il m'a semblé important de souligner, à l'aide de ces récits, l'errance
fréquente entre les différents systèmes de santé - et à l'intérieur de

chacun d'eux - qui permet parfois de retrouver la santé. Ainsi, lorsque
la maladie se montre rebelle à un premier traitement, le patient essaie

différents médicaments traditionnels ou se rend dans plusieurs centres
de santé: il va d'abord à Cumba où les médicaments font défaut ce

jour-là; de retour sur la colline, il cherche un médicament phyto-
thérapeutique avant de prendre - le lendemain - le chemin de Muyinga
pour essayer de trouver des comprimés ou une injection. Devant la
persistance du mal-être, un voyage vers un dispensaire tenu par des

religieux apparaît comme une solution porteuse d'espoir, ultime recours
avant d'essayer un médicament - onéreux - fourni par un herboriste.
Il est finalement nécessaire de consulter un devin afin de voir si la
maladie ne serait pas de son ressort; un ultime passage par l'hôpital
peut finalement sembler utile pour assurer une guérison complète. Les
tentatives se succèdent indépendamment de l'origine des pratiques mises

en œuvre (système formel ou informel) jusqu'à la guérison ou la mort.
L'existence de différentes médecines offre des possibilités de guérison

multiples aux patients. En effet, un échec dans l'un des systèmes
conduit à essayer une pratique propre à l'autre système ou en un autre
lieu: un premier échec à l'hôpital invite le malade à entreprendre une
visite dans un dispensaire de l'Etat ou, si la possibilité se présente, dans

un centre de santé tenu par des religieux. Dans le système informel, les

médecines traditionnelles importées du Zaïre, de l'Ouganda ou de la
Tanzanie, présentent autant de recours différents, lorsque l'affection
semble provenir de la sphère des esprits ou procéder d'un ensorcellement

ou d'un empoisonnement. Le patient erre ainsi entre ces multiples
pratiques, essayant l'une avant de passer à l'autre pour revenir à la

première. Ces trajets, souvent relatés dans les entretiens, présentent
l'avantage de laisser à la personne souffrante ou à sa famille le choix
entre les thérapies qu'elle va entamer. Cependant, un certain manque
de persévérance dans la poursuite d'une thérapeutique31 pourrait bien

apparaître comme effet pervers du processus.

31 Ce phénomène est surtout présent dans le domaine de la médecine occidentale: certains

patients conservent les médicaments reçus au dispensaire ou les distribuent aux membres
de leur famille sans tenir compte des prescriptions. La médecine traditionnelle offre un
recours au cas où cette thérapie échoue, échec d'autant plus fréquent que les centres de
santé de l'Etat manquent chroniquement de médicaments.

500



Le risque d'utiliser des thérapeutiques erronées constitue une autre
difficulté de cette coexistence de diverses pratiques concurrentes et
complémentaires. Un mauvais choix peut avoir des conséquences graves
dans les relations entre des familles alliées, voire à l'intérieur d'une
seule famille: des accusations prétendant que cette erreur a été sciemment

«choisie» peuvent donner lieu à des représailles et induire ainsi un
cycle de violence. L'annonciateur permet d'éviter ce danger en prenant
la responsabilité d'inciter la famille à entreprendre telle ou telle
démarche.

Face à l'insécurité propre à la maladie, en proie à l'inquiétude et au
doute, la famille envisage n'importe quel recours, même si telle ou telle
pratique ne soulevait auparavant que moquerie et dérision. Toutes les
solutions acceptables - culturellement ou financièrement - sont tentées

pour éviter la mort, conclusion trop ordinaire du mal-être. Ainsi
l'errance est-elle de règle lorsque la maladie persiste. La frontière entre
les systèmes, bien que leurs univers symboliques restent très différents,
ne représente qu'une distinction seconde en regard de l'utilisation des

diverses pratiques thérapeutiques ou de leur finalité.

Résumé

Les itinéraires thérapeutiques prennent le plus souvent l'aspect d'une
errance entre les différents systèmes de la santé. Trois récits sont
présentés et analysés après une brève description des systèmes - formel
et informel - de la santé au Burundi. Les pratiques décrites laissent
apercevoir la représentation sociale de la médecine et le désarroi dans

lequel se trouvent les familles face à la maladie. L'imbrication des deux
systèmes se révèle dans les itinéraires et la distinction entre système
formel et informel de la santé paraît alors n'être construite qu'a
posteriori.

Zusammenfassung

Die Wege der Krankheitsbehandlung erweisen sich oft als Irrfahrt zwischen

unterschiedlichen Heilungssystemen. Nach einer kurzen Schilderung

von offiziellem und inoffiziellem Heilverfahren in Burundi werden
hier drei Beispiele dargestellt und analysiert. Die beschriebenen
Praktiken machen deutlich, wie fragwürdig das Bild der Medizin in

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 501



dieser Gesellschaft ist und wie orientierungslos die Familien im
Krankheitsfall dastehen. Die gleichzeitige Inanspruchnahme beider

Systeme kommt in den eingeschlagenen Heilungswegen zum Ausdruck,
und die Unterscheidung von offiziellem und inoffiziellem System
erscheint als nachträgliche Konstruktion.

Bibliographie

Barancira Sylvester
1990. Possession par les esprits: Baganza et rituel thérapeutique du
Kubandwa au Burundi. Bujumbura. 118 p.

Chrétien Jean-Pierre
1982. «Le sorgho dans l'agriculture, la culture et l'histoire du
Burundi». Journal des africanistes (Paris) 52/1-2: 145-162
1985. «Hutu et Tutsi au Rwanda et au Burundi», in: Jean-Loup
Amselle et Elikia M'BOKOLO, Au cœur de l'ethnie, p. 129-165.
Paris: Maspero
1986. «L'Afrique des Grands Lacs existe-t-elle?». Culture et société

(Bujumbura) 8: 71-89

Droz Yvan
1994. «Esprits, sorts et pièges au Burundi: esquisse d'une typologie
des causes du malheur». Anthropos (St Augustin) 89. [A paraître]

Favret-Saada Jeanne

1977. Les mots, la mort, les sorts. Paris: Gallimard. 427 p.
(Bibliothèque des sciences humaines)

Guillet Claude et Ndayishinguje Pascal
1987. Légendes historiques du Burundi. Paris et Bujumbura:
Karthala et CCB. 289 p.

Lemaire Bernard, Pierre Poupard [et al.]
1987. Systèmes de production et analyse de la situation alimentaire
et nutritionnelle dans la région de Buyenzi. Bujumbura: Service
National des Statistiques

Lemarchand René et David Martin
1974. «Génocide sélectif au Burundi». Minority rights Group report
(Londres) 20: 1-25

502



Meyer Hans
1984 (1916). Les Barundi. Paris: Société Française d'Histoire
d'Outre-Mer. 275 p.

Mworoha Emile
1977. Peuples et rois de l'Afrique des lacs: le Burundi et les

royaumes voisins au XIX siècle. Dakar et Abidjan: Nouvelles
éditions africaines. 352 p.

Mworoha Emile [et al.]
1987. Histoire du Burundi: des origines à la fin du XIX siècle.
Paris: Hatier. 272 p.

Ndayisiiimiye Anaclet
1985. Approche psychosociologique de la pratique d'Ukubandwa
avant et après l'arrivée des missionnaires: le cas de la zone Vyuya
(Mugamba-sud). Bujumbura: Faculté de psychologie et des sciences
de l'éducation. 210 p.

Ndorcimpa Léonidas et Claude Guillet (éds)

1984. L'arbre-mémoire: traditions orales du Burundi. Paris et

Bujumbura: Karthala et CCB. 251 p.

Niyonzima Elise
1983. Croyance à la sorcellerie et son impact sur les relations
sociales chez les paysans burundais de la commune de Vugizi
(Bururi). Bujumbura: Faculté de psychologie et des sciences de

l'éducation. 132 p. [Mémoire de licence]

Nsabumwami Salomon
1989. Opinion des paysans burundais sur l'aspect magico-religieux
de la thérapie traditionnelle des maladies mentales. Bujumbura:
Faculté de psychologie et des sciences de l'éducation. 146 p.
[Mémoire de licence]

Ntabona Adrien
1988. «Une approche du culte du Kubandwa au Burundi et pistes

pour l'exploitation de ses langages». Culture et société (Bujumbura)
10: 61 et 103

SUGURU Sylvère
1978. Approche psychosociologique des Baganza dans le Mugamba
sud. Bujumbura: Faculté de psychologie et des sciences de

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 503



l'éducation. 91 p. [Mémoire de licence publié dans: Au cœur de

l'Afrique (Bujumbura) 18/5-6]

Trouwborst Albert A.
1962. «Le Burundi», in: Marcel D'HERTEFELT, Albert A.
Trouwborst et Johan Herman Scherer, Les anciens royaumes de
la zone interlacustres méridionales: Ruanda, Burundi, Buha, p. 117-
165. Tervuren: Musée Royal de l'Afrique Centrale. 247 p.
1973. «Two types of partial networks in Burundi», in: Jeremy
Boissevain and J. Clyde Mitchell, Network analysis: studies in
human interaction, p. 111-123. The Hague and Paris: Mouton.
271 p.

504


	Errances thérapeutiques dans les collines

