Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Errances thérapeutiques dans les collines
Autor: Droz, Yvan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Yvan Droz

Errances thérapeutiques dans les collines

Le Burundi

Le Burundi présente un relief constitué de collines entrecoupées de
marécages — en voie d’aménagement - et d’une chaine de montagnes
qui sépare le pays du lac Tanganyika. Le climat tropical reste tempéré
par I’altitude, située entre 800 et 2500 meétres. La terre permet de
nourrir une population nombreuse. La densité démographique du pays
oscille entre 200 et 350 habitants au km®.

Mon enquéte! s’est déroulée dans la province de Muyinga située a
la frontiére tanzanienne et rwandaise; il s’agit d’une zone d’immigration
pour les provinces plus peuplées du centre du pays; mes interlocuteurs
sont cependant tous nés dans la province de Muyinga. La colline de
Rusengo - lieu de I’enquéte - se trouve a 8 kilométres de Muyinga, sur
les versants de la plaine de la Ruvubu.

Le Séminaire (lycée dirigé par des religieux) de Muyinga est enkysté
a cet endroit: peu de communications existent entre le Séminaire et la
population de la colline. Parfois cette institution emploie quelques
travailleurs journaliers pour cultiver les champs qu’elle posséde ou
procéder a quelques travaux d’entretien (coupe du bois, réfection de
batiments,...). Les éléves ne sortent pas de la cour du Séminaire et
n’ont donc pratiquement pas de relations avec la population de la
colline, si ce n’est lors de certaines activités sportives (cross) ou lors
de «fugues» destinées, entre autres, a la quéte de biére de banane.

L’habitat est relativement dense et les surfaces cultivées semblent
importantes, sans toutefois qu’une pression trop forte ne s’exerce sur la
terre. Dans les hauteurs, quelques étendues restent en friche, destinées

' Une consultation de six mois (juillet 2 décembre 1991) pour le Bureau de I'UNICEF

au Burundi a permis la collecte des données présentées ici; je tiens a remercier cette
organisation de m’avoir offert la possibilité de les utiliser.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 481



a la pature ou a la coupe de paille pour les toitures. La population
s’éléve a 2253 personnes regroupées en 527 ménages selon le recense-
ment de 1990.

L’organisation administrative comporte un chef de colline aidé par
une trentaine de nyumbakumi (chefs de dix a vingt ménages) répartis en
quatre sous-collines. Chacune de ces entités territoriales est sous le
contrOle d’un Comité du parti de cinq membres qui rendent compte de
leurs activités au chef du parti de la colline ou au chef de colline. En
effet, les structures administratives et politiques qui régissent 1’orga-
nisation de la colline sont en partie imbriquées et les «gens des collines»
ne font guére de distinction entre le parti et 1’administration.

La province, dirigée par un gouverneur, est composée de sept com-
munes gérées par des responsables communaux; selon leur superficie,
ces entités administratives peuvent étre divisées en plusieurs zones, puis
secteurs. Ainsi, le chef de colline se voit chapeauté par un chef de
secteur sous la juridiction du chef de zone, lequel fait le lien avec
1’administrateur communal.

Cette organisation pyramidale est complétée par les «mouvements
intégrés»: 1’Union des Femmes Burundaises qui tente d’animer et
d’informer les femmes de la colline (travaux de développement commu-
nautaire, contrdle social en cas de rumeurs persistantes ou de querelles
de ménages disproportionnées, apaisement des conflits interpersonnels)
et les Jeunesses Révolutionnaires Rwagasore chargées d’encadrer les
jeunes hommes et accessoirement de jouer un rdle de police face aux
récalcitrants (refus de participer aux travaux de développement commu-
nautaire ou de se rendre aux réunions, etc.), qui ont constitué le fer de
lance de la lutte contre les sorciers dans les années 1972-1973%.

En ce qui concerne les catégories sociales’ représentées sur la
colline, improprement qualifiées d’«ethnies» dans certaines publications,
la grande majorité de la population se rattache a la catégorie hutu, une
famille est ganwa, deux familles sont tutsi et quelques familles appar-
tiennent a la catégorie twa. Il est curieux de constater que les familles
tutsi conservent une partie des fonctions dirigeantes (chef de colline,
cheftaine de I’'UFB, ancien responsable des JRR) et que les familles

2 Cette «chasse aux sorciéres» pourrait avoir «complété» le génocide de 1972 (Lemar-

chand et Martin 1974); une enquéte sur cette période telle qu’elle a été vécue dans les
collines fait malheureusement défaut.
3 Ubwoko, voir Chrétien 1985 et Mworoha 1977: 18-44.

482



ganwa et twa vivent dans le méme espace géographique. Cependant, au
niveau économique, mis a part la famille ganwa qui fait montre d’une
certaine richesse et les familles twa qui manifestent une relative
pauvreté, on ne peut les distinguer les unes des autres quant a 1’appa-
rence ou aux pratiques sociales.

Le systéme de la santé au Burundi

Sur le plan sanitaire, dans le cadre du systéme formel, les habitants
disposent de différents centres de santé. Le plus proche et le plus
généralement apprécié se trouve 8 Cumba (environ 4 km); le centre de
santé intégré a 1’hopital de Muyinga (environ 8 km) offre une autre
possibilité lorsque la maladie parait nécessiter une hospitalisation ou
lorsque les médicaments font défaut a Cumba; un dernier centre de
santé utilisé dans une moindre mesure par les gens de Rusengo est celui
de Muramba (10-12 km). Des centres plus éloignés ont parfois été
mentionnés: Gitaramuka ou Gasorwe. Le fait que des religieux catho-
liques s’en occupent peut jouer un role dans la décision d’entreprendre
un tel déplacement; des visites & la parentéle ou & des amis peuvent
également en étre la raison. Le systéme informel, de son coté, ne peut
étre que schématiquement décrit ici: il concerne des herboristes, des
devins-guérisseurs et divers spécialistes (masseurs, accoucheuses ...),
et fait parfois intervenir des médicaments phytothérapeutiques largement
connus.

Lorsqu’un mal-étre surgit (vers, toux, fiévre, etc.), c’est le plus
souvent la mére de famille qui va cueillir diverses plantes dont sa mére
lui avait précisé ’apparence et |’usage. La connaissance des plantes
médicinales se construit également tout au long des expériences de
maladie: chacun des conjoints apprend a connaitre certaines plantes en
relation avec les maladies qu’il a subies.

Ces médicaments phytothérapeutiques® sont le plus souvent compo-
sés de parties de plantes (feuilles, tiges, racines, écorces,...) mais ils
comprennent également des produits animaux (poils, urine, excré-
ments,...) ou minéraux. Ils peuvent étre utilisés en massage, par

4 Je prends ce terme dans un sens trés général, englobant 1I’ensemble des pratiques dans
lesquelles des €léments minéraux, animaux ou végétaux sont utilisés.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 483



lavement ou par ingestion, ainsi que par scarification. La composition
et I’administration du médicament peuvent obéir a des précautions
rituelles précises (récolte a certains moments, vétu de telle maniére, a
’aide d’un ustensile spécifique...) ou se faire sans aucune précaution
(cueillette de feuilles qu’il faudra ensuite frotter sur la partie malade...).
Tous mes interlocuteurs connaissaient au moins quelques médicaments
contre des affections courantes et certains prétendaient parfois disposer
de secrets thérapeutiques puissants.

Ils m’ont également parlé de personnes, restées discretes tout au long
de mon séjour, censées connaitre un grand nombre de médicaments: les
«herboristes». Ces derniers prennent en charge les soins au malade, lui
administrent quotidiennement le médicament et suivent son état. Un tel
traitement exige une rétribution car celui qui I’effectue sort de la sphére
de la solidarité immédiate («on ne fait pas payer son pére ou son
frére»). Lors de la prescription du médicament, le patient offre un
dédommagement (100 ou 200 FBU® ou une cruche de biére selon les
cas) au prestataire afin «d’essuyer la rosée de ses pieds» selon I’expres-
sion consacrée®; le traitement suit alors son cours et le patient ne paie
son «bienfaiteur» qu’en cas de guérison: il lui donne alors une ou deux
grandes cruches (20 litres) de biére de banane et/ou de sorgho associées
parfois 4 une somme d’argent qui peut atteindre 1000 a 1500 FBU.
Toutefois le prix dépend des possibilités financiéres du patient et de son
désir de «posséder» le médicament. En effet, le simple traitement
revient le plus souvent a quelques centaines de FBU alors que la
connaissance de la composition et du mode d’ingestion (rituels) du
médicament peut s’élever a une somme bien plus élevée: de cette fagon,
le prestataire tente de faire fructifier ses connaissances car une
transmission de savoir diminue ses possibilités d’exploitation en créant
un nouveau «concurrent»’.

> 18§ = 200 FBU; le revenu d’une famille dans une colline se situe entre 20’000 et
40’000 FBU par année (Lemaire et al. 1987).

8 Les médicaments se récoltent souvent le matin tot alors que la rosée couvre encore les
feuilles.

7 Cet aspect du secret et de son utilité «commerciale» est important pour saisir la réti-
cence des «gens des collines» a transmettre ou méme reconnaitre posséder des médica-
ments traditionnels. Souvent, lors de mes entretiens, un interlocuteur soulevait la question
des motivations de 1’Etat quant au recensement des thérapeutes traditionnels. Il semblait
alors évident que le but de I’Etat était le vol des connaissances médicinales. En effet, lors
de certaines réunions avec des chefs de secteurs ou des administrateurs communaux, il

484



Selon mes interlocuteurs, les «herboristes» sont d’apparition récente
dans les collines; leur savoir proviendrait des pays voisins, générale-
ment la Tanzanie ou 1’Ouganda, et serait le fruit de migrations au cours
de la période coloniale (recherche d’un travail salarié en Ouganda ou
en Tanzanie afin de payer I’impdt). Ainsi, aprés leur retour, certains
migrants seraient-ils devenus des «herboristes» grice aux connaissances
glanées lors de leurs pérégrinations; d’autres, plus redoutables, auraient
profité de ces s€jours pour acquérir des médicaments destinés a 1’ensor-
cellement...

Contrairement aux devins-guérisseurs, ces spécialistes se refusent a
utiliser la divination ou certains rituels thérapeutiques formels et
affirment ne traiter les malades qu’a 1’aide de médicaments phytothéra-
peutiques tels ceux utilisés par la famille ou les voisins. Cependant, ces
médicaments sont pergus comme plus forts que ceux employés dans les
rugo® car leur composition reste le plus souvent secréte et leur emploi
revient d un coit relativement élevé.

A l’instar des autres personnes qui développent une activité dans le
domaine de la santé, ces «herboristes» appartiennent a 1’un ou 1’autre
sexe bien qu’il semble y avoir prépondérance masculine dans ce
groupe. L’étendue de leurs connaissances varie grandement selon leur
age et leur expérience: certains ne connaissent que quelques médica-
ments pour des affections précises qu’ils ont subies a 1’étranger alors
que d’autres couvrent un vaste champ de maladies différentes.

Une possibilité de traitement plus discréte est offerte par les vendeurs
d’herbes médicinales au marché. Il s’agit 4 ma connaissance® d’étran-
gers a la région, donc de personnes extérieures au tissu de relations
sociales qui couvre les collines. Leur anonymat s’accorde avec leur
pratique car il peut étre souhaitable de ne pas ébruiter 1’existence de

avait été demandé aux «gens des collines» de montrer leurs médicaments publiquement
sans qu’il ait été question d’une quelconque rétribution... Inutile de dire que seul le
silence avait fait suite a cette proposition maladroite.

8 Unité domestique, enclos ou kraal selon les traductions; il s’agit de la ou des mai-
son(s) et de la cour délimitée par une haie dense (dans la région de Muyinga, cette haie
est en voie de disparition mais la limite du rugo reste située a 1’extrémité de la cour).

® Mes tentatives d’entrer directement en contact avec eux lors de marchés ou au travers
d’interprétes se sont soldées par des refus catégoriques. Ce paragraphe reste donc sujet
a caution, mes informations n’étant que de deuxiéme, voire de troisiéme main.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 485



certaines maladies'?. Ils n’entretiennent qu’une relation commerciale
avec leurs clients, se contentant de vendre des médicaments tout en pré-
cisant le mode d’ingestion et leur utilité. Ils ne suivent pas 1’état de leur
patient. Contrairement aux médicaments proposés dans le contexte de
la colline, le paiement se fait ici immédiatement et bien siir indépen-
damment des résultats.

Ces vendeurs affirment voyager beaucoup afin de collecter leurs
médicaments; ainsi les plantes ou les écorces proposées seraient origi-
naires de la savane tanzanienne ou des foréts zairoises. La distance qui
sépare la zone de cueillette du lieu de vente est présentée comme un
gage de I’efficacité du médicament proposé et dénote de 1’étendue de
la connaissance - de la spécialisation - du vendeur. A 1’instar de ce qui
se dit de certaines formes de sorcellerie, 1’€loignement constitue ainsi,
aux yeux des «gens des collines», un symbole de qualité.

Une certaine similitude apparait entre les pratiques des «herboristes»
et celles des vendeurs du marché: les uns comme les autres inscrivent
I’origine de leur savoir dans des régions étrangéres et proposent des
soins basés principalement sur des herbes médicinales et des maticres
animales ou minérales. Cependant, les vendeurs du marché m’ont paru
extérieurs aux relations sociales de leurs acheteurs alors que les «her-
boristes» sont pris dans ces relations en tant que voisins ou familiers.
Ainsi, le mode d’action de leurs médicaments n’est pas le méme car les
premiers laissent le patient isolé a son domicile alors que les seconds
le suivent généralement quotidiennement en lui administrant un médica-
ment et en observant le développement de 1’affection. Dans ce dernier
cas, le patient reste a l’intérieur de son cercle social et en regoit
encouragements et soutien, ce qui constitue a mes yeux un élément
important du processus de rétablissement.

Sur la colline, d’autres personnes sont susceptibles de proposer des
médicaments ou des services lors de certaines affections: devins-
guérisseurs, «masseurs» ou accoucheuses. Ces derniéres sont appelées
d’urgence aupreés des femmes qui rencontrent quelques difficultés lors
d’un accouchement dans le rugo ou lorsqu’une femme a déja connu des
problémes lors d’un accouchement antérieur. Plusieurs femmes m’ont

19" 11 semble qu’une grande partie des médicaments ainsi vendus sont destinés a des pro-
bl¢mes d’impuissance ou de stérilité; d'autres sont des philtres censés conserver un
partenaire ou rendre un homme ou une femme amoureux du possesseur de ce médica-
ment.

486



affirmé pouvoir sentir a 1’avance si 1’accouchement se passerait bien ou
non. Dans ce dernier cas, elles prennent des dispositions en consé-
quence (appel a une accoucheuse, préparation d’un déplacement vers un
centre de santé, aménagement du rugo, ...).

A ma connaissance, seules trois accoucheuses reconnues comme
telles par mes interlocutrices vivaient sur la colline lors de mon
séjour'’; elles disposent de médicaments pour les affections gynéco-
logiques et de connaissances en obstétrique, ce qui leur permet de venir
a bout des difficultés qui peuvent se présenter lors de 1’accouchement
ou a sa suite (diagnostic de la position du foetus, rétention du pla-
centa,...). Un aspect de leurs pratiques que mes interlocutrices ont
souligné est 1’observation et 1’accompagnement des femmes avant leur
accouchement puis a sa suite. En outre, accoucher sur la colline permet
aux femmes de jouir de la période de retraite (une semaine) prescrite
aux femmes parturientes et de remplir ainsi leurs obligations «tradition-
nelles».

Les «masseurs» sont des personnes habiles a réduire les fractures ou
les foulures, voire les hématomes; a l’instar des accoucheuses, il en
existe quelques-uns sur la colline mais aucun n’a accepté de se dévoiler
a moi. Il semble que l’essentiel de leurs pratiques consiste en des
massages du membre blessé a 1’aide d’un bouchon de plantes écrasées.
Masseurs et accoucheuses tirent un certain profit de leurs services (100
ou 200 FBU accompagnés d’une cruche de biére) lorsqu’ils sont cou-
ronnés de succes.

Un des derniers aspects du systéme informel est constitué par les
devins-guérisseurs’?, souvent confondus - selon un processus de
dénégation qui en dit long sur leur prégnance!® — avec les sorciers. Il
est bon de les distinguer, bien que dans la pratique certains devins-
guérisseurs puissent €galement €tre sorciers ou que cette dénomination

11" 11 ne m’a malheureusement pas été possible d’en rencontrer. Les informations qui sui-
vent proviennent uniquement d’entretiens avec des femmes qui leur ont fait appel ou qui
les connaissaient de réputation.

12" Sur les pratiques de ces «médecins traditionnels», voir plus particuliérement Barancira
1990, Ndayishimiye 1985, Niyonzima 1983, Nsabumwami 1989, Ntabona 1988 et Suguru
1978.

13 La volonté d’aveuglement qui pousse les «urbains» a traduire par sorcier ce qu'ils
savent étre des devins-guérisseurs est pour le moins frappante. Umupfumu et umurozi sont
pourtant en kirundi deux mots distincts. Affirmer qu’un devin-guérisseur est un sorcier
représente une accusation grave que 1’on ne portera qu’avec prudence.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 487



dépende de la position du locuteur. Le devin-guérisseur est un paysan
qui a appris a «deviner» les causes des maladies (diagnostiquer) selon
divers procédés: divination a l’aide du van, d’un baton pliant, d’une
«poupée» parlante, de beurre fondu, etc., et a traiter certaines
affections, principalement celles dont la cause s’enracine dans la sphére
des «esprits» ou de la sorcellerie’, Le traitement a recours a des
médicaments phytothérapeutiques et a des rituels spécifiques’®. Ces
devins-guérisseurs font partie d'un groupe déja ancien au moment de la
colonisation; ils jouaient alors un role important sous la monarchie’®.
Actuellement, ils restent dissimulés dans les collines et n’opérent plus
que de nuit en raison d’une répression sourde de leurs pratiques par
I’Etat et 1’Eglise. Pourtant tout un chacun, y compris les citadins, font
appel a eux lorsqu’une maladie ou un événement sort de 1’ordinaire.

La formation de ces spécialistes provient d’une maladie, d’un désir
particulier ou de la présence d’un devin dans la famille. Il existe en
effet une transmission de pére en fils ainé. Des «esprits» peuvent aussi
choisir un individu et le posséder afin de le contraindre a entamer les
démarches d’initiation'’. D’autres personnes désirent devenir devins-
guérisseurs et recherchent un spécialiste puissant afin de se mettre a son
service et de recueillir ainsi son savoir; cette démarche implique des
frais considérables (une ou plusieurs dizaines de milliers de FBU). Le
colt des prestations oscille selon les affections et s’échelonne de 200
FBU pour une simple divination a plusieurs milliers de FBU pour des
soins nécessitant un rituel long et compliqué. A ces dépenses
financiéres, il faut ajouter de la biére et parfois des dons en nature pour
différents sacrifices (poulet, chévre, mouton ou vache).

Malgré ces gains parfois €levés, le statut de devin-guérisseur n’est
pas envié. Mes interlocuteurs m’ont souvent fait part de leurs craintes
de ces spécialistes et des obligations auxquelles ces derniers sont
soumis. En effet, la communication avec la sphére des «esprits» n’est
pas sans danger. Le devin est astreint a divers sacrifices et interdits qui
traversent sa vie quotidienne et grévent ses ressources financiéres. En

14 Baganza, amashinga, imizimu, amahembe, par exemple. Voir Droz 1994 pour une
classification de ces esprits, sorts ou piéges.

12 Kiranga ukubandwa, imizimu wkubandwa, désorcellement, etc.

16 Voir Chrétien 1986, Mworoha et al. 1987 (chapitres 9 et 10), et les divers récits de
révolte lors de la période coloniale.

7 Ukubandwa.

488



outre, cette communication laisse planer un doute sur les capacités et
les activités du devin-guérisseur car dans cette sphere, les moyens de
guérison cotoient des entités qui causent des maladies pour des raisons
qui leur sont propres. Le glissement vers la sorcellerie reste toujours
possible...

Un dernier aspect de ce systéme consiste en la guérison par la priére.
En effet, les sectes protestantes (pentecdtistes, adventistes,...) sont trés
actives dans le pays et la conversion représente pour les «gens des
collines» un moyen de se débarrasser des affections dont la cause se
trouve dans la sphére des «esprits». La priére et la discipline propre a
ces sectes permet de se protéger de toute possession de ce type et de la
dénoncer au grand jour: un protestant (ou ancien protestant) pourra
parler librement d’une maladie qui trouve son origine dans un esprit,
fait inimaginable pour tout autre individu en raison d’une possible
colére de I’esprit en question.

Itinéraires thérapeutiques

Existe-t-il une frontiére entre le systéme formel et le systéme informel
de la médecine ? Comment se vit le passage d’un systéme a 1’autre, s’il
y a passage? La présentation d’itinéraires thérapeutiques donnera quel-
ques directions de réponse. Ceux-ci présentent I’ensemble des pratiques
afférentes a la recherche de la santé'®. Il ne s’agit donc pas seulement
de déplacements géographiques, mais surtout d’un itinéraire social et
psychologique sur lequel chemine le patient, ses proches et le groupe
auquel il appartient.

Les descriptions suivantes sont le fruit de récits recueillis avec 1’aide
d’un interpréte lors d’entretiens semi-directifs a Rusengo: mes interlo-
cuteurs me présentaient I’histoire d’une maladie dont la famille avait été
la victime ces derniéres années. J’ai tenté de laisser transparaitre les
termes et le style employés lors de I'entretien afin de conserver ces
récits au plus prés de leur situation d’expression. Ils sont le résultat
d’une reconstruction du souvenir et ne présentent donc pas une

18 Ce terme est pris ici dans le sens d"absence de sensations attachées & un mal-étre. Il
ne s’agit donc pas d'une impression de bien-étre, mais seulement de ne pas se sentir
«malade». Je ne discuterai pas ici les questions relatives a la définition de la santé ou de la
maladie: je ferai un usage «naif» de ces notions incontournables.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 489



description procédant d’observations seulement. Leurs auteurs avaient
présent a l’esprit le désir de décrire des pratiques «cohérentes» et
«acceptables»”® pour ’étranger que j’étais: il est ainsi fort probable
que certains détails ont été «oubliés» car ils appartenaient aux «choses
a ne pas dire». Toutefois, un début d’intégration et 1’habileté de mon
interpréte a permis la création d’une relation de confiance relative qui
m’a permis d’entrevoir certaines pratiques du systéme informel.

Le récit de Pierre

Sur sa bicyclette, Pierre - petit fonctionnaire - rend a son travail dans
une colline éloignée de son domicile. A un certain endroit, il fait passer
son vélo entre de petites cruches contenant des «médicaments»; aussitot
aprés, elles se mettent a@ fumer. En rentrant a la maison, le soir, les
gens de la maison se rendent compte que son visage est enflé, tandis
que ses yeux ont changé de couleur. La nuit, il va se coucher, puis il
est pris de soubresauts hystériques et perd connaissance. Il respire
difficilement, bruyamment, comme si quelque chose dans sa poitrine
barrait 1’expiration. Par sa bouche grande ouverte, la salive s’écoule.
Sa femme et ses fréres sont obligés de le maintenir immobile en tenant
ses membres et sa téte.

Apreés cette crise, Pierre ne se souvient plus de rien et perd son intel-
ligence. Sa famille tente de le faire soigner a 1’hopital, mais rien n’y
fait: la maladie continue, les crises surviennent a intervalles irréguliers.
Peu avant chaque crise, Pierre est trés énervé et se fache avec tout le
monde, y compris ses proches.

Sur le conseil d’amis, la famille décide de s’adresser a un guérisseur
qui leur demande d’acheter un bélier et de préparer de 1’insongo™.
Ceci prét, le guérisseur vient avec des médicaments mélangés avec de
la biére dans un petit récipient®’. Il fait ensuite boire le mélange a
Pierre en lui demandant de s’en racler la gorge puis de le recracher

% Lors des entretiens, il était frappant de percevoir une certaine retenue lorsque des
pratiques du systéme informel étaient évoquées: mon interlocuteur guettait ma réaction
et se défendait par un rire géné. Aprés quelques entretiens, ce malaise disparaissait et
nous pouvions converser de maniére plus détendue.

20 Bi¢re de banane non diluée.

2l Uruganzu ou ururegerege ou urubaya.

490



dans la bouche du bélier afin de lui transmettre la maladie. Le guéris-
seur conseille a la famille de revendre le bélier de peur qu’il ne
maigrisse a cause de la maladie, ce qui est fait trois jours plus tard au
marché de Muyinga. La famille de Pierre lui offre de la biére et
3000 FBU. Mais tout continue comme auparavant, sans amélioration.
Par déception, la famille jure de ne plus rien dépenser en soins car
jusque-la, rien de positif n’est advenu, malgré tous les efforts déployés.

Pourtant, une nouvelle tentative est faite: la famille fait appel a un
nouveau devin-guérisseur. Apreés avoir écouté la description de la mala-
die, ce dernier demande de préparer de la biére et d’acheter un cabri.
Lorsque tout est prét, il se rend chez Pierre, accompagné par sa femme
et ses deux filles, et demande a toute la famille de Pierre de le suivre
dans un bois, sur une colline proche, non sans avoir auparavant ins-
pecté la maison et 1’avoir nettoyée a 1’aide d’un tison de «médicaments»
pour détecter de possibles piéges. Eclairé par un feu, au milieu du bois,
le devin couche le cabri sur un lit de branches qu’il avait préparé aupa-
ravant et I’égorge. La viande est grillée sur le feu et le devin-guérisseur
la distribue a 1’assistance sans qu’elle soit toujours bien cuite. Il en met
de cOté une partie, pour 1’offrande probablement. Peu aprés, il se met
a parler avec une voix enflée et nasale pour appeler les esprits: il
pousse de grands «<Hmmm» de temps en temps, aidé par sa femme,
alors que ses deux filles pouffent dans leur coin. Il chasse pendant cette
séance la maladie de Pierre. Il prend ensuite de petits rameaux et les
agite devant le visage du malade avant de le faire sur tout le corps
(Gukugura). A la fin de cette séance, toute la famille rentre a la maison
sans regarder derriére elle, suivant en cela les indications du devin-
guérisseur. Il est alors 23 heures. Alors vient le moment de boire la
biére.

Quelques jours plus tard, la famille envoie de 1’argent au devin-
guérisseur. Hélas, la maladie ne subit pas d’amélioration. Bien au
contraire, elle s’enrichit d’un nouvel apport: aprés chaque crise, Pierre
conserve la machoire luxée! Il faut alors I’emmener au dispensaire, et
méme une fois a ’hdpital de Gitega, afin de la remettre a sa place.
Comme la maladie ternit de plus en plus son intelligence, Pierre se
retrouve excusable d’office, quelle que soit la bétise qu’il commette.

Au début de ce récit - le plus élaboré de ceux présentés ici — nous
pouvons percevoir I'imputation d'une causalité a la maladie. Il est en
effet probable que le passage entre les calebasses n’a été «découvert»
que bien aprés 1’apparition des symptomes. Le malade ou ses proches

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 491



aurai(en)t ainsi reconstruit 1’histoire de sa maladie afin qu’elle corres-
ponde & une étiologie reconnue par sa société. Le terrain ou Pierre
venait de construire sa maison avait été achetée a un devin-guérisseur.
Etant donné I'importance de la terre pour un paysan, on peut penser
que la vente ne s’est faite qu’en dernier recours (en 1’occurrence, le
vendeur continue de vivre dans la colline sur un autre terrain). De plus
le soupgon inavoué qui pése plus ou moins lourdement sur la personne
d’un devin-guérisseur expose Pierre a une tentative d’ensorcellement.

Par ailleurs, Pierre et ses enfants ont bénéficié d’une scolarisation
qui leur a permis d’abandonner peu a peu le travail de la terre et 1’éle-
vage afin de se consacrer a des activités artisanales. Outre 1’achat du
terrain et la situation familiale de Pierre, dont le frére est devin-
guérisseur, ’envie suscitée par cette réussite sociale fait donc de cet
homme une cible prédestinée a une attaque de sorcellerie, attaque qui
vise en premier lieu la cause de ses succés sociaux: son intelligence.

Le premier recours face a cette maladie qui — par ses symptomes -
laisse entendre qu’elle provient de la sphére des esprits (soudaineté,
crise de possession, oubli) est pourtant 1’hopital. Nous pouvons voir 13
I’influence de I’'insertion de la famille de Pierre dans le monde occiden-
talisé; une visite chez un devin-guérisseur, sans compter les difficultés
familiales que cela pouvait soulever (relation alors difficile avec le
frére), aurait fait perdre la face a cette famille affichant jusque-la sa
réussite. En revanche, le recours au systéme formel de la santé cadrait
tout a fait avec les pratiques habituelles de la famille: il constituait un
nouveau défi aux pratiques traditionnelles™.

Face a ’insuccés de cette tentative, la famille décide malgré tout de
faire appel a un devin-guérisseur: mais il faut pour cela que des amis
insistent. Ce role d’annonciateur, bien mis en évidence par Jeanne
Favret-Saada (1977), est un motif récurrent des itinéraires thérapeu-
tiques ou la sorcellerie fait son apparition. La famille ou le malade ne
peuvent faire appel a un devin-guérisseur en supposant implicitement
un ensorcellement que si ce «diagnostic» est confirmé par 1’entourage
ou par un étranger de passage. Cet annonciateur prend la responsabilité

2 Cet adjectif qualifie ici les pratiques reconnues par les «gens des collines» comme
appartenant au monde barundi, par opposition aux pratiques occidentales importées par
la colonisation. Il peut ainsi inclure des pratiques thérapeutiques empruntées a des groupes
ethniques d’Ouganda, de Tanzanie ou du Zaire. Il ne préuge donc pas de leur
«authenticité» ni de leur «intemporalité».

492



d’imposer un diagnostic auquel chacun pense mais qu’aucun membre
de la famille n’ose affirmer®.

Le guérisseur transmet la maladie a un bélier grace a la biére de
banane. Pour les Barundi, le bélier était - et reste dans une moindre
mesure - un animal interdit, considéré comme un représentant du prin-
cipe supérieur (Imana) sur terre. La biére de banane est un vecteur de
sociabilité au Burundi (Trouwborst 1962 et 1973); elle a supplanté la
biére de sorgho qui auparavant jouait un role éminent dans les céré-
monies religieuses de la royauté (Chrétien 1982, Meyer 1984).
Actuellement encore, la reproduction des relations sociales passe par
une convivialité centrée sur le partage de cette biere. Elle est ici
également un vecteur qui permet de transmettre la maladie au bélier en
«partageant» de fagon tronquée la biére: les gorgées destinées au patient
sont ensuite rejetées dans la gueule de 1’animal qui avale cette biére et
recueille ainsi la maladie. Afin de limiter les pertes financiéres de la
famille, le guérisseur conseille de revendre le bélier censé dépérir et
mourir en lieu et place de Pierre.

La déception est grande face a 1’échec de cette tentative: cette
demande signifiait - aux yeux des voisins - que la famille de Pierre
se réinsérait dans les relations sociales traditionnelles par cette
participation a un rituel thérapeutique®. La famille reconnaissait ainsi
I’importance de l'univers symbolique barundi: le monde occidental
n’était dés lors plus tout-puissant.

Le frére de Pierre arrive alors pour proposer ses services et tenter de
remettre d’aplomb le malade. Un nouveau rituel a lieu; tout d’abord le
devin-guérisseur procéde a un exorcisme du lieu d’habitation, puis il
accomplit un sacrifice et partage la viande entre les membres des deux
familles dont les relations étaient tendues auparavant. J’ai pergu cette
tension a travers l’indignation de mon interlocuteur lorsqu’il décrivait
les filles du devin-guérisseur qui se permettaient de pouffer lors
du rituel comme si elles ne prenaient pas au sérieux cet événement,
nouvelle attaque contre I’'univers symbolique barundi. Ainsi en est-il
également du partage de la viande («méme pas cuite») et de la part

23 Certaines formes d’ensorcellement ne peuvent provenir que d’'un membre de la
famille... ce qui rend le diagnostic de sorcellerie dangereux pour la famille.

# Bien que le rituel se fasse secrétement, les voisins sont le plus souvent au courant de
I'événement.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 493



conservée «probablement» pour 1’offrande, propos qui laissent sous-
entendre qu’elle finira en réalité dans I’estomac du devin-guérisseur...

Pourtant, une réconciliation symbolique a lieu en présence d’esprits
appelés par le devin®. Ce second rituel thérapeutique traite le mal par
I’exorcisme a ’aide de la fumée dégagée par les brandons dans la
maison de Pierre puis sur son corps. Il semble que ce rituel fasse appel
a un univers symbolique différent du précédent, qui participait de pra-
tiques barundi telles qu’on peut les retrouver dans les descriptions des
observateurs du début du siécle (Meyer 1984) ou dans les contes
(Ndorcimpa et Guillet 1984; Guillet et Ndayishinguje 1987).

Comme ultime tentative, la famille se résout a revenir dans le sys-
téme formel de la santé; I’hopital de Gitega - deuxiéme ville du pays
et ancienne capitale royale — présente une derniére alternative apreés
I’échec des consultations dans les centres de santé et a 1’hopital de
Muyinga. Le déplacement dans cette ville éloignée d’une centaine de
kilomeétres demande une organisation et des frais supplémentaires: c’est
un nouvel et dernier (?) effort que fait la famille de Pierre pour tenter
de lui faire recouvrer la santé®.

Le récit d’Evariste

En 1966, alors qu’Evariste vient de se marier, sa femme est prise par
erreur dans un piége”. Elle marchait sur un sentier, suivie par son
nouveau beau-frére; soudain, ce dernier remarque deux lignes verticales
traversées par trois lignes horizontales; les carrés ainsi délimités sont
couverts de poudre noire et blanche. Il s’exclame alors: «Oh madame,
vous venez de traverser 1’ubuganga». IIs retournent immédiatement a la
maison, ou la femme se met a gémir et a se gratter: sa jambe est en
train de se dilater. Evariste appelle un guérisseur qui commence par

5 La transmission du pouvoir de deviner et de guérir se fait généralement de pére en fils
ainé; 1"«esprit» qui posséde le devin reste ainsi dans la famille. On peut imaginer que cette
tentative de réconciliation aura comme garant ces esprits «membres» de la famille...

26 Les événements décrits dans ce récit ont débuté une dizaine d’années avant qu’il me
soit raconté. 1l est donc probable que certaines pratiques ont €té éludées, que des médica-
ments phytothérapeutiques ont été employés pour tenter de faire disparaitre les crises dont
Pierre était 1’objet, que d’autres consultations ont &té tentées dans des centres de santé et
que d’autres tentatives infructueuses de prospection du systéme informel ont été faites.

27 Ubuganga.

494



faire des scarifications sur toute la jambe de 1a malade pour y introduire
du médicament. La femme d’un fonctionnaire important vient voir ce
qui se passe car elle se trouve ce dimanche en visite dans la colline.
Elle incite Evariste a se rendre dés le lendemain au dispensaire afin de
faire soigner sa femme, ce qui est fait. A Muyinga, la malade regoit
une injection mais son état ne s’améliore pas: sa jambe continue
d’enfler et les démangeaisons persistent.

Le soir, Evariste décide alors de retourner chez lui et de soigner sa
femme a 1’aide des médicaments du guérisseur, comme les autres mala-
des hospitalisés le lui ont enjoint: «ce n’est pas une maladie de 1’hopi-
tal», lui ont-ils dit. Par chance, un véhicule se rend sur la colline, ce
qui évite un nouveau trajet en civiére. Le médicament traditionnel prend
du temps pour agir. Pourtant, dés son retour sur la colline, la femme
se sent mieux. Le guérisseur se rend quotidiennement chez elle pour
appliquer le médicament dans les scarifications et aprés deux ou trois
mois, elle se rétablit. Cependant, elle ressent encore des démangeaisons
et pense que la maladie peut revenir a tout moment.

Aprés s’étre rendu compte que sa belle-sceur avait traversé un piége,
le frére d’Evariste avait vu un homme qui s’enfuyait en courant. Attirés
par les cris de la femme, les gens qui travaillaient dans les champs aux
alentours étaient immédiatement venus voir ce qui se passait et avaient
reconnu le fuyard! Plusieurs jours plus tard, celui-ci s’était rendu a ses
poursuivants, affirmant qu’il n’avait jamais voulu piéger la femme
d’Evariste, mais son propre frére qui devait prendre ce chemin quelques
minutes plus tard.

Le «sorcier» fut donc trainé devant la justice de la Commune qui
porta 1’affaire jusqu’au tribunal de résidence. La, le criminel fut
condamné a deux ans de prison et 7000 FBU d’amende, dédommage-
ment destiné a Evariste qui n’avait pas pu cultiver ses champs pendant
qu’il s’occupait de sa femme.

Dans ce récit, nous nous trouvons face a un ensorcellement immédia-
tement reconnu: Eugéne, le beau-frére d’Evariste, reconnait sur le
moment méme 1’embiche, ce qui lui permet d’identifier rapidement le
poseur de piége. .

La maladie concernée reléve de la sphére du systéme informel et plus
précisément des spécialistes des désorcellements. Pourtant, une femme
proche de I’administration provinciale conseille a Evariste de conduire
sa femme & 1’hopital. Il obtempére alors qu’il a déja commencé un
traitement dans la colline.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 431-504 495



Nous retrouvons 1’annonciateur en la personne du beau-frére®®, puis
représenté par des inconnus rencontrés a 1’hopital; tous affirment que
cette maladie n’est pas du ressort de la médecine occidentale. Dans le
récit d’Evariste, le passage par I'hOpital est présenté comme le résultat
d’une obligation: il fallait suivre le conseil de cette «grande» personne,
explication qui dédouane la famille de cette «erreur». L’évidence de la
cause de la maladie et surtout le succés de la thérapie du guérisseur
diminue I’errance entre les thérapeutiques.

Le poseur de piége, capturé, a €té condamné par la Justice de I’Etat
pour ensorcellement. Une telle pratique était relativement fréquente
dans les années soixante. Cette affection — pour laquelle la médecine
occidentale est restée inefficace — donné lieu a une action en justice
aupres des tribunaux. Nous avons 1a un exemple de I'interpénétration
entre les deux univers symboliques et leur complémentarité. La fron-
tiére entre les systémes de la santé, qui aurait pu €tre représentée par
la sorcellerie, n’est finalement pas si nette puisque la Justice, émanation
du méme univers symbolique que la médecine occidentale, reconnait -
reconnaissait (?) - la sorcellerie...

Le récit de David

David, jeune pére, me raconte I’histoire de la rougeole qui a atteint les
trois membres de sa famille. Au début ils se sont grattés et des boutons
sont apparus sur tout le corps. La grand-mére paternelle leur a conseillé
de se couvrir de bouse de vache afin de lutter contre la maladie a la
fagon de leurs ancétres; ils ont obtempéré dans la méme journée.

Le lendemain, un voisin venu leur rendre visite les a incités a se
rendre a I’hopital de Muyinga pour voir si le médecin n’avait pas au
moins une piqure contre cette maladie. En effet, leur dit-il, «la méde-
cine des Blancs agit de mani¢re plus rapide que la médecine tradition-
nelle; en outre, cette derniére a perdu ses pouvoirs depuis que les
Blancs sont la».

2 5 peut annoncer le verdict car le piége est immédiatement visible. Cependant, nous
pourrions nous demander si ce diagnostic péremptoire n’est pas également un moyen de
couper court aux soupgons qui risquerait de se porter sur lui en raison du mariage récent
de son frére.

496



La famille a donc pris le chemin de Muyinga et chacun a regu une
injection. Pourtant, de retour au rugo, la grand-mére les a encouragés
a continuer le traitement de bouse de vache car, selon elle, celle-ci
agirait de l’extérieur du corps alors que !’injection diffuserait ses
bienfaits depuis 1’intérieur: une combinaison des deux actions é€tait donc
souhaitable. Trois jours durant, la famille a continué de s’enduire de
bouse et la maladie a régressé pour finir par disparaitre.

Ce dernier récit présente une affection «simple» traitée conjointement
par la médecine occidentale et la médecine traditionnelle. Il n’existe pas
la d’exclusion entre 1’une et 1’autre mais au contraire une collaboration
dans leurs effets. Le médicament traditionnel puise son prestige dans le
monde des ancétres, dans les racines de l’identité ethnique alors que
I’action de I’injection trouve son origine dans la puissance des Blancs
qui auraient réussi — grace a leur victoire sur le roi - a diminuer 1’effi-
cacité de la médecine traditionnelle...”®. Pourtant, cette derniére
conserve une certaine efficacité, outre celle «vérifiée» pour les affec-
tions qui lui sont propres. L’efficacité symbolique de l’injection a
comme fondement son action «intérieure», alors que la bouse de
vache agit de I’extérieur mais sur tout le corps. Il n’y a pas d’exclusi-
vité pour I'une ou 'autre thérapeutique mais leur conjonction raméne
la santé. A nouveau le patient essaie diverses thérapeutiques dans
I’espoir que 1’une au moins fonctionnera: il commence par une thérapie
traditionnelle pour passer par le systéme formel avant de continuer la
thérapie déja engagée. Le succeés de ces thérapeutiques clot I'itinéraire;
mais il est fort probable que face 4 un échec, la famille se serait
tournée vers un devin-guérisseur avant de revenir a un autre dispensaire
«pour voir» si une nouvelle injection ne viendrait pas a bout de
1’affection.

2 Les devins-guérisseurs étaient des personnages influents a la cour du roi. IIs jouaient
un role important dans les batailles: avant le combat, les devins des deux camps se
langaient des malédictions et des sorts censés décider de I'issue du conflit (Meyer 1984:
117-9). La défaite militaire s’est métamorphosée dans 1'imaginaire en défaite médicale!
3% Elle ferait pendant aux scarifications, son efficacité serait démultipliée car outre le
fait qu'elle provient du savoir des «devins-guérisseurs» (les médecins) vainqueurs des
abapfumu royaux, elle s’inscrit plus profondément dans le corps du patient.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 497



Interprétation

Les événements décrits dans ces récits se sont tous produits quelques
années avant qu’on me les transmettent. Cependant, les récits et les
observations de pratiques actuelles, aussi fragmentaires qu’ils soient,
me laissent penser qu’ils sont trés proches des itinéraires présentés ici.
La période de latence, pendant laquelle toute évocation d’une maladie
est évitée, peut s’expliquer par une rechute toujours possible. En outre,
dans un environnement imprégné de sorcellerie, relater ses malheurs
comporte certains risques — d’aucuns pourraient profiter de cette fai-
blesse momentanée pour assouvir une vengeance. De plus, I’effet per-
formatif de la parole est a craindre: en nommant certaines maladies, les
«esprits» qui y sont attachés pourraient revenir: évoquer serait
provoquer.

Une des caractéristiques des médicaments traditionnels est la lenteur
de la guérison: il faut souvent appliquer ou absorber ces produits
plusieurs fois par jour durant quelques semaines avant que le retour a
la santé ne se produise. En outre, des rechutes peuvent avoir lieu, si
bien que le patient tente parfois d’acquérir la connaissance de la
composition du médicament afin de pallier les dépenses futures. Par
ailleurs, cette connaissance offre un moyen de rembourser les frais
engagés dans les traitements successifs car il devient alors possible de
monnayer ses services auprés d’autres personnes souffrantes. Ce «com-
merce» des moyens de guérison est pourtant limité car, mis a part le
versement d’une ou deux centaines de FBU lors de la premiére adminis-
tration du médicament, le paiement ne se produit qu’aprés la guérison
du malade. Ce mode de paiement constitue un des attraits de la méde-
cine traditionnelle et la distingue de la médecine occidentale. Des
critiques souvent exprimées concernent le manque de «cceur» des
médecins ou des infirmiers qui font payer a la famille du malade
I’intégralité des soins (paiement a 1’acte), ceci méme lorsque le
traitement se conclut par le décés du malade, alors que la pudeur
voudrait que chacun compatisse a la douleur de la famille et contribue
a la soulager.

Un autre aspect du traitement des devins-guérisseurs ou des phyto-
thérapeutes les distingue du systéme formel: la prise en charge du
patient. Contrairement a 1’hopital et au dispensaire, ou trop souvent les
patients sont abandonnés a eux-mémes, le guérisseur s’occupe quoti-
diennement du malade: il lui apporte le médicament, lui administre
personnellement ses soins, devient responsable de la guérison. Mais en

498



cas d’insuccés, certains soupgons peuvent naitre a son égard; le médi-
cament qu’il a administré est-il véritablement un médicament destiné a
soigner? Ou ne s’agirait-il pas plutoét de poison? L’un et 1’autre sont
souvent si proches qu’il faut alors rechercher les causes d’un possible
empoisonnement. L’exercice de pratiques thérapeutiques dans les col-
lines comporte ainsi toujours le risque du soupgon de sorcellerie...

Les deux premiers récits nous présentent des affections qui néces-
sitent exclusivement un recours au systéme informel et nous pourrions
voir 1a une frontiére entre une nosographie «traditionnelle», avec ses
propres thérapeutiques, et une nosographie occidentale représentée par
les pratiques du systéme formel: injections, comprimés, bandages.
Pourtant 1’assignation d’une cause a la maladie ne se fait qu’a
posteriori: elle procéde d’une reconstruction du souvenir qui explique
le succés ou ’insuccés de telle ou telle thérapeutique. L’étiologie de la
maladie n’est ainsi connue qu’aprés sa disparition (mort ou retour a la
santé). Au moment ou le trouble se déclare, le désarroi s’empare de la
famille: tous les moyens sont bons pour tenter de I’éliminer - peu
importe a ce moment 1’origine de telle ou telle pratique thérapeutique.
Ce processus de reconstruction du souvenir - I’imputation d’une cause
«sensée» au mal-étre — permet de reproduire la représentation sociale de
la maladie et de 1’efficacité thérapeutique. La frontiére entre les
systémes formel et informel ne prendrait forme qu’aprés la guérison;
elle serait alors I’expression d’une identité ethnique et jouerait un role
important dans la reproduction sociale de 1a société barundi.

Ces itinéraires thérapeutiques témoignent tous d’un recours a la
médecine traditionnelle et a la médecine occidentale, ce qui n’est bien
sir pas indispensable. En effet, le recours a 1’autre approche ne se
produit qu’aprés 1’échec d’une tentative. Ainsi lorsque le centre de
santé fournit au patient les médicaments appropriés et en quantité
suffisante, l’itinéraire peut étre bref. Il en va de méme lorsque le
malade a affaire a un «herboriste» ou a un devin-guérisseur dont les
pratiques correspondent au trouble dont il souffre. Il est plus fréquent
qu’un mal-étre trouve sa solution aprés une ou deux tentatives. Les
troubles qui marquent le souvenir sont ceux dont la disparition exige
des pratiques multiples et souvent onéreuses. Ces itinéraires thérapeu-
tiques, ou les systémes formel et informel se trouvent mis a contribu-
tion conjointement ou successivement, fournissent les éléments a partir
desquels se construisent les représentations sociales de la médecine et
de la maladie.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 499



Il m’a semblé important de souligner, a 1’aide de ces récits, I’errance
fréquente entre les différents systémes de santé - et a l'intérieur de
chacun d’eux - qui permet parfois de retrouver la santé. Ainsi, lorsque
la maladie se montre rebelle a un premier traitement, le patient essaie
différents médicaments traditionnels ou se rend dans plusieurs centres
de santé: il va d’abord a Cumba ou les médicaments font défaut ce
jour-1a; de retour sur la colline, il cherche un médicament phyto-
thérapeutique avant de prendre - le lendemain - le chemin de Muyinga
pour essayer de trouver des comprimés ou une injection. Devant la
persistance du mal-étre, un voyage vers un dispensaire tenu par des
religieux apparait comme une solution porteuse d’espoir, ultime recours
avant d’essayer un médicament - onéreux - fourni par un herboriste.
Il est finalement nécessaire de consulter un devin afin de voir si la
maladie ne serait pas de son ressort; un ultime passage par ’hopital
peut finalement sembler utile pour assurer une guérison compléte. Les
tentatives se succédent indépendamment de 1’origine des pratiques mises
en ceuvre (systéme formel ou informel) jusqu’a la guérison ou la mort.

L’existence de différentes médecines offre des possibilités de guéri-
son multiples aux patients. En effet, un échec dans 1’'un des systémes
conduit a essayer une pratique propre a 1’autre systéme ou en un autre
lieu: un premier échec a 1’hopital invite le malade a entreprendre une
visite dans un dispensaire de 1’Etat ou, si la possibilité se présente, dans
un centre de santé tenu par des religieux. Dans le systéme informel, les
médecines traditionnelles importées du Zaire, de 1’Ouganda ou de la
Tanzanie, présentent autant de recours différents, lorsque 1’affection
semble provenir de la sphére des esprits ou procéder d’un ensorcelle-
ment ou d’un empoisonnement. Le patient erre ainsi entre ces multiples
pratiques, essayant 1’une avant de passer a 1’autre pour revenir a la
premiére. Ces trajets, souvent relatés dans les entretiens, présentent
’avantage de laisser a la personne souffrante ou a sa famille le choix
entre les thérapies qu’elle va entamer. Cependant, un certain manque
de persévérance dans la poursuite d’une thérapeutique®’ pourrait bien
apparaitre comme effet pervers du processus.

31" Ce phénomeéne est surtout présent dans le domaine de la médecine occidentale: certains
patients conservent les médicaments regus au dispensaire ou les distribuent aux membres
de leur famille sans tenir compte des prescriptions. La médecine traditionnelle offre un
recours au cas ou cette thérapie échoue, échec d’autant plus fréquent que les centres de
santé de I'Etat manquent chroniquement de médicaments.

500



Le risque d’utiliser des thérapeutiques erronées constitue une autre
difficulté de cette coexistence de diverses pratiques concurrentes et
complémentaires. Un mauvais choix peut avoir des conséquences graves
dans les relations entre des familles alliées, voire a l'intérieur d’une
seule famille: des accusations prétendant que cette erreur a €té sciem-
ment «choisie» peuvent donner lieu a des représailles et induire ainsi un
cycle de violence. L’annonciateur permet d’éviter ce danger en prenant
la responsabilité d’inciter la famille a entreprendre telle ou telle
démarche.

Face a I’'insécurité propre a la maladie, en proie a 1’inquiétude et au
doute, la famille envisage n’importe quel recours, méme si telle ou telle
pratique ne soulevait auparavant que moquerie et dérision. Toutes les
solutions acceptables - culturellement ou financiérement - sont tentées
pour éviter la mort, conclusion trop ordinaire du mal-étre. Ainsi
’errance est-elle de régle lorsque la maladie persiste. La frontiére entre
les systémes, bien que leurs univers symboliques restent trés différents,
ne représente qu’une distinction seconde en regard de I’utilisation des
diverses pratiques thérapeutiques ou de leur finalité.

Résumé

Les itinéraires thérapeutiques prennent le plus souvent 1’aspect d’une
errance entre les différents systémes de la santé. Trois récits sont
présentés et analysés aprés une bréve description des systémes - formel
et informel - de la santé au Burundi. Les pratiques décrites laissent
apercevoir la représentation sociale de la médecine et le désarroi dans
lequel se trouvent les familles face a 1a maladie. L’imbrication des deux
systémes se révéle dans les itinéraires et la distinction entre systéme
formel et informel de la santé parait alors n’étre construite qu’a
posteriori.

Zusammenfassung

Die Wege der Krankheitsbehandlung erweisen sich oft als Irrfahrt zwis-
chen unterschiedlichen Heilungssystemen. Nach einer kurzen Schilde-
rung von offiziellem und inoffiziellem Heilverfahren in Burundi werden
hier drei Beispiele dargestellt und analysiert. Die beschriebenen
Praktiken machen deutlich, wie fragwiirdig das Bild der Medizin in

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 501



dieser Gesellschaft ist und wie orientierungslos die Familien im
Krankheitsfall dastehen. Die gleichzeitige Inanspruchnahme beider
Systeme kommt in den eingeschlagenen Heilungswegen zum Ausdruck,
und die Unterscheidung von offiziellem und inoffiziellem System
erscheint als nachtrigliche Konstruktion.

Bibliographie

BARANCIRA Sylvester
1990. Possession par les esprits: Baganza et rituel thérapeutique du
Kubandwa au Burundi. Bujumbura. 118 p.

CHRETIEN Jean-Pierre
1982. «Le sorgho dans I’agriculture, la culture et I’histoire du
Burundi». Journal des africanistes (Paris) 52/1-2: 145-162
1985. «Hutu et Tutsi au Rwanda et au Burundi», in: Jean-Loup
AMSELLE et Elikia M’BOKOLO, Au coeur de l’ethnie, p. 129-165.
Paris: Maspero
1986. «L’ Afrique des Grands Lacs existe-t-elle . Culture et société
(Bujumbura) 8: 71-89

DROZ Yvan
1994. «Esprits, sorts et piéges au Burundi: esquisse d’une typologie
des causes du malheur». Anthropos (St Augustin) 89. [A paraitre]

FAVRET-SAADA Jeanne
1977. Les mots, la mort, les sorts. Paris: Gallimard. 427 p.
(Bibliothéque des sciences humaines)

GUILLET Claude et NDAYISHINGUJE Pascal

1987. Légendes historiques du Burundi. Paris et Bujumbura:
Karthala et CCB. 289 p.

LEMAIRE Bernard, Pierre POUPARD [et al.]
1987. Systémes de production et analyse de la situation alimentaire
et nutritionnelle dans la région de Buyenzi. Bujumbura: Service
National des Statistiques

LEMARCHAND René et David MARTIN

1974. «Génocide sélectif au Burundi». Minority rights Group report
(Londres) 20: 1-25

502



MEYER Hans
1984 (1916). Les Barundi. Paris: Société Frangaise d’Histoire
d’Outre-Mer. 275 p.

MWOROHA Emile
1977. Peuples et rois de l’Afrique des lacs: le Burundi et les
royaumes voisins au XIX° siécle. Dakar et Abidjan: Nouvelles
éditions africaines. 352 p.

MWOROHA Emile [et al.]
1987. Histoire du Burundi: des origines a la fin du XIX siéecle.
Paris: Hatier. 272 p.

NDAYISHIMIYE Anaclet
1985. Approche psychosociologique de la pratique d’Ukubandwa
avant et aprés l’arrivée des missionnaires: le cas de la zone Vyuya
(Mugamba-sud). Bujumbura: Faculté de psychologie et des sciences
de 1’éducation. 210 p.

NDORCIMPA Léonidas et Claude GUILLET (éds)

1984. L’arbre-mémoire: traditions orales du Burundi. Paris et
Bujumbura: Karthala et CCB. 251 p.

NIYONZIMA Elise
1983. Croyance a la sorcellerie et son impact sur les relations
sociales chez les paysans burundais de la commune de Vugizi
(Bururi). Bujumbura: Faculté de psychologie et des sciences de
1’éducation. 132 p. [Mémoire de licence]

NSABUMWAMI Salomon
1989. Opinion des paysans burundais sur l’aspect magico-religieux
de la thérapie traditionnelle des maladies mentales. Bujumbura:
Faculté de psychologie et des sciences de l’éducation. 146 p.
[Mémoire de licence]

NTABONA Adrien
1988. «Une approche du culte du Kubandwa au Burundi et pistes
pour ’exploitation de ses langages». Culture et société (Bujumbura)
10: 61 et 103

SUGURU Sylvére
1978. Approche psychosociologique des Baganza dans le Mugamba
sud. Bujumbura: Faculté de psychologie et des sciences de

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 481-504 503



I’éducation. 91 p. [Mémoire de licence publié dans: Au coeur de
I’Afriqgue (Bujumbura) 18/5-6]

TROUWBORST Albert A.

1962. «Le Burundi», in: Marcel D’HERTEFELT, Albert A.
TROUWBORST et Johan Herman SCHERER, Les anciens royaumes de
la zone interlacustres méridionales: Ruanda, Burundi, Buha, p. 117-
165. Tervuren: Musée Royal de 1’Afrique Centrale. 247 p.

1973. «Two types of partial networks in Burundi», in: Jeremy
BOISSEVAIN and J. Clyde MITCHELL, Network analysis: studies in
human interaction, p. 111-123. The Hague and Paris: Mouton.
271 p.

504



	Errances thérapeutiques dans les collines

