
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Professionalisierte und volkstümliche Basisgesundheitsversorgung bei
den Minahasa (Nord-Sulawesi, Indonesien) : Konkurrenz oder
Ergänzung?

Autor: Eeuwijk, Brigit Obrist van / Eeuwijk, Peter van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brigit Obrist van Eeuwijk und Peter van Eeuwijk

Professionalisierte und volkstümliche
Basisgesundheitsversorgung bei den Minahasa (Nord-
Sulawesi, Indonesien): Konkurrenz oder Ergänzung?

Einleitung

Im Zuge der gesundheitspolitischen Wende, die sich in der WHO-
Konferenz von Alma Ata 1978 und dem Konzept der Primary Health
Care (PHC) abzeichnete, wurde auch bei den Minahasa in Nord-
Sulawesi, Indonesien, die Professionalisierungder Basisgesundheitsversorgung

eingeleitet. Dabei blendeten die Planer die bereits seit langem
existierende, volkstümliche Basisgesundheitsversorgung fast gänzlich
aus ihrem Gesichtsfeld aus.

Ein langfristiges, medizinethnologisches Forschungsprojekt soll diese
verkürzte Perspektive erweitern. Eine erste, regional ausgerichtete
Bestandesaufnahme1 erbrachte den Beweis, dass die volkstümliche
Basisgesundheitsversorgung bei den Minahasa eine wichtige Rolle spielt
(s. van Eeuwijk n.d.). In einer zweiten Studie2 wurde das Patientenverhalten

schwerpunktsmässig in drei Dörfern erhoben. Der vorliegende
Beitrag diskutiert erste Ergebnisse dieses Forschungsprojektes und zeigt
auf, dass eine medizinethnologische Perspektive den Blick für eine

ganzheitliche Gesundheitsversorgung öffnet.

1

Die erste Forschung führte Peter van Eeuwijk 1987/88 während zehn Monaten im
Rahmen des Nachdiplomstudiums für Entwicklungsländer, NADEL ETH Zürich, durch.
2 Die zweite Forschung von Peter van Eeuwijk begann im November 1990 und dauerte

bis August 1992; sie wurde vom Schweizerischen Nationalfonds finanziert und von LIPI
Indonesien (Forschungserlaubnis No. 6484/S.K./1990 und No. 7817/11/1991) unterstützt.

Brigit Obrist van Eeuwijk arbeitete während sechs Monaten (Juli bis Oktober 1991 und

Juli bis August 1992) in diesem Projekt mit.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 435



Die Minahasa

Die Minahasa als ethnische Gruppe zu definieren ist - wie vielerorts in
Südost-Asien - ein schwieriges Unterfangen. In diesem Beitrag bezieht
sich der Name Minahasa (mina-asa: sich zu einer Einheit zusammen-
schliessen) auf rund 500'000 Menschen, die auf dem nordöstlichen

Zipfel der Insel Sulawesi (früher Celebes genannt) leben (s. Karte 1)

und sich durch eine gemeinsame kulturelle Identität verbunden fühlen
(vgl. Lundström-Burghoorn 1981). Identitätsstiftend wirken vor allem
die Geschichte, die Religion, die Sprache und die geographische
Einheit. Der Wandel zur heutigen Gesundheitsversorgung muss vor diesem

Hintergrund betrachtet werden.
Die Minahasa blickten bereits auf eine lange Geschichte zurück, als

Portugiesen und Spanier im 16. Jahrhundert ihr Gebiet streiften. Da
diese Kolonialmächte vor allem am Gewürzhandel mit den Molukken
interessiert waren, blieben diese Kontakte ohne grössere Bedeutung.
Dagegen folgte auf den Vertrag der Minahasa-Föderation mit der

Vereenigde Oostindische Compagnie (VOC) von 1679 die fast 300
Jahre dauernde (bis 1830 rein formale) holländische Herrschaft. Sie
endete 1945 auf nationaler Ebene mit der Erlangung der Unabhängigkeit,

beziehungsweise 1949 mit der Anerkennung als souveräne

«Republik Indonesien».
Elemente der lokal gewachsenen Minahasa-Religion (auch Alifuru-

Religion genannt) sind auch heute noch in lebendiger Erinnerung, zum
Beispiel bestimmte Gottheiten (empung) und berühmte Ahnen (opo),
Rituale (fosso), Tänze (maengket, cakalele), Ämter (walian, tonaas)
und Symbole (z.B. heilige Orte wie der Batu Pinabetengan oder Tiere
wie die Eule, manguni). Trotzdem sind die Minahasa heute überzeugte
Christen. Um 1830 sandte die Niederländische Missionsgesellschaft
(Nederlandsche Zendeling Genootschap) mehrere Missionare in das

Minahasa-Gebiet (Lundström-Burghoorn 1981: 40), und rund hundert
Jahre später (1934) wurde die evangelische Minahasa-Kirche (GMIM:
Gereja Masehi Injili di Minahasa) als eine der ersten unabhängigen
evangelischen Kirchen Indonesiens gegründet (Supit 1986: 1).

Neben ihren acht überlieferten Stammessprachen (u.a. Tontemboan,
Tonsea, Tombulu, Tolour/Tondano und Tonsawang) sprechen die

436



Minahasa heute im Alltag meist Bahasa Melayu Manado3. Die weite
Verbreitung der Bahasa Melayu geht auf die holländischen Missionare
zurück; nach 1850 unterrichteten sie im Minahasa-Gebiet in allen
Schulen ausschliesslich in dieser Sprache (s. Lundström-Burghoorn
1981: 19). Heute ist natürlich die Nationalsprache (Bahasa Indonesia)
Schul- und Schriftsprache.

— - Kabupaten - Grenze Strassen
Geographische Grenze (Süd-, Fussweg
Mittel-, Nord-Minahasa) bzw. Feldweg

Karte 1 Das Minahasa-Gebiet im Norden der Insel Sulawesi, Indonesien

3 Die Bahasa Melayu Manado ist eine regionale Variante des Malaiischen, deren
nichtmalaiisches Vokabular hauptsächlich aus den nicht-austronesischen Sprachen von Ternate-
Tidore-Halmahera (Molukken) im Osten und dem Holländischen sowie Spanischen/Portugiesischen

stammt (s. Babcock 1989: 201-202, Anm. 8-9 und Kalangie 1987: 143).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 437



Die professionalisierte Basisgesundheitsversorgung

Im Minahasa-Gebiet bieten drei verschiedene Institutionen einen
professionellen Gesundheitsdienst an, der sich an der Biomedizin orientiert:
der Staat, die evangelische Minahasa-Kirche (GMIM) und die katholische

Kirche. Im Bereich der Basisgesundheit (Primary Health Care,
PHC) hat die GMIM nach Absprache mit den anderen Institutionen in
den letzten 20 Jahren eine Vorreiterrolle übernommen. In diesem Beitrag

werden wir uns deshalb auf ihren Gesundheitsdienst konzentrieren.
Der evangelische Gesundheitsdienst im Minahasa-Gebiet ist so alt

wie die missionarischen Aktivitäten dort. Bereits die ersten
holländischen Missionare leisteten einfache, kurative Dienste, die im Laufe
der Jahrzehnte stetig ausgebaut und weiterentwickelt wurden. Heute ist
der Gesundheitsdienst in einer Stiftung unter dem Namen Yayasan
Kesehatan GMIM zusammengefasst und wird von der Schweizerischen

Direktion für Entwicklungszusammenarbeit und humanitäre Hilfe
(DEH) mitfinanziert. Zur Yayasan Kesehatan GMIM gehören mehrere

Krankenhäuser, Geburtskliniken, Apotheken, ein Laboratorium, eine
Krankenschwesternschule und der Basisgesundheitsdienst. Die Mitarbeiterinnen

und Mitarbeiter der Yayasan Kesehatan GMIM sind - mit
wenigen Ausnahmen4 - gebürtige Minahasa.

Der Krankenhaus-zentrierte Basisgesundheitsdienst der GMIM ist

zellenförmig aufgebaut (s. Abb. 1); diese Struktur spiegelt auch seine

Entwicklung wider (vgl. Demuth n.d.), die durch den Prozess der

Professionalisierung gekennzeichnet ist. 1974 gründete ein Arzt, der in
den USA eine Ausbildung zum Master of Public Health erfolgreich
abgeschlossen hatte, im Bethesda-Krankenhaus von Tomohon ein PHC-
Team. Er vermittelte seinen Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern das

neuerworbene Wissen, und gemeinsam setzten sie sich zum Ziel, die

Bevölkerung vermehrt für präventiv-medizinische Massnahmen zu
motivieren. 1982 teilte er das ursprüngliche PHC-Team auf: Eine Gruppe,
die an das Krankenhaus von Tomohon angegliedert wurde (B), betreute

von nun an unter der Leitung eines Arztes die Dörfer im zentralen
Minahasa-Gebiet (s. Karte 1). Die zweite Gruppe bildete ein
übergeordnetes PHC-Team (A) und intensivierte ihre Aktivitäten im

4 Zur Zeit arbeiten eine Pharmazeutin aus der Schweiz, eine Ernährungswissenschafterin

aus den USA und ein Arzt aus Japan als Angestellte der Yayasan Kesehatan GMIM.

438



nördlichen und südlichen Minahasa-Gebiet. Sie führte mehrere Kurse
durch, um weitere Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter auszubilden. So

konnten später neue PHC-Teams in je einem Krankenhaus (B) in Amu-

rang und Manado und einer Gebärklinik (C) in Girian bzw. Tompaso
Baru ihre Arbeit aufnehmen. Zusätzlich wurden bis 1991 fast 900
Laien aus 59 Dörfern zu freiwilligen (d.h. unbezahlten)
Dorfgesundheitshelferinnen und -heifern (Kader Kesehatan) oder Gesundheits-
koordinatorinnen und -koordinatoren (D) (Kordinator Kesehatan)
ausgebildet; davon waren im Mai 1991 noch knapp 600 aktiv (mündliche

Information Dr. A. Lengkong).

Abb. 1 Die Struktur der professionalisierten Basisgesundheitsversorgung der GMIM

Der Aufbau der Basisgesundheitsversorgung in einem Dorf läuft
idealerweise nach folgendem Muster ab (vgl. Supit 1986: 7-8): Die
Dorf- oder Kirchenleitung wendet sich direkt oder indirekt an den

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 439



GMEM-Gesundheitsdienst und wünscht, in das PHC-Programm
aufgenommen zu werden. Ein PHC-Team hält anschliessend einen 3-tägigen
Workshop im Dorf ab, an dem auch die Vertreter der Dorf- und

Kirchenleitung teilnehmen, und informiert sowohl über die Grundzüge
der PHC als auch über die Anforderungen an die Kurskandidatinnen
und -kandidaten. Anschliessend wählt das Dorf seine Kandidatinnen und
Kandidaten und schickt sie in einen zweiwöchigen Einführungskurs
(Kader Kesehatan) oder einen fünfwöchigen Intensivkurs (Kordinator
Kesehatan). Am Ende dieser Kurse erhalten die Teilnehmerinnen und
Teilnehmer ein Zertifikat. Zurück im Dorf führen sie Surveys durch
und/oder beginnen mit Aktivitäten, die mit dem regionalen PHC-Team
abgesprochen wurden (meist Mitarbeit im Ernährungs- und

Wiegeprogramm für Kinder unter 5 Jahren und/oder im Programm für
sanitäre Einrichtungen). Später nehmen sie eventuell an einem

Spezialkurs, zum Beispiel über Tuberkulose, Augenkrankheiten, Malaria,

Gesundheitskassen (Dana Sehat) oder Medikamentenposten (Pos

Obat) teil. In regelmässigen Abständen besuchen die regionalen PHC-
Teams die freiwilligen Helferinnen und Helfer in den Dörfern, um
ihnen mit Rat und Tat beizustehen. Bei solchen Besuchen bieten sie der

Bevölkerung auch kurative Dienste an. Zudem organisieren sie Treffen
für die Kordinator Kesehatan und Kader Kesehatan benachbarter
Dörfer oder bestimmter Regionen, um die Motivation zu stärken, Ideen
auszutauschen und Kursinhalte zu wiederholen.

Trotz den Kontrollmechanismen, die in den professionalisierten
Basisgesundheitsdienst eingebaut sind, beobachteten wir
Begleiterscheinungen die gesundheitsgefährdende Wirkung haben können. Selbst

ausgebildete Krankenschwestern und -pfleger beachten in der Praxis oft
die wichtigsten Grundregeln nicht: Einwegspritzen werden mehrmals
verwendet, Glasspritzen nicht sorgfältig genug sterilisiert, Tabletten und

Injektionen ohne Indikation und/oder aufgrund zweifelhafter Diagnosen
verabreicht. Zudem interpretiert das paramedizinische Personal Krankheiten

manchmal recht eigenwillig; biomedizinisches und volkstümliches
Wissen werden dabei oft vermischt.

Ein besonders schwerwiegendes Problem stellt der freie und
unkontrollierte Verkauf von zum Teil rezeptpflichtigen Medikamenten
in Geschäften (toko), Quartier- und Dorfläden (warung) dar. Da das

Bedürfnis der Bevölkerung nach pharmazeutisch hergestellten
Medikamenten auch im ländlichen Bereich sehr gross ist, müssen

unbedingt Massnahmen zur Bekämpfung dieser «wilden Praxis»
ergriffen werden. Dazu gehören einerseits die Unterbindung des

440



illegalen Medikamentenhandels mit rechtlichen Mitteln, andererseits die

Aufklärung der Bevölkerung über die negativen Wirkungen des quantitativen

und qualitativen Medikamentenmissbrauchs und gleichzeitig die

Intensivierung der Basisgesundheitsprogramme für Präventivmass-

nahmen, Gesundheitskassen und Medikamentenposten.

Die volkstümliche Basisgesundheitsversorgung

Wie bereits erwähnt sind Elemente der überlieferten Minahasa-Religion
heute noch in lebendiger Erinnerung - allerdings teilweise in gewandelter

Form. Deshalb bezeichnen wir die darin verankerten Vorstellungen
und Verhaltensweisen bezüglich Gesundheit und Krankheit in diesem

Beitrag als «volkstümlich»5, nicht als «traditionell».
Früher kannten die Minahasa zwei Kategorien von «Priestern», die

walian und tonaas (s. Graafland 1898, vol. 1: 242-243, Tauchmann
1968: 148, 152, 176). Die tonaas waren für die Begleitung des Ackerbaus

im Jahreslauf zuständig, während die walian die religiösen Feste

und Riten (fosso) leiteten und gleichzeitig als Medien der Götter
{empung) und berühmter Ahnen (opo) amtierten. In dieser zweiten
Funktion vermittelten sie zwischen der Ober- und der Mittelwelt,
zwischen der Mittel- und der Unterwelt, aber auch zwischen den
verschiedenen sozialen Schichten.

Ein spezielles Amt hatte der walian tulus, der Heilpriester. Im
Trancezustand kommunizierte er mit Gottheiten und Ahnen und fing die
Lebensseele wieder ein, wenn sie aus dem Körper eines Menschen
entwichen war und dadurch eine Krankheit verursachte. Solche Heilungsriten

sind in der Literatur gut dokumentiert (siehe z.B. Riedel 1872:

481, 523 und Graafland 1898, vol.l: 474-477). Ferner verfügte der
walian tulus über umfassende Kenntnisse in der Herbalistik.

Im 19. Jahrhundert verloren die walian und die walian tulus im
Laufe der Missionierung zunehmend an Bedeutung. Heute werden sie

in den Dörfern meist nur noch in historischem Zusammenhang erwähnt.
Dagegen hört man in bestimmten Gegenden noch von den tonaas. Diese
Bezeichnung, die früher für Spezialisten der Ackerbauriten reserviert
war, wird dort auf alle Menschen übertragen «...who have hereditary

5 Darin folgen wir dem englischen Sprachgebrauch, der gewandelte traditionelle Vorstellungen

und Verhaltensweisen mit dem Adjektiv «folk» bezeichnet.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 441



claims to special competence with reference to health, illness and

prosperity» (Lundström-Burghoorn 1981: 183). Verbreiteter ist heute

allerdings die indonesische Bezeichnung für traditionelle Heilerinnen
und Heiler, dukun.

Je nach Schwerpunkt ihrer Tätigkeit lassen sich die heutigen dukun
der Minahasa (s. Tab. 1) in acht Typen gliedern (s.a. van Eeuwijk n.d.:
62-63, 71-72). Man kann sie als Nachfolger der walian tulus betrachten,

wenden doch manche von ihnen ähnliche Diagnose- und Therapiemethoden

an. Dies gilt vor allem für die dukun, die mit Trance arbeiten

(Typ F, G und H), aber auch für die Herbalisten (B). Die meisten
dieser dukun sind Männer; nur bei den Mama Biang/dukun bayi (A)
überwiegen die Frauen. Ob sich ihre Heilkunst ebenfalls von den
walian tulus ableiten lässt, oder ob es möglicherweise früher noch ein
auf Frauen und Kleinkinder spezialisiertes Heileramt gab, bleibt unklar.

In der Regel leben die dukun der Minahasa wie die anderen Mitglieder

der Gesellschaft (s. van Eeuwijk n.d.: 79). Männliche dukun
arbeiten zum Beispiel als Bauern oder Fischer, weibliche als
Hausfrauen, Bäuerinnen und Fischerinnen. Oft gehören sie zu den Dorfoder

Quartierpersönlichkeiten und üben öffentliche Ämter (z.B. im
Dorf- und Kirchenrat) aus. Pro Dorf und Stadtquartier gibt es meist
mehrere dukun, auch dort, wo die professionalisierte Basisgesundheitsversorgung

gut ausgebaut ist. Ein dukun (Typ G) beispielsweise arbeitete

gleich hinter dem Bethesda-Krankenhaus in Tomohon!

Auffällig ist die Tatsache, dass die dukun der Minahasa ausgesprochene

Individualisten sind, was ihre Heilertätigkeit angeht; ein

Erfahrungsaustausch wurde selten beobachtet oder erwähnt, jeder geht
seinen eigenen Weg. Eine Ausnahme bilden die Mama Biang/dukun
bayi; ihre eher formelle Zusammenarbeit wurde möglicherweise durch
die Kurse der PHC-Teams, die speziell für sie durchgeführt wurden,
gefördert; persönliche Erfahrungen oder eigenes Wissen werden aber
auch bei ihnen selten ausgetauscht.

Die Patienten der dukun stammen, was Ausbildung und
Lebensstandard betrifft, aus allen Schichten der Minahasa-Gesellschaft
(s. van Eeuwijk n.d.: 80-81). Mit ganz wenigen Ausnahmen sind sie -
wie übrigens auch die dukun selbst - aktive Mitglieder der christlichen
Kirchen.

Zur volkstümlichen Basisgesundheitsversorgung gehören aber nicht
nur die Behandlungen durch dukun, sondern auch jene, die im Familien-

und Freundeskreis stattfinden.

442



Tabelle 1 Typologie der dukun bei den Minahasa

Typ Name Zahl6 Art der Behandlung

A Mama Biang/
Dukun bayi
(Hebamme)

31 - Heilpflanzen während Schwangerschaft und
Geburt;

- Geburtshilfe;
- Schwitzbäder nach Geburt;
- Ernährungsberatung für Kleinkinder;
- Beratung in (volkstümlicher) Familienplanung.

B Dukun
makatana
(Herbalist)

22 - Innere und äussere Anwendung von Heilmitteln
pflanzlichen, tierischen und mineralischen
Ursprungs.

C Dukun patah
tulang
(Knochenheiler)

7 - Massage;
- Fixierung und Richten des verletzten oder

kranken Körperteils;
- innere und äussere Anwendung von

Heilpflanzen.

D Dukun pijit/
urut (Masseur)

3 - Massage;
- innere und äussere Anwendung von

Heilpflanzen.

E Dukun babuju/
Dukun jiwa
(Seelenheiler,
Friedensstifter)

2 - Vermittlung zwischen Streitparteien;
- «wegwaschen» der negativen Gefühle mit

Wasser;
- «neutralisieren» der Emotionen durch Gebete.

F Dukun obat
alam magis
(Heiler mit
«aufgeladenen»
natürlichen
Heilmitteln)

5 - durch Kontakt mit opo und dotu, die dem
dukun während Trance Heilkraft geben;

- mit Objekten (z.B. Pflanzen, Wasser, Nahrung,
Holz), die mit dieser Heilkraft geladen wurden.

G Dukun gaib roh
opo (Vermittler
zwischen Ahnen
und Menschen)

9 - durch Kontakt mit opo oder empung, die dem
dukun während Trance genaue Anweisungen
geben (Art der Heilpflanze, wo und wann man
sie holen soll, wer sie holen soll usw.);

- Zukunftsdeutung mittels tierischer Organe.

H Dukun gaib
kekuatan sakti
(Heiler mit
übernatürlichen
Heilkräften)

7 - durch Extraktion übler Kräfte aus Finger- bzw.
Zehenspitzen oder aus dem Kopf während
Trance;

- einfangen und zurückholen der Lebensseele des

Patienten;
- Behandlung von Opfern von «Black Sorcery»

mittels Extraktion während Trance.

6 Anzahl der befragten dukun (Stand Februar 1992).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 443



Die Grenze zwischen einem Herbalisten (dukun makatana) und einem
Laien, der sich in der Pflanzenmedizin auskennt, ist jedoch schwierig
zu ziehen, denn beide wenden ihr Wissen an, wenn Kranke sie um
Hilfe bitten.

Die systematische Erfassung der Minahasa-Pflanzenheilkunde bildet
einen Schwerpunkt unseres laufenden Forschungsprojektes. Da die
Datenauswertung jedoch noch nicht abgeschlossen ist, können wir zum
gegenwärtigen Zeitpunkt nur sagen, dass fast jede und jeder erwachsene
Minahasa Heilpflanzen und deren äussere oder innere Anwendung für
die häufigsten Krankheitssymptome und Verletzungen (z.B. Erkältung,
Durchfall, Kopfschmerzen, Fieber, Schnittwunden) kennt.

Die Nutzung der Basisgesundheitsversorgung
durch Mütter mit Kleinkindern

Die folgende Teiluntersuchung wurde in den Dörfern Pinenek (Kec.
Likupang) und Liandok (Kec. Tompaso Baru) von Juli bis Oktober
1991 durchgeführt. Beide Dörfer sind etwa gleich gross (ca. 450
Einwohner), gleich alt (rund 70 Jahre) und für Minahasa-Verhältnisse

abgelegen: Man braucht mindestens drei bis vier Stunden, um das

nächste Gesundheitszentrum der GMIM (Gebärklinik) bzw. der Regierung

(Pusat Kesehatan Masyarakat, PusKesMas: Zentrum für Gesundheit

der Bevölkerung) zu erreichen. Seit vier Jahren läuft in beiden

Dörfern ein Aufbauprogramm des GMIM-Basisgesundheitsdienstes. Die
externen PHC-Teams bildeten pro Dorf eine Kordinator Kesehatan und
acht Kader Kesehatan aus und führen Dorfbesuche durch, um kurative
Medizin anzubieten und die freiwilligen Helferinnen und Helfer bei
ihrer Arbeit zu unterstützen. In beiden Dörfern werden in den warung
Medikamente unkontrolliert zum Verkauf angeboten. Daneben gibt es

bereits seit langem eine volkstümliche Basisgesundheitsversorgung
durch mehrere dukun und im Familienkreis. Die in Pinenek arbeitenden

dukun lassen sich den obenerwähnten Heilertypen A, B, C, F und G

zuordnen, die in Liandok den Typen A, B, C, D, G und H (s. Tab. 1).

In beiden Dörfern führten wir eine strukturierte Befragung durch;
dafür wählten wir mit Zufallszahlen eine 50%-Stichprobe der Mütter
mit Kindern unter 5 Jahren aus. Mit insgesamt 27 Befragten ist dies

eine kleine Stichprobe. Die Resultate müssen entsprechend vorsichtig
interpretiert werden; sie geben uns jedoch wichtige Anhaltspunkte, die
mit den Resultaten der gegenwärtig laufenden Haushaltsbefragung in

444



Pinenek, Liandok und einem dritten Dorf, Makalisung Tondano, verglichen

werden können.
Für den vorliegenden Beitrag sind vor allem zwei Fragen von Bedeutung:

Wann war das Kind zum letzten Mal krank/verletzt und welche

Krankheit/Verletzung hatte es? Und: Was hat die Mutter getan, damit

es wieder gesund wurde? Mit diesen Fragen wurde die Therapiewahl
der Mütter an konkreten Beispielen erhoben; es ging uns um das reale,
nicht das ideale Verhalten.

Fasst man die Antworten von Pinenek und Liandok zusammen, so

fällt zunächst einmal die hohe Morbiditätsrate bei Kindern unter 5

Jahren auf: 17 der 27 befragten Mütter (63%) gaben an, dass ihre
Kinder in den vorangegangenen zwei Monaten krank waren

Eine Interpretation der Antworten bezüglich der Therapiewahl ergibt
folgendes Bild (s. Tab. 2): In 22 der 31 Krankheitsfälle (71%) suchten
die Mütter zuerst Hilfe bei der volkstümlichen Basisgesundheitsversorgung!

Dieses Ergebnis bestätigt, dass für die Minahasa - wenigstens im
ländlichen Bereich - die volkstümliche Basisgesundheitsversorgung von

grosser Bedeutung ist. Allerdings wurden in 9 von 31 Krankheitsfällen
(29%) entweder im ersten oder zweiten Behandlungsschritt Medikamente

in den warung gekauft. Dies deutet auf ein Bedürfnis nach
Medikamenten hin, das auch in Gesprächen immer wieder ausgedrückt
wurde.

Da selbstverständlich die Art der Krankheit das Verhalten der Mütter
beeinflussen kann, ist es sinnvoll, das Verhalten beim Auftreten ein und
desselben Syndroms genauer zu betrachten: plötzliche Fieberschübe mit
Schüttelfrost7 wurden in beiden Dörfern am häufigsten genannt. In 12

dieser 15 Fälle (80%) suchte die Mutter zuerst Hilfe bei der volkstümlichen

Gesundheitsversorgung! Hier bestätigt sich also das oben

gewonnene Bild, jedoch nur für das Dorf Liandok. Dort ist die

Therapiereihenfolge «Familienkreis/- warung - professioneller
Gesundheitsdienst» besonders ausgeprägt. Eine oft gehörte, spontane
Aussage untermauert dieses Resultat: «Unsere Pflanzenheilkunde ist wie
«Erste Hilfe»; tritt keine Besserung ein, gehen wir zum Gesundheitsdienst.»

In Pinenek ist das Bild weniger einheitlich; die Reihenfolge
wird auch schon mal umgekehrt in «warung - Familienkreis -
professioneller Gesundheitsdienst».

7 Sie können laut Auskunft der zuständigen Arztinnen und Ärzte wohl meistens als

Malaria-Anfalle interpretiert werden.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 445



Tabelle 2 Die von Minahasa-Müttern gewählte Therapiereihenfolge
Krankheiten der Kinder
unter fünf Jahren

Pinenek Liandok

Familie dukun warung PHC-
Team

Familie dukun warung PHC-
Team

Gewöhnliches Fieber

1

1

1

2

1 1

Plötzliche Fieberschübe mit
Schüttelfrost 2

2

1 2
1

1

3
3
1

3

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

2
2

2
2
2

2
3

2
3
3
3
2
2
2

Panas bulan («Ein-Tages-
Fieber») 1

1 1

Panas sarampa (Masern) 1 2

Kratzwunde 2 1 3

Erkältung 1

Durchfall mit Blut 1

Bauchschmerzen 1 2

Brechdurchfall 1

Geschwollene Halsdrüsen 1

Schnittwunde 1 2



Vorstellungen von Krankheitsursachen und Therapiewahl

Sucht man nach Gründen für dieses Therapieverhalten, liegt es nahe,
einen Zusammenhang zwischen Vorstellungen von Krankheitsursachen
und Therapiewahl zu vermuten. In einer zweiten Teiluntersuchung
wurden deshalb Vorstellungen von Krankheitsursachen in den drei
Minahasa-Dörfern Makalisung Tondano, Pinenek und Liandok systematisch

erhoben. Die Stichprobe dieser Teiluntersuchung umfasst mit
Zufallszahlen ausgewählte Haushalte.

Die Ergebnisse dieser Haushaltsbefragung zeigen, dass die
Bevölkerung Diagnose, Prävention und Therapie von bestimmten «Dorfkrankheiten»

(penyakit kampung) ausschliesslich in der volkstümlichen
Basisgesundheitsversorgung durchführt. Dabei unterscheiden die
Dorfbewohner zwei Arten von penyakit kampung. Die eine Art wird von
Menschen (pandoti) gesandt (penyakit kiriman oder penyakit doti) oder

von diesen als unsichtbare «Fallen» (z.B. tali bagu, eine Art
«Landmine») «gelegt»; der anderen Art werden als Ursache zum
Beispiel Ahnen (opo oder dotu), «böse» Winde oder «schlechter» Regen,
Seelen von Verstorbenen, Klabauter-ähnliche Lebewesen (songko),
«böse» Träume, Tiere wie Vögel oder Schlangen und Seelen von
Frauen, die während der Schwangerschaft oder des Gebärens starben

(pontianak), zugeordnet.
Für uns ist der Zusammenhang zwischen Krankheitsvorstellungen

und Therapiewahl besonders bei den häufig vorkommenden Krankheiten
wie zum Beispiel Malaria8 interessant. Wie wir gesehen haben, lassen
sich «plötzliche Fieberschübe mit Schüttelfrost» laut Auskunft der
Ärztinnen und Ärzte wohl meistens als Malaria-Anfälle interpretieren.
Die Dorfbewohner haben diese Terminologie zum Teil ebenfalls
übernommen und sprechen von panas malaria (Malariafieber), aber auch

von panas dingin (kaltes Fieber) oder sakit totofore (Schüttelfrostkrankheit)

als sehr oft geäusserte symptomatische Bezeichnung dafür;
wobei dieser Wortgebrauch nicht darüber hinwegtäuschen darf, dass

sich ihre Ätiologie sehr von der biomedizinischen unterscheidet
(s. Tab. 3).

8 Die Provinz Nord-Sulawesi besitzt die höchste Anzahl Malaria-Erkrankter pro
Einwohner aller indonesischen Provinzen (1990: 60 Malaria-Erkrankte pro 1000 Einwohner).
Erschwerend wirken sich dabei die steigende Chloroquin-Resistenz bei Plasmodium

falciparum, dem weitverbreitetsten Malariaerreger in dieser Provinz, sowie eine zunehmende
DDT-Resistenz der Mücken aus (Tambajong, Laihad, De Queljoe 1991: 3-6, 10).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 447



Tabelle 3 Ätiologie vonpanas malaria (Malariafieber) nach Häufigkeit
der Nennung (%) in drei Minahasa-Dörfern

Krankheitsursache Makalisung
Tondano
N 104

Pinenek

N 53

Liandok

N 44

Trinken des Saftes von junger
Kokosnuss (Cocos nucifera L.

3 32 9

Essen von süssen Früchten, v.a. von
Mangga-Früchten {Mangifera indica L.)

38 36 44

Essen von verdorbener Nahrung 2 - 2

Körperliche Überanstrengung,
Körperschwäche, Müdigkeit

22 2 34

Zu wenig Blut im Körper 3 - -
Wetter (z.B. Regen, Kälte) 1 4 2

Durch Menschen übertragen - - 2

Mücke (gofela, nyamuk) 29 26 7

Weiss nicht 2 - -
Total 100 100 100

Die grösste Anzahl der Befragten in allen drei Dörfern (38% in
Makalisung Tondano, 36% in Pinenek und 44% in Liandok) äusserten

die Ansicht, dass das Essen von süssen Früchten, vor allem von
Mangga-Früchten (Mangifera indica L.) plötzliche Fieberschübe mit
Schüttelfrost verursache. In Pinenek nannten die Befragten an zweiter
Stelle (32%) das Trinken des Saftes von junger Kokosnuss (Cocos

nucifera L.). Körperliche Überanstrengung, Körperschwäche und

Müdigkeit standen in Liandok an zweiter Stelle (34%), in Makalisung
Tondano an dritter Stelle (22%). Dort, nämlich in Makalisung
Tondano, nannten die Befragten an zweiter Stelle (29%) die Mücke; in
Pinenek kam dieses wohl hauptsächlich von den PHC-Teams eingeführte

Konzept an dritter (26%), in Liandok sogar erst an vierter (7%)
Stelle! Die Ergebnisse dieser Befragung weisen darauf hin, dass die

Malaria-Präventions-Programme des professionellen Gesundheitsdienstes

in Makalisung Tondano und Pinenek die Krankheitsvorstellungen bei

weniger als einem Drittel, in Liandok gar bei weniger als 10% der

Bevölkerung verändert haben.

448



Im Therapieverhalten ist bei den nach panas malaria Befragten eine
andere Tendenz festzustellen (s. Tab. 4). Die Antworten beziehen sich
auf die erste Therapiewahl; sie zeigen, dass sich in Pinenek und
Liandok der grösste Teil der Befragten (je 66%) bei panas malaria mit
Medikamenten aus dem warung behandelt. In Liandok ist der Prozentsatz

der Befragten, die sich ausschliesslich im Familien- und
Freundeskreis behandeln (16%), fast gleich gross wie der Prozentsatz

derjenigen, die sich an den professionalisierten Gesundheitsdienst
wandten (18%). Für Makalisung Tondano ergibt sich ein anderes

Bild: die meisten befragten Patientinnen und Patienten suchten im
professionalisierten Gesundheitsdienst Hilfe (43%), wobei fast ebenso

viele (38%) sich mit Medikamenten aus dem warung versorgten.
Am Beispiel des panas malaria wird deutlich, dass bei den Minahasa

Vorstellungen über die Ursache der Krankheit nicht zwangsläufig die

Therapiewahl bestimmen. Dies gilt - wie wir oben gesehen haben -
jedoch nicht für Krankheiten, die als «Dorfkrankheiten» klassifiziert
werden. Während in allen drei Dörfern die Mehrzahl der Befragten
nicht die Mücke als Ursache fürpanas malaria nannten, wählten sie für
die Therapie doch am häufigsten entweder den warung oder die Dienste
der professionalisierten Gesundheitsversorgung.

Krankheitsvorstellungen sind also für die Nutzung bzw.
NichtNutzung der professionalisierten Gesundheitsversorgung nicht allein
bestimmend; andere Faktoren scheinen die Therapiewahl ebenfalls zu
beeinflussen. Diese zu erhellen ist ein Ziel unseres Forschungsprojektes.

Tabelle 4 Die von Minahasa gewählte Therapieart bei panas malaria
(Malariafieber) nach Häufigkeit der Nennung (%) in drei Dörfern

Therapiewahl Makalisung
Tondano
N 104

Pinenek

N 53

Liandok

N 44

Familie oder Freunde 14 9 16

Dukun 1 - -
Warung 38 66 66

PusKesMas, Spital,
Arzt/Ärztin, Apotheke

43 21 18

Nicht behandelt 4 4 -
Total 100 100 100

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 449



Ein ganzheitliches Modell der Gesundheitsversorgung

Die vorangegangene Diskussion hat gezeigt, dass bei den Minahasa
zwei Arten von Basisgesundheitsversorgung nebeneinander existieren.
Diese Situation wird unserer Erfahrung nach von verschiedenen
Segmenten der Minahasa-Gesellschaft unterschiedlich beurteilt: Aus der
Sicht der meisten Minahasa-Ärztinnen und -Ärzte stehen die zwei Arten
von Basisgesundheitsversorgung im Gegensatz zueinander, aus der Sicht
der volkstümlichen Heilerinnen und Heiler und der Patientinnen und
Patienten ergänzen sie einander. Ähnliche Erfahrungen werden aus

verschiedenen Ländern der Dritten Welt berichtet (siehe z.B. Bös und
Wörthmüller 1987) und sind uns auch in unserem eigenen Land nicht
unbekannt. Diese Problematik wurde in den letzten Jahrzehnten von
verschiedenen Fachleuten untersucht. Eine umfassende Darstellung ihrer
Ergebnisse sprengt jedoch den Rahmen dieses Beitrags. Eis sollen
deshalb nur jene Ansätze skizziert werden, die für das Thema dieses

Beitrags relevant sind.
Aus der Sicht der Minahasa-Ärztinnen und -Ärzte wird die professio-

nalisierte Basisgesundheitsversorgung als «modern» und «rational», die
volkstümliche als «traditionell» und «irrational» charakterisiert. Wenn
sie sich für die volkstümliche Heilkunde interessieren, dann nur für
deren «rationale» Elemente (z.B. Herbalistik, Knochenheiler,
traditionelle Hebammen). Diese Sicht entstammt, wie der Medizinsoziologe
Eliot Freidson (1970) für die USA überzeugend nachgewiesen hat, dem

professionellen Dominanzstreben der Biomedizin. Im Laufe der
Jahrzehnte hat die Biomedizin in den USA durch legale und politische
Mittel alle anderen Heiltraditionen entweder gezwungen sich aufzulösen,

sich ihrer Kontrolle zu unterwerfen oder sich in quasi-legale
Randbereiche zurückzuziehen. Gegenwärtig lässt sich allerdings
beobachten, dass sich der Kampf um die Unabhängigkeit anderer
Heiltraditionen sowohl in den USA wie in Europa wieder verstärkt.

Laut Stepan (1983: 290-292) wurde die Organisation der
Gesundheitsfürsorge als gesetzliches Monopol oder als Privileg der biomedizinisch

geschulten und lizenzierten Fachleute durch die koloniale
Gesetzgebung in die meisten Länder der Dritten Welt exportiert. Dies

gilt natürlich auch für Indonesien, wo die Holländer die professiona-
lisierte Gesundheitsversorgung aufgebaut haben.

Die Minahasa-Ärztinnen und -Ärzte haben sich mit ihrem Studium
auch dieses Dominanzstreben der Biomedizin angeeignet. Zudem praktizieren

sie innerhalb eines legalen Systems, das der Biomedizin eine

450



Monopolstellung verschafft und dadurch andere Heiltraditionen in
Randbereiche drängt. Diese strikte Gesetzgebung wird jedoch in der
Praxis nicht mit Sanktionen gegen andere Heiltraditionen, sondern
durch eine einseitige Förderung und Promotion der professionalisierten
Gesundheitsversorgung durchgesetzt. Andere Heiltraditionen werden
verdrängt, ausgegrenzt oder ihrer Kontrolle unterworfen.

Diesen Prozess kann man bei der Professionalisierung der
Basisgesundheitsversorgung mitverfolgen. Will ein Dorf in das

Basisgesundheitsprogramm der GMIM aufgenommen werden, kommt

- wie wir gesehen haben - ein PHC-Team ins Dorf und hält einen

dreitägigen Workshop ab, in dem über die Grundzüge der PHC und
über die Anforderungen an die Kurskandidatinnen und -kandidaten
informiert wird. Beim Rekrutierungsverfahren kommt dem PHC-Team

folglich eine Schlüsselfunktion zu, denn es entwirft das Idealbild einer
Kurskandidatin bzw. eines Kurskandidaten. Soweit uns bekannt ist,
werden nur für einen Kurs Kenntnisse in der «traditionellen» Heilkunde
als Voraussetzung genannt, nämlich für den Hebammenkurs. Tatsächlich

sind wir sehr selten einem anderen Typ von volkstümlichen Heilern
unter den ausgebildeten Laien begegnet.9 Nach erfolgreich beendetem
Kurs erhalten die Teilnehmerinnen und Teilnehmer Zertifikate, die ihre
Aufnahme in den professionalisierten Basisgesundheitsdienst der GMIM
bescheinigen.

Die Inhalte, die in den Kursen vermittelt werden, orientieren sich
fast ausschliesslich an der Biomedizin, wenn auch am progressiven
Zweig der Präventivmedizin. Für das Mutter-Kind-Programm lernen die
Kursteilnehmerinnen die Grundzüge der klassischen Ernährungslehre
und der Wachstumskontrolle kennen, im Programm für sanitäre
Einrichtungen erwerben die Kursteilnehmer theoretische und praktische
Kenntnisse über den Bau von Wassertanks, Wasserleitungen und WC-
Anlagen. Ein Erfahrungsaustausch zwischen Spezialistinnen und Spezialisten

der professionellen und der volkstümlichen
Basisgesundheitsversorgung findet in diesen Kursen nur am Rande statt, zum
Beispiel im Bereich der Anwendung von Heilpflanzen. Selbst im

9 Neueste Konzepte sowohl des indonesischen Gesundheitsministeriums wie der GMIM-
Kirchenleitung drücken jedoch ein vermehrtes Interesse an der volkstümlichen Medizin
im Bereich der ländlichen Basisgesundheitsversorgung aus, so z.B. die Ausbildung der
dukun zu Gesundheitshelfern. Wie die Erfahrung in anderen Ländern gezeigt hat (s. Bös

und Wörthmüller 1987), birgt dieses Modell jedoch die Gefahr der einseitigen Integration
in sich.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 451



Hebammenkurs wird die Überlegenheit der Schulmedizin klar zum
Ausdruck gebracht und bereits in der Zielsetzung impliziert (s. Supit
1986: 10): «Normally these TBAs will have been active in a village for
many years, and the aim of training is simply to have them better

prepared for the job they are already doing. Normally they will
respond positively when offered the opportunity to follow a course to
improve their knowledge and skill, and the completion of such a course
increases the status they already have in the village.»

Abb. 2 Ein ganzheitliches Modell der Gesundheitsversorgung (nach Kleinman 1980: 50)

Sowohl in den USA, in Europa und vielen anderen Teilen der Welt
lässt sich jedoch beobachten, dass die Patientinnen und Patienten dem

Dominanzanspruch der Biomedizin nicht Folge leisten, sondern gleichzeitig

oder nacheinander Hilfe bei verschiedenen Heiltraditionen
suchen. Dieses Phänomen brachte den wohl berühmtesten amerikanischen

Medizinethnologen, Arthur Kleinman (1980: 24-70), dazu,
bisherige Modelle der Gesundheitsversorgung neu zu überdenken. Dabei
stellte er fest, dass viele dieser Modelle auf einer verkürzten
Perspektive der Gesundheitsplaner basieren, die Gesundheitsversorgung

Professioneller
Sektor

Volkstümlicher
Sektor

Gesundheitsfürsorgesystem

452



mit dem professionellen Angebot der Schulmedizin gleichsetzt. Daraufhin

entwarf er ein neues, auf interkulturellem Vergleich basierendes

Modell, das sich daran orientiert, wie Patienten über Gesundheitsver-

sorgung denken und wie sie deren Komponenten nutzen (s. Abb. 2).
Gemäss diesem Modell kann die Gesundheitsversorgung in den

meisten Gesellschaften in drei, sich zum Teil überlappende Sektoren

gegliedert werden. Der «professionelle Sektor» umfasst die organisierten
Heilprofessionen. In den meisten Gesellschaften werden diese durch die
Biomedizin repräsentiert, in anderen durch die chinesische, arabische
oder indische Heiltradition. Der «volkstümliche Sektor» schliesst alle
nicht-professionalisiertenbzw.nicht-standardisiertenHeiltraditionenein.
Dazu gehören die vielen regionaltypischen Ausprägungen des Schamanismus

und anderer ritueller Heilungen mit Trance, der Herbalistik und
der traditionellen Geburtshilfe.

Als «populären Sektor» bezeichnet Kleinman den Laienbereich.
Dieser ist absichtlich als grösster Kreis dargestellt, da man heute
annimmt, dass weltweit 70 bis 90 % aller Krankheitsfälle in diesem
Sektor behandelt und geheilt werden - also ohne Beiziehen eines

Heilers oder Arztes
Das Modell von Kleinman lässt sich auch auf die Minahasa

anwenden und hilft uns dabei, die volkstümliche und die professio-
nalisierte Gesundheitsversorgung differenzierter zu analysieren: Der
professionelle Sektor der Gesundheitsversorgung wird auch bei den

Minahasa durch die Biomedizin repräsentiert. Dazu zählt natürlich auch
die professionalisierte, vorwiegend präventiv-orientierte
Basisgesundheitsversorgung. Als Überschneidungen des professionellen und des

populären Sektors kann man einerseits aus dem professionellen Sektor
übernommene, jedoch nicht dessen Standard entsprechende Praktiken
interpretieren, beispielsweise die «wilde Praxis» (d.h. der unsorgfältige
Umgang mit Spritzen, die Abgabe von Tabletten und Injektionen ohne
Indikation) und die manchmal recht eigenwilligen Krankheitsvorstellungen

des paramedizinischen Personals. Auch der unkontrollierte
Verkauf von zum Teil rezeptpflichtigen Medikamenten in Geschäften,
Quartier- und Dorfläden fällt in diesen Zwischenbereich. Der
professionelle und der volkstümliche Sektor überschneiden sich, wenn zum
Beispiel Vertreter der volkstümlichen Medizin professionalisiert werden
(z.B. die Hebammen) oder Symbolobjekte (z.B. Stethoskop) des

professionellen Bereichs übernehmen.
Der volkstümliche Sektor wird durch die dukun (Heiler) verkörpert,

die an die überlieferte Heilkunde der walian tulus (Heilpriester)

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 453



anknüpfen. Wie wir gesehen haben, bieten sie ein breites Spektrum
von Behandlungen an, das von einem «rationalen» bis zu einem
«irrationalen» Pol reicht. Sie sind, was ihre Heiltätigkeit angeht,
ausgesprochene Individualisten und tauschen kaum Erfahrungen aus.
Ihre Vorstellungen und Verhaltensweisen bezüglich Gesundheit und
Krankheit bilden keine einheitliche, normierte Heiltradition.

Auch bei den Minahasa werden viele Krankheiten im populären
Sektor, d.h. im Familien- oder Freundeskreis - ohne Beiziehen eines

Heilers bzw. Arztes - behandelt. Wie bereits erwähnt wurde, ist es

jedoch oft schwierig, eine Grenze zwischen informierten Laien (aus

dem populären Sektor) und Heilern (aus dem volkstümlichen Sektor) zu
ziehen, vor allem im Bereich der Herbalistik: fast jede und jeder
erwachsene Minahasa kennt und appliziert Heilpflanzen, wenn sie oder
er krank ist.

Kleinman (1980: 60) stellt fest, dass diese drei Sektoren der
Gesundheitsversorgung vor allem dadurch verbunden werden, dass die
Patientinnen und Patienten zwischen ihnen hin- und herwechseln.

Dieses Phänomen können wir auch bei den Minahasa beobachten,
wie die Ergebnisse unserer Teiluntersuchungen zeigen. Sind ihre
Kleinkinder krank (s. Tabelle 2), suchen Minahasa-Mütter Hilfe im
Familien- und Freundeskreis (populärer Sektor), beim dukun
(volkstümlicher Sektor) oder beim PHC-Team (professioneller Sektor). Oft
wechseln sie im Verlauf einer Krankheit von einem Sektor in den

anderen. Für Liandok hielten wir fest, dass die Frauen die Behandlung
meist im populären oder volkstümlichen Sektor beginnen und - falls
sich keine Besserung einstellt - zum professionellen Sektor wechseln.
In Pinenek ist dieses Muster auch erkennbar, obschon die Frauen in
einigen Fällen vom populär-professionellen Zwischenbereich (repräsentiert

durch die Verkaufsläden, warung) in den populären und dann in
den professionellen Bereich eintraten. Dehnt man die Untersuchung auf
Erwachsene aus und befrägt man sie über ihr Therapieverhalten bei

panas malaria (s. Tabelle 4), stellt man ebenfalls fest, dass in allen drei
Sektoren Hilfe gesucht wird. In Pinenek und Liandok bewegte sich der
grösste Teil der Befragten (je 66%) im populär-professionellen
Zwischenbereich. In Makalisung Tondano wird der professionelle Sektor
von fast gleich vielen Patientinnen und Patienten (43%) gewählt wie der
populär-professionelle Zwischenbereich (38%). In allen drei Dörfern
Hess sich nur ein kleiner Anteil der Befragten (9-16%) ausschliesslich
im populären Bereich, das heisst in der Familie oder von Freunden mit
Pflanzenheilmitteln, behandeln.

454



Abschliessend lässt sich feststellen, dass das medizinethnologische
Konzept der Gesundheitsversorgung, das von Kleinman (1980) entwik-
kelt wurde, einen Beitrag leisten kann, um das unheilvolle Dualismuskonzept

der meisten Minahasa-Arztinnen und -Ärzte («moderne bzw.
rationale Medizin» versus «traditionelle bzw. irrationale Medizin») zu
überwinden und ihren Blick für eine ganzheitliche Gesundheitsversorgung

zu öffnen. Für die Heilerinnen und Heiler bzw. Patientinnen und
Patienten bei den Minahasa ist die ganzheitliche Gesundheitsversorgung
jedenfalls keine Illusion idealistischer Medizinethnologinnen und -ethno-

logen, sondern bereits seit langem eine realistische Perspektive.

Zusammenfassung

Im Zuge der gesundheitspolitischen Wende, die sich in der WHO-
Konferenz von Alma Ata 1978 und dem Konzept der Primary Health
Care (PHC) abzeichnete, wurde auch bei den Minahasa in Nord-
Sulawesi, Indonesien, die Professionalisierung der Basisgesundheitsversorgung

eingeleitet. Dabei blendeten die Planer die bereits seit

langem existierende volkstümliche Basisgesundheitsversorgung fast

gänzlich aus ihrem Gesichtsfeld aus. Ein langfristiges,
medizinethnologisches Forschungsprojekt soll diese verkürzte Perspektive
erweitern und dazu beitragen, den Blick für eine ganzheitliche
Basisgesundheitsversorgung zu öffnen. Erste Ergebnisse werden
vorgestellt und diskutiert. Sie zeigen, dass für die Heilerinnen und Heiler
bzw. für die Patientinnen und Patienten der Minahasa die ganzheitliche
Basisgesundheitsversorgungseit langem eine realistische Perspektive ist.

Résumé

Suite au changement de la politique de santé qui s'est dessiné en 1978
à la conférence d'Alma Ata et à la relativisation du concept de Primary
Health Care (PHC), la professionnalisation de l'organisation des soins
de santé primaires fut également introduite chez les Minahasa du Nord-
Sulawesi, en Indonésie. A cette occasion, les planificateurs ignorèrent
presque totalement l'existence de longue date d'une organisation populaire

des soins de santé primaires. Un projet d'anthropologie médicale
de longue durée devrait permettre d'élargir cette perspective trop étroite
et de permettre l'ouverture à un plan global de soins de santé primaires.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 455



Les premiers résultats de cette étude sont présentés et discutés ici. Ils
démontrent que pour les guérisseuses et guérisseurs ainsi que pour les

patientes et patients minahasa, l'organisation des soins de santé
primaires est depuis longtemps une perspective réaliste.

Literatur

Babcock Tim G.
1989. Kampung Jawa Tondano: religion and cultural identity.
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press

BÖS Berthold und Angelika WÖRTHMÜLLER (Hrsg.)
1987. Krank heilen: Medizinische Entwicklungshilfe und

Verdrängung der traditionellen Heilkunde. Saarbrücken: Breitenbach

Demuth Elisabeth
n.d. 10 Jahre ländlicher Gesundheitsdienst GMIM, Tomohon,
Indonesien. Hombrechtikon 1990. [Unpubliziertes Manuskript]

Freidsön Eliot
1970. Profession of medicine: a study of the sociology of applied
knowledge. New York: Harper and Row

Graafland Nicolas
1898. De Minahassa: haar verleden en haar tegenwoordige
Toestand. 2nd rev. ed. Rotterdam: M. Wijt & Zonen.

Kalangïe Nico S.
1987. «Kebudayaan Minahasa», in: Koentjaraningrat (Hrsg.),
Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, S. 143-172. Jakarta:
Penerbit Djambatan

Kleinman Arthur
1980. Patients and healers in the context of culture: an exploration
of the borderland between anthropology, medicine and psychiatry.
Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press

Lundström-Burghoorn Wil
1981. Minahasa civilization: a tradition of change. Göteborg: Acta
Universitatis Gothoburgensis

456



Riedel Johan Gerard Friedrich
1872. «De Minahasa in 1825: bijdrage tot de Kennis van Noord-
Selebes». Tijdschrift voor Indische taal-, land- en volkenkunde
(Leiden) 18: 458-568

Stepan Jan
1983. «Patterns of legislation concerning traditional medicine», in:
Robert H. BANNERMANN, John BURTON und Ch'en Wen-Chieh
(eds.), Traditional medicine and health care coverage: a reader for
health administrators and practitioners, S. 290-313. Geneva: World
health Organization

Supit Bert A.
1986. «Practicing wholistic healing: church-hospital interaction in the
Minahasa, Indonesia». Contact (Geneva) 90: 1-18

Tambajong Eddy H., P.F. Laihad and Edwin De Queljoe (Hrsg.)
1991. Simposium Permasalahan Malaria Masa Kini, 16 Februari
1991. Manado: Fakultas Kedokteran Unsrat Manado

Tauchmann Kurt
1968. Die Religion der Minahasa-Stämme (Nordost-Celebes/
Sulawesi). Köln: Gouder und Hansen

Van Eeuwuk Peter

n. d. Traditional medicine in Minahasa/Pengobatan tradisional di
Minahasa. Eidgenössische Technische Hochschule NADEL Zürich
1988. [Unpublizierter Bericht]

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 435-457 457




	Professionalisierte und volkstümliche Basisgesundheitsversorgung bei den Minahasa (Nord-Sulawesi, Indonesien) : Konkurrenz oder Ergänzung?

