
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Passer la maladie : perméabilité du corps et thérapeutiques de transfert
dans la France traditionnelle

Autor: Loux, Françoise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Françoise Loux

Passer la maladie.
Perméabilité du corps et thérapeutiques

de transfert dans la France traditionnelle

«Mettre dans un petit sac de toile autant de cailloux que l'on a de

verrues, le porter ensuite bien en évidence sur le bord d'une route. Celui
qui le ramassera attrapera les verrues et vous en serez débarrassé pour
toujours.»

«Pour "lever" la "fièvre tremblante", il faut opérer tous les deux

jours, avant le soleil levé ou après son coucher, mais sans être vu de

personne. Le guérisseur et son patient doivent aller porter la fièvre à

une ortie. Pour ce faire, le guérisseur fait passer le "trembleur" par la
fenêtre. Ensuite ils se dirigent vers l'ortie et répandent sur elle du sel

pilé et du pain, en disant: "ortie, je te remets ma fièvre". De là ils
reviennent au logis en passant par la porte. On assure que le lendemain
l'ortie est flétrie.»1

Des rituels de ce type, dont abonde la médecine populaire, introduisent

à une réflexion sur la conception traditionnelle des rapports entre
l'être humain et l'univers. Le corps est considéré comme perméable
tant à des intrusions mauvaises qu'à des interventions bénéfiques de

l'extérieur; on ne rencontre pas de coupures nettes, comme celles

qu'opère la biomédecine, entre le corps et ce qui l'entoure, entre les

1

Cet article prend pour point de départ une recherche sur la médecine populaire entreprise

depuis plusieurs années à Paris (Centre d'Ethnologie Française, Musée des Arts et

Traditions Populaires) par Françoise Loux et Philippe Richard. L'analyse porte sur plus
de 6000 recettes collectées à la fin du XIXe siècle par les folkloristes dans toutes les

régions françaises. Au Québec, à l'Université Laval, Francine Saillant mène une recherche

de même type sur les recettes québécoises de médecine populaire (Saillant 1990). Une

analyse comparative France-Québec est en cours et a déjà donné des résultats prometteurs
(Loux et Saillant 1990). A propos de certains thèmes, comme par exemple les verrues,
la comparaison s'étend à l'Italie avec la participation de deux chercheurs de l'Université
de Pérouse qui travaillent sur des matériaux semblables (Bartoli et Falteri 1987; Falteri
1989). Dans la mesure où les recettes sont encore en cours d'analyse, les remarques qui
suivent tentent d'apporter quelques éléments de réflexion en réponse aux questions
fondamentales posées par la problématique servant de fil directeur au présent ouvrage.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 415-428 415



divers organes entre eux. Tout est en communication et la santé résulte
d'un équilibrage perpétuellement remis en question, ce qui implique des

techniques et des rituels élaborés destinés à aménager passages et

retours.
Dans une telle conception, les menaces de rupture foisonnent et de

nombreuses pratiques visent à prévenir l'installation de déséquilibres.
Dès les premiers symptômes, le recours à la médecine domestique
quotidienne agit par la remise en ordre des rapports entre le corps et
l'univers dans une symbolique constante. Mais si le mal s'aggrave, il
y a risque de passage de l'autre côté d'une frontière où la mort guette.
Dans ce cas, des rituels beaucoup plus explicites tentent de transférer
la maladie vers des éléments de la nature. Ils font souvent appel à des

prières ou des formules magiques comme dans le cas, cité plus haut, du

passage de la fièvre à l'ortie. Pour aider à ce retour vers la santé, la
force d'un guérisseur est généralement requise et le pouvoir de ce
dernier est d'autant plus efficace s'il a lui-même effectué ce passage. Nous

serons ainsi conduits à nous interroger sur la situation du thérapeute
comme passeur.

Un corps perméable

L'idée d'un corps perméable est donc fondamentale et se trouve à la
base de nombreuses recettes de médecine populaire. Ainsi, les précautions

concernant la grossesse reposent sur une idée de communication
totale entre le corps de la mère et celui de son enfant, sur l'absence de

frontière. La mère doit manger pour deux, éviter des gestes qui se
porteraient directement sur le corps en construction comme, par exemple,
mettre autour de son cou un collier serré, qui provoquerait l'étranglement

du fœtus par le cordon ombilical. Ce ne sont pas uniquement ses

gestes, ce sont également ses regards, ses désirs qui risquent de le

marquer plus tard sous forme de taches de naissance, «d'envies».

A la naissance, la fontanelle, porte ténue entre l'intérieur et l'extérieur,

est la marque concrète de cette grande perméabilité. On craint
qu'elle ne se perce par un lavage trop énergique. On l'estime aussi

poreuse: par elle peuvent entrer des courants d'air et des parasites, tel
le ver qu'on imaginait ronger le cerveau dans les cas de méningite.
D'où le procédé courant d'appliquer sur la tête du petit malade un
pigeon fendu en deux et encore palpitant: la chair fraîche était censée

appâter le parasite et le faire quitter le corps de l'enfant.

416



La peau, frontière naturelle, étant insuffisante car trop poreuse à

l'endroit vulnérable de la tête, il fallait y ajouter une frontière
culturelle, un vêtement, le bonnet, qui était constamment sur la tête du
nourrisson. On évitait aussi de trop laver le petit enfant, la crasse
formant une barrière protectrice.

En fait, tout un jeu de nuances apparaissait entre l'équilibre et
l'excès: ce n'était pas contre la perméabilité du corps mais contre sa

trop grande ouverture à l'extérieur qu'il fallait se protéger. Mais cet
excès était souvent inévitable, ce qui compliquait les choses. Par exemple,

pendant l'été, moment où il aurait fallu pouvoir rafraîchir un corps
déjà chaud, il fallait se livrer à des travaux extérieurs encore plus
échauffants.

Autre dimension de cette perméabilité, on pensait l'être humain
totalement influencé par le temps et soumis au rythme des saisons. Par

exemple au printemps, lorsque la sève bouillonne dans les plantes, les

«humeurs», cette sève du corps risquaient, elles aussi, de se mettre en

ébullition, causant, entre autres maladies, rhumatismes et folie: «c'est
en mars que le printemps chante et que le rhumatisme augmente»;
«fèves fleuries, temps de folie» (Loux et Richard 1978).

La médecine des signatures

En elle-même, cette perméabilité n'était pas considérée comme néfaste:
les influences extérieures n'étaient pas toujours maléfiques, elles étaient
aussi indispensables à la vie. La santé constituait un état d'équilibre
instable, toujours à reconquérir.

Pour vivre, pour guérir, l'homme ne pouvait se passer de la nature.
On pensait que les propriétés sensibles des plantes et des animaux, leur
forme, leur couleur, leur odeur, étaient la marque de leur parenté avec
les organes auxquels ils ressemblaient. Telle est la théorie des signatures,

systématisée par la médecine ancienne, notamment par Paracelse

et Porta, mais dont on sait qu'elle est largement commune avec la
médecine populaire et repose souvent sur ses observations empiriques.

Il n'est donc pas étonnant que des éléments de la nature et en
particulier de nombreuses plantes interviennent généralement dans les

thérapeutiques populaires. Cependant, ces plantes et surtout ces

animaux ne sont pas simplement retenus pour leurs propriétés empiriques.
Jouent aussi leurs significations symboliques. En effet, une quantité
non négligeable de recettes de médecine populaire repose, en plus des

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 415-428 417



propriétés empiriques des ingrédients, sur leur mise en relation
symbolique avec le corps: rouge du fil et rouge du sang («contre le

saignement de nez, entourer le cou d'un fil rouge», Pays-Messin),
blancheur du lait contrariée par le jaune de la carotte («pour couper le
lait, employer la carotte jaune», Dauphiné), douleurs d'entrailles
endurées par le saint et douleurs de la colique («contre les coliques ou
toute autre affection du ventre, pèlerinage à la chapelle de Notre-Dame-
du-Haut. Les personnes se font mesurer la partie malade avec de la

bougie de cire jaune. On la brûle ensuite aux pieds de la statue de

sainte ou saint Marner qui montre ses entrailles sortant de son ventre
entrouvert», Bretagne).

La perméabilité du corps entraîne que l'ingestion n'est pas toujours
nécessaire, ni le contact direct, pour pouvoir passer la frontière entre
l'extérieur et l'intérieur. La ressemblance formelle avec tel ou tel

organe ou un rituel établissant une parenté suffit souvent pour que
l'influence des éléments de la nature puisse s'exercer.

Ainsi lorsqu'à la naissance, le père enterrait au pied d'un arbre le

placenta, enveloppe charnelle nourricière de l'enfant, ce rite de passage
établissait une relation forte entre l'arbre et l'enfant. L'arbre
transmettait à l'enfant ses caractéristiques, la force pour le chêne ou la
beauté pour la rose. Quant à l'enfant, son état de santé se communiquait

à l'arbre avant même qu'il ne marque son corps. Si bien que le

dépérissement de l'arbre signifiait la nécessité de redoubler de vigilance
envers l'enfant.

De façon plus générale, dans la mesure où la maladie était la
conséquence d'un déséquilibre entre l'homme et la nature, certains signes
naturels étaient considérés comme des présages de malheur et surtout
de mort: «entendre le cri de la bécasse, c'est signe de mort» (Franche-
Comté); «l'année que les soucis ne fleurissent pas dans le jardin il y
aura un mort dans la maison» (Maine et Bourgogne).

La peau et l'intérieur du corps

La notion moderne du corps comme entité fermée, avec ses symptômes,
n'existait donc pas; on avait plutôt l'image d'un corps perméable et
vulnérable, traversé par les influences du monde extérieur.

Un corps aussi qui laisse quelque chose de lui dans les parties qui
s'en détachent. On mettait un grand soin à ne pas jeter n'importe où les
démêlures de cheveux, les rognures d'ongles, l'eau du bain contenant

418



la crasse. On craignait qu'un sorcier, s'en emparant, ait un pouvoir
d'autant plus fort sur celui dont ces déchets provenaient.

Il n'y avait pas de barrières non plus à l'intérieur de l'organisme. La
conception du corps était loin d'être, comme la nôtre, celle d'une
succession d'organes découpés entre différents spécialistes. Etait au
contraire constamment présente la notion de communication. Ainsi, un
mal dans un lieu pouvait signifier une atteinte en un autre lieu. Ou

encore, on pouvait dégager un organe souffrant en attirant le mal
ailleurs. Par exemple, lorsque le sang des règles ne coulait plus, on
pensait être en présence d'un blocage et d'un risque de pourriture à

l'intérieur; on recommandait alors de faire prendre à la patiente des

bains de pieds salés.

Etait en effet sous-jacente à cette conception l'idée que le corps
constituait un réceptacle de liquides, d'humeurs, qui devaient y circuler
librement pour éviter d'y former des nœuds et de s'y corrompre. De
nombreuses maladies, notamment les rhumatismes, étaient imputées à

une mauvaise circulation de ces liquides corporels. C'est pourquoi
fouetter le malade, comme un cocher fouette ses chevaux pour les faire

avancer, avait pour conséquence d'activer les humeurs: «pour guérir les

rhumatismes: se frotter les membres douloureux avec des orties» (Pays
de Loire).

On peut penser que le succès actuel des médecines énergétiques
provient en partie de ce qu'elles reposent sur cette conception populaire
ancienne de la libre circulation des fluides à l'intérieur du corps.

Dans ce contexte, la peau, frontière entre l'intérieur et l'extérieur,
avait évidemment une place essentielle. C'est, en effet, un lieu de

passage que l'on ne peut totalement clore. D'où, comme nous le notions
plus haut à propos de la tête et de la fontanelle, le rôle protecteur de la
couche de crasse et des vêtements.

C'est aussi par la peau que s'évacuaient du corps ses humeurs
mauvaises, ce qui leur évitait de l'engorger et d'y pourrir, causant de

graves maladies. Aussi les affections de la peau - pour autant qu'elles
ne devinssent pas excessives et envahissantes - étaient-elles considérées

comme bénéfiques: «la maladie de peau, c'est la santé des boyaux», dit
expressément un proverbe niçois. Et on sait que le cautère, l'abcès de

fixation, a longtemps été un procédé thérapeutique de la médecine

populaire comme également de la médecine savante. C'est pour cela

que l'on considérait qu'il fallait laisser sur la tête des nourrissons les

«croûtes de lait»: elles provenaient de l'alimentation exclusive en lait

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 415-428 419



qui risquait de fermenter et de pourrir à l'intérieur du corps de l'enfant
s'il n'y avait pas cette possibilité d'évacuation.

Cependant, comme nous le disions plus haut à propos de l'équilibre
et de l'excès, la distinction était faite entre le trop et le suffisant. Plus

que par une frontière stricte, c'est d'ailleurs là que passait la
délimitation entre le normal et le pathologique. A partir d'une certaine

quantité, on estimait que les croûtes de lait risquaient de devenir en
elles mêmes une maladie et on soignait l'enfant. Mais les observateurs

extérieurs, en particulier les médecins, n'étaient pas sensibles à ces

nuances pourtant fondamentales.
Frontière fragile inévitablement franchie, la peau est donc essentielle

dans cette conception du corps perméable. Il n'est alors pas étonnant

que tout ce qui la concerne soit objet d'une attention particulière dans

la médecine populaire, et qu'elle intervienne largement dans les

thérapeutiques.

Taoufik Adohane (1989), dans la lignée de Tobie Nathan (1986) et
de Didier Anzieu (1986), nous entraîne dans une autre dimension de

cette signification de la peau-frontière. Pour lui, certains troubles qui
affectent les immigrés sont le reflet de la déchirure qu'ils ont éprouvée

par rapport à l'enveloppe sociale que leur procurait leur culture d'origine.

Il y a ainsi un jeu et un reflet de miroirs entre le moi social et le
moi corporel. Les thérapeutiques traditionnelles qui font appel à des

ligatures et à des applications sur la peau visent à restaurer cette unité
du corps et de l'esprit.

Le transfert du mal

Pour les maux qui inquiètent le plus, il faut se débarrasser tout à fait
du mal, en le passant à un autre élément de la nature: être humain ou
plante. Il s'agit là d'une notion de la contagion différente de notre
notion moderne puisque la transmission de la maladie, comme celle
d'un objet, entraîne que son ancien possesseur en est débarrassé. Il
n'est donc pas étonnant que de nombreuses thérapeutiques populaires
fassent appel à des procédés de transfert. En plus des deux rituels
figurant en tête de cet article, de nombreux autres exemples pourraient
en être donnés comme les deux recettes lorraines suivantes: «contre le
mal de dents: curer la dent creuse avec du bois de frêne ou de saule et
faire saigner la dent, puis enfoncer cette chevillette sous l'écorce du
frêne ou du saule»; «pour faire guérir un panaris: enfoncer le doigt

420



malade dans l'oreille d'un chat et essayer de tenir un bout de temps;
mais le chat crève».

Dans le corpus de recettes françaises, celles qui font appel à des

procédés de transfert sont relativement nombreuses. Elles concernent
beaucoup de maladies et maux divers, mais les indications les plus
importantes sont pour la fièvre, les troubles des enfants (en particulier
le rachitisme), les affections de la peau et surtout les verrues. Les
fièvres diverses et les maladies des enfants risquent, encore plus que
pour d'autres maux, de se développer vers la mort. Quant aux verrues,
pour des raisons que la recherche n'a pas encore totalement élucidées,
elles sont liées à la pourriture et à la mort: témoins et exutoires des

humeurs malsaines du corps, leur prolifération inquiète.
Il y a de nombreux types de transferts, mais dans tous les cas,

comme nous l'avons noté, cette notion englobe et dépasse celle de

contagion. Il s'agit, une fois de plus, de flux, de circulation. La
maladie quitte le malade pour en atteindre un autre, ou une plante, un
arbre souvent. Pour que, dans un cycle infernal, elle ne revienne pas
vers celui qui s'en est débarrassé, il faut qu'elle meurt avec l'élément
qui en est atteint, ou qu'on l'y attache définitivement en la clouant par
exemple.

Sans aller jusqu'à se référer, avec Frazer, au culte des arbres, il est
certain que ces procédés de transfert sont très anciens, antérieurs sans
doute à la christianisation de certains rituels. Il est fort probable que
dans certains cas de pèlerinage vers des lieux situés près de sources ou
de forêts, le culte des saints a remplacé des rituels de transfert aux
éléments de la nature. Ceci nous entraîne à penser que les ex-votos et
les rituels destinés aux saints guérisseurs constituent souvent un certain

type de transfert du mal.
Franchie Saillant montre qu'au Québec, où il n'y a pas eu cette

christianisation des lieux de la nature, les procédés de transfert à des

éléments de la nature, et surtout à des arbres, sont nettement plus
nombreux. C'est en tout cas là un des premiers résultats de la recherche

comparative en cours (Loux et Saillant 1991).
Ces phénomènes de transfert mettent donc bien en lumière un univers

mouvant de relations incessantes où le mal rôde sans cesse, passant
d'un homme à un autre, de la nature à l'homme et de l'homme à la
nature. Univers sans frontières qui, comme l'a si bien montré Jeanne
Favret-Saada (1977) est également celui de la sorcellerie, dans lequel
les limites entre le bien et le mal ne cessent d'être franchies.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 415-428 421



La cure de l'hernie

Nous l'avons vu, les jeunes enfants sont souvent concernés par ces

thérapeutiques de transfert. En effet, ils sont vécus comme extrêmement

fragiles: menacé de maladie, leur corps est considéré comme inachevé,
mal fermé. Ils sont également dans une situation de passage: passage du
monde d'avant la naissance à celui d'humains achevés, mais risque
aussi de retour vers le monde de la mort d'où ils sont censés venir.
Aussi les passages symboliques que représentent les rituels de transfert
leur sont-ils particulièrement appropriés. Le traitement de l'hernie en

est une bonne illustration: «pour guérir un enfant hernieux: fendre, au

milieu et assez près des racines, le tronc d'un jeune chêne vigoureux,
la nuit de la Saint-Jean. Le corps de l'enfant est passé à travers la fente
suffisamment élargie. Cette opération terminée, on rapproche les bords
de la fente moyennant une ligature bien serrée. Si la fente disparaît
après quelques mois, la guérison de l'hernie est assurée» (Lorraine).

Tout ce qui a été dit ci-dessus éclaire cette thérapeutique: le chêne,

apparenté à l'enfant, lui donnera sa force, d'autant plus que dans la nuit
de la Saint-Jean les plantes sont au meilleur de leurs pouvoirs. De
l'arbre fendu en deux au corps de l'enfant dont on pense qu'il risque de

se fendre, la similitude est évidente.
Ce rituel spectaculaire a attiré depuis longtemps l'intérêt des

ethnologues. Dans une très riche synthèse qui lui est en partie consacrée, le
chercheur italien Alfonso Di Nola (1983) en montre l'extension
européenne et reprend les différents débats suscités par son interprétation.
Y a-t-il transfert de l'hernie à l'arbre, mais alors pourquoi l'arbre ne
meurt-il pas? Ne s'agit-il pas plutôt d'un enfermement de la maladie?
Di Nola propose une autre interprétation: le passage à travers l'arbre
évoque clairement la naissance et constitue donc une renaissance de

l'enfant. Résumant ces débats, Italo Signorini (1987), s'appuyant
sur des observations faites en Italie, montre que la polyvalence des

interprétations qui s'entremêlent est peut-être justement la caractéristique

de ces rituels.
Reprenant cette discussion à partir de ses recherches sur le cochon

et les châtreurs, Claudine Fabre-Vassas (1990) ajoute un élément de

plus au puzzle. Elle reproche en effet leur généralisation et leur
abstraction aux théories précédentes et propose de s'intéresser plus
directement à la signification symbolique de l'hernie et de la partie du

corps mise en jeu. Elle note ainsi que ce sont les jeunes garçons qui

422



sont concernés par ce traitement, qui est avant tout une castration
symbolique et une initiation sexuelle.

Partageant l'opinion d'Italo Signorini, nous pensons que toutes ces

interprétations se complètent et que, selon les cultures régionales ou les

circonstances, telle dimension peut prendre le pas sur telle autre. Mais
c'est sans doute en grande partie dans cette polyvalence que réside la
force de la thérapeutique. Nous avons trop tendance à rechercher une
logique cartésienne dans un domaine où dominent l'homologie et le flou
des frontières. C'est justement à cette perméabilité du corps et à sa

parenté avec la nature qu'il faut revenir à propos de ce rituel. La fente
de l'arbre met ce dernier dans une situation homologue à celle de

l'enfant, lui-même écartelé, et le passage de l'enfant à l'intérieur de

l'arbre renforce cette parenté: l'arbre devient le géniteur de l'enfant, sa
mère pour ainsi dire: c'est le renouvellement de l'opération effectuée

avec le placenta au moment de la naissance. Aussi, la guérison de

l'arbre, tout à la fois présage et provoque celle de l'enfant.
Cela n'exclut ni la notion de passage, ni celle de rite initiatique.

Dans une société minée par la mortalité infantile, l'enfant apparaît
constamment menacé de mort, d'autant plus sans doute cet enfant her-
nieux, semblant aux marges de la dislocation et de l'éventrement. Dans

son corps, la peau, l'enveloppe extérieure est encore plus fragile, elle
ne sert presque plus de rempart. L'arbre, le chêne en particulier, qui
symbolise la force et dont l'écorce est si solide, renforcera ce rempart.
Passer au travers évoque donc la renaissance, mais une renaissance vers
l'intégrité. Et il s'agit là, bien sûr, également d'un rite initiatique.

Rites de passage ou thérapeutiques domestiques

Ce beau rituel et les discussions qu'il a occasionnées nous entraîne plus
loin dans cet examen du corps frontière et de la signification de la
maladie. Il semble, en effet, y avoir une incohérence. Tout à la fois, la
santé est considérée comme un état d'équilibre instable et le corps ne
semble pas avoir de frontières strictement définies; et, en même temps,
on met l'accent sur le rôle défensif de la peau et sur la notion de rite
de passage.

En fait, tout est là, dans cette oscillation permanente. Une distinction
s'opère, aux limites également fluctuantes, entre maux quotidiens et
maladies graves. C'est souvent une question de degrés d'intensité.
Au départ, on fait généralement appel à toutes les ressources de la

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 415-428 423



médecine domestique. C'est seulement dans les cas considérés d'emblée
comme sévères, ou dans un second stade, quand les traitements usuels

ne semblent pas agir, que l'on s'adresse à des thérapeutes plus spécialisés:

guérisseurs ou médecins. Alors sont également mis en œuvre les

rituels les plus élaborés. Mais, dans ce domaine comme dans d'autres,
les limites sont floues. Il serait erroné de mettre la médecine domestique

uniquement du côté de l'empirique, de l'herboristerie par exemple,

et de mettre les pratiques des guérisseurs du côté du symbolique et
des rituels. C'est plutôt une question de dosage relatif.

Dans cette conception, comme nous l'avons déjà noté, il n'y a pas
de frontière nette entre santé et maladie. La santé est un état d'équilibre
complexe que le fait même de vivre remet sans cesse en cause, d'où
l'importance de la prévention qui s'attache à éviter qu'un déséquilibre
ne s'instaure. La médecine domestique, elle, cherche à le combattre dès

les premiers symptômes.
Les passages entre santé et maladie sont donc constants. Mais, dans

cette société où le corps est si fragile, tout mal qui semble s'installer,
tout symptôme que la médecine domestique ne parvient pas à calmer,
est rapidement vécu de façon dramatique. Car si l'équilibre n'est pas
rétabli, on craint que le déséquilibre ne s'aggrave et n'entraîne la mort.
Dans ce cas, les thérapeutiques sont souvent de véritables rituels de

passage. Mais le passage dont il est question, moins que d'état de

maladie à état de guérison, est un passage qui concerne la mort. C'est
en cela qu'il est une renaissance: d'un état allant vers la mort à un état
allant vers la vie. Giordana Charuty (1992) a parfaitement analysé ce

point à propos des ex-votos. Ces morceaux de corps évoquent sa
dislocation et le rituel de pèlerinage effectue un retour vers l'état de santé.

Saints guérisseurs et don de guérison:
le thérapeute comme passeur

Comme à propos des hernies, nous pensons que plusieurs interprétations

peuvent et même doivent coexister et se renforcer l'une l'autre.
Nous avons noté que les conceptions analysées plus haut ne concernent
pas uniquement le domaine naturel, mais aussi le domaine surnaturel.
Les saints thérapeutes ne sont donc pas extérieurs à cet univers de

correspondances. Si on dépose auprès d'eux des ex-votos représentant
le corps, c'est que sur ces figurines se transfère une partie de ce dont

424



souffre le pèlerin: ainsi leur présence auprès du saint agit de façon

permanente pour repousser le mal.
Mais si ces saints sont devenus thérapeutes, c'est le plus souvent en

raison de leurs martyres. Là intervient de nouveau la notion de
frontière. En affrontant la mort, ils ont été jusqu'à l'extrême limite, celle
où santé et maladie ne peuvent plus se confondre. Mais ils ont effectué
victorieusement ce passage et en ont dominé les extrêmes souffrances.
Cette victoire leur confère leurs qualités de thérapeute.

De même, pour les guérisseurs traditionnels, il arrive souvent que ce

soit la domination de leurs corps qui les rend à même de dominer la
maladie chez les autres et de les aider à effectuer le passage. Ainsi, des

enfants nés dans des circonstances exceptionnelles («coiffés» ou «par les

pieds») qui, vu la mortalité infantile de l'époque, ont alors été à deux

doigts de la mort, ont souvent des dons de guérisseur.
Ainsi, également, le fait d'avoir surmonté une maladie, surtout si elle

a été grave et forte prédispose à avoir des dons pour guérir cette même

maladie chez les autres. Dans une recherche encore en cours en Aquitaine,

Ariane Bruneton et son équipe l'ont finement observé à propos
des guérisseurs du zona. Pour beaucoup d'entre eux, c'est après avoir
été guéris de cette maladie qu'ils ont reçu un don qui, généralement,
n'est efficace que pour des cas de gravité inférieure ou égale.

Cet équilibre entre corps et nature, le thérapeute ne le rétablit pas

par sa simple présence, mais dans un subtil amalgame où comptent sans
doute autant tous les ingrédients du rituel: gestes, mots, objets, qui ont,
à l'intérieur de la culture du malade, une signification à la fois concrète
et symbolique. On dit souvent que l'efficacité du guérisseur traditionnel
tient à ce que, par ses paroles, il donne un sens au mal. On peut ajouter
qu'il donne également sens aux thérapeutiques, leur conférant la dimension

symbolique et rituelle qui leur est indispensable. Au lieu d'établir
des barrières en découpant en spécialités le corps malade et en séparant
les thérapeutiques des éléments de la nature, il tend à réunifier le corps
avec lui-même et avec l'ensemble de l'univers. Dans la biomédecine,
au contraire, il y a constamment coupures, frontières, et, pour le

patient, la maladie est d'autant plus vécue comme une rupture: rupture
du corps, rupture de la cohérence interne qui relie ses différentes
parties entre elles, qui le relie au monde naturel et social.

Cette dernière remarque ne nous renvoie-t-elle pas à ce que devrait
être le rôle de tout soignant, celui d'interprète, de passeur (Good et
Delvecchio Good 1981), rôle que de plus en plus il devrait être amené
à tenir dans nos sociétés pluriculturelles? Aider le malade à intégrer la

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 415-428 425



culture médicale, à lui donner sens à l'intérieur de sa propre culture,
permettrait peut-être d'aboutir à ce que la thérapeutique soit pour lui un
nouvel enracinement au lieu de l'obliger à traverser une frontière en
abandonnant derrière lui sa cohérence et un peu de son être.

Résumé

Prenant comme point de départ d'anciens rituels faisant appel à des

procédés de transfert, l'auteur réfléchit sur la conception du corps dans

la société traditionnelle: corps perméable aux influences extérieures, en

équilibre constamment instable entre maladie et santé, mais également

corps devant constamment être protégé car menacé de la perte d'équilibre

définitive menant à la mort.
Dans ce cadre, les thérapeutiques visent soit à rétablir l'équilibre,

soit à faire revenir le malade du côté de la vie. Pour ce faire, au

contraire de la biomédecine qui établit des barrières, elles cherchent à

réintroduire la cohérence et le passage au sein d'un corps disloqué par
la maladie. Plus que la notion de frontière, la notion de perméabilité et
de fluidité semble donc essentielle à ces thérapeutiques.

Pour terminer, à l'exemple des guérisseurs, l'auteur établit un lien
avec la fonction de passeur qui devrait être celle de tout thérapeute.

Zusammenfassung

Ausgangspunkte der Untersuchung sind althergebrachte Rituale der
Übertragung einer Krankheit auf einen anderen Menschen oder eine
Pflanze. Die Autorin richtet ihr Augenmerk auf das Konzept des

menschlichen Körpers in der traditionalen Gesellschaft als eines

Gegenstands, der unablässig nach dem Gleichgewicht zwischen Gesundheit

und Krankheit sucht und entsprechend bedroht ist, dieses

Gleichgewicht durch äussere Einflüsse zu verlieren und deshalb zu sterben.
Dies ist der Rahmen für die therapeutischen Massnahmen. Der Körper
muss wieder durchgängig werden für die das Gleichgewicht sichernden
und so den Tod verhindernden Kräfte. Am Beispiel des Heilers wird
dargestellt, wie er die Krankheit auf sich lenkt und zum Vermittler
wird: ein Vorgang, der jedem Heilen zugrunde liegen müsste.

426



Bibliographie

Adohane Taoufik
1989. «Le nourrisson médusé: note de recherche ethnopsychiatrique».
Nouvelle revue d'ethnopsychiatrie (Grenoble) 13: 183-204

Anzieu Didier
1986. «Introduction à l'étude des enveloppes psychiques». Revue de

médecine psychosomatique (Paris) 8: 3-39

Bartoli Paolo et Paola Falteri
1987. «La medicina popolare in Umbria dalla fine dell'800 a oggi:
permanenze e trasformazioni», in: A. PASTORE e P. Sorcinelli
(eds), Sanita e societa: Emilia-Romagna, Toscana, Marche, Umbria,
Lazio, Secoli XVI-XX, p. 167-206. Udine: Casamassima

Charuty Giordana
1992. «Le vœu de vivre: corps morcelés, corps sans âme dans les

pèlerinages portugais». Terrain (Paris) 18: 46-60

Dl Nola Alfonso
1983. L'arco di rovo: impotenza e aggressività in due rituali del
Sud. Torino: Boringhieri

Fabre-Vassas Claudine
1990. «Identification d'un rite: la cure de l'hernie». Storia e medicina

popolare (Roma) 8/1: 3-17

Falteri Paola
1989. «La medicina popolare: Umbria», in: Tullio Seppilli (ed.),
Medicine e magie, p. 160-165. Bergamo: Electa

Favret-Saada Jeanne

1977. Les mots, la mort, les sorts. Paris: Gallimard

Good Byron J. et Mary-Jo Delvecchio Good
1981. «The meanings of symptoms: a cultural hermeneutic model for
clinical practice», in: Leon Eisenberg and Arthur Kleinman (eds),
The relevance of social science for medecine, p. 165-193. London:
Reidel

LOUX Françoise et Philippe Richard
1978. Sagesses du corps: la santé et la maladie dans les proverbes

français. Paris: Maisonneuve et Larose. 353 p.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 415-428 427



Loux Françoise et Francine Saillant
1990. «Pain et corps malade dans les recettes françaises et
québécoises de médecine populaire». L'Uomo (Roma) 3/1: 179-195
1991. «Saigner comme un boeuf: le sang dans les recettes de
médecine populaire québécoises et françaises: une approche
comparative». Culture (Québec) 20/1-2: 151-163

Nathan Tobie
1986. La folie des autres: traité d'ethnopsychiatrie clinique. Paris:
Bordas

Saillant Francine
1990. «Les recettes de médecine populaire: pertinence anthropologique

et clinique». Anthropologie et sociétés (Québec) 14/1: 93-114

SlGNORINI Italo
1987. «Pasar por un roble hendido: un arcaico ritual terapeutico: de

un caso italiano a paralelos gallegos», in: Actas do il coloquio di
antropoloxia, Santiago di Compostele, p. 43-47. Xunta de Galicia:
Conselleria da presidencia e administracion publico

428


	Passer la maladie : perméabilité du corps et thérapeutiques de transfert dans la France traditionnelle

