
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Heilen im Sufismus : von der Disharmonie zur Harmonie

Autor: Svejda-Hirsch, Lenka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lenka Svejda-Hirsch

Heilen im Sufismus: von der Disharmonie zur Harmonie

Versuch einer Eingrenzung

Der Sufismus lässt sich am besten durch das beschreiben, was er nicht
ist, denn es handelt sich dabei nicht um eine Religion im herkömmlichen

Sinne. Die «-ismus»-Endung ist hier ebenso unangebracht, lässt
sich aber aus stilistischen Gründen kaum vermeiden. Das zeigt sich

unter anderem daran, dass bibliographierte Dokumente zum Stichwort
«Sufi» in den entsprechenden Verzeichnissen unter Mystizismus,
zwischen christlichen Heiligen, Hildegart von Bingen und D. T. Suzukis

Erläuterungen des Zen-Buddhismus zu suchen sind. Die Zuordnung
unter Mystizismus widerspiegelt einseitige Wertvorstellungen, die dem
Sufismus nicht gerecht werden; die Einordnung unter Mystik (gr.-lat.
geheime Lehre), die die unio mystica durch persönliche Hingabe,
Versenkung und, in diesem Fall, auch Ekstase meint, ist dagegen

grundsätzlich richtig (vgl. Bürgel 1982: 24ff; Paret 1958: 46-47;
Güvenc o.J.: 112, 150). Shah (1990: 7) nennt den Sufismus auch die
«geheime Überlieferung».

Um das Mysterium hier noch etwas weiter zu erhellen, muss betont
werden, dass der Sufismus weder über ein Dogma noch über einen
leitenden, professionellen Heiligen verfügt. Über den wahren Ursprung
wird unter den Gelehrten noch heute diskutiert, und Einigkeit herrscht

lediglich darüber, dass der Sufismus1 ursprünglich aus dem Islam
hervorgegangen, organisch aus ihm gewachsen ist. Belegt ist seine
Existenz ab 700 u. Zt., in welcher auch die Expansion des Islam,
zugleich mit den Eroberungszügen der Araber, ihren Anfang nahm. Der
Koran wird als die wichtigste Quelle des Sufismus angesehen. Der
Begriff selbst wird aus suf (die Wolle) und saß (das Reine)
abgeleitet. Suf spielt auf die - ursprünglich - wollene Bekleidung der

1
Der Begriff Sufismus (auch: Sufik, Sufitum) ging aus dem arabischen Wort tasawwuf

hervor (Andrae 1960: 9; Schimmel 1992: 30).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 397



umherziehenden Weisen, ihre äussere Form, an, und saß verweist
auf die Reinheit des Geistes, die innere Form der Suchenden. Die
etymologische Rückführung des Begriffs auf das wollene Asketengewand

gilt heute als erwiesen2 (bspw. Schimmel 1991, 1992: 31-34;
Meier 1947: 7; Demidov 1988: 6).

Ein direkter Vertreter des Sufismus, Vilayat Inayat Khan (1982:
165), modifiziert diese an sich richtige, rationale Sichtweise und meint,
da das Wort suß «wollen» bedeutet, wäre das wohl das letzte, als was
sich ein Mensch selbst wissentlich bezeichnen würde. Als Erklärung des

Namens zitiert er eine Unterhaltung zwischen einem Mullah und einem
Derwisch im 8. Jahrhundert; Wolle war das Material der Armen - der
Prophet und seine orthodoxen Vertreter dagegen trugen Baumwolle, die
gerade erst entdeckt worden war.

Grob gesagt, lässt sich der Sufismus in zwei Hauptlinien gliedern.
Eine ist die vom Gelehrten Ibn'Arabi systematisierte, von griechischen
Logosvorstellungen und Neuplatonismus geprägte Linie einer theoso-

phischen Mystik, die philosophisch-wissenschaftlich orientiert ist. Die
andere Richtung beruft sich vorwiegend auf die praktische Erkenntnis
der Einheit, den Weg des Herzens oder die Liebesmystik und geht auf
die Person von Jelalludin Rumi zurück. Beide, sowohl der Gelehrte
Ibn'Arabi wie auch Mevlana Rumi3, haben im 13. Jahrhundert gelebt,
in dem der Sufismus die Spaltung in die eben genannten Linien erfahren
hat. Das 13. Jahrhundert war die Blütezeit des Sufismus im vorderen
Orient. Das politische Gefüge der islamischen Welt wurde zur selben

Zeit von den Mongolen zerstört, als die Mystiker vermehrt an die
Öffentlichkeit zu treten begannen. Der Sufismus lebte in Form von
verschiedenen Orden und Bruderschaften, die alle ihre eigene
Ausprägung aufwiesen. Letzteren ist auch die grosse Verbreitung des Islam
in afrikanischen und asiatischen Gebieten zu verdanken. Aber im
Gegensatz zum Islam, der sich, ähnlich wie die christliche Religion des

Lateinischen, eines theologischen Arabisch und des Persischen bediente,
operierten die sufischen Orden mit allgemein verständlichen Sprachen,
den Sprachen des Volkes.

2 Nach Schimmel (1991, 1992: 31) ist die Ableitung vc*n griechischen sophos

(Weisheit) aus philologischen und phonetischen Gründen abzulehnen.
3 Mevlana (auch: maulana) heisst wörtlich übersetzt «unser Meister» (Shah 1990: 108)

und wird besonders gern mit der Person Jellaledin Rumi's verknüpft.

398



Neben dieser durch die gemeinsame Sprache erreichten Volksnähe
spielten die anderen vermittelnden Methoden der Sufis eine wichtige
Rolle. Zur Wissensvermittlung bedienten sie sich im wesentlichen
Parabel-Geschichten, der Bildersprache und Volksliedern, die ebenfalls

von allen verstanden wurden. Zusätzlich zu diesem sozialen Aspekt
praktizierten sie eine emotionale Religiosität und deckten einen breiten
Bedürfnisrahmen der jeweiligen Bevölkerung ab. Der Sufismus stand

mit seinem undogmatischen Vorgehen ziemlich konkurrenzlos da und
konnte dank seinem proteischen Charakter in die entlegensten Gebiete

vordringen.
In der relativen Abgeschiedenheit entwickelten sich die unterschiedlichen

sufischen Orden, die üblicherweise entweder von einem pir
(Lehrer) oder shaikh (Führer) geleitet werden. Ihre diversen
Ausprägungen reichten von strengen, aus dem Islam übernommenen
Vorschriften über das Gebot der Stille bis hin zu den «gesetzlosen»
Wanderderwischen, und auf der Schriftebene von lieblichster Lyrik bis
hin zu theosophischen Weisheiten.

Musik und Tanz, insbesondere der Wirbeltanz, bildeten immer einen
Bestandteil der sufischen Lebensweise, hatten aber oft den Stellenwert
einer sinnvollen Erholung vom harten Tagewerk. Im Laufe der Zeit
verboten jedoch gewisse Orden Musik und Tanz vollständig, andere
wiederum kultivierten sie zur Kunstform und einem Medium der
Gotteserfahrung wie Mevlana Rumi, der die berühmte Schule der
tanzenden Derwische von Konya begründet hat (vgl. Schimmel 1991,
1990: 180ff; Lindenberg 1978: 161-178). Klöster oder die Forderung
nach dem Zölibat sind und waren keine nennenswerten Bestandteile des

Sufismus; im Islam selbst ist das Mönchtum offiziell verboten (Khan
V. I. 1982: 166).

Der Anspruch des Sufismus, organisch zu sein, als auch seine Forderung

nach einem menschlichen Vorbild, seine relative Hierarchie,
Hessen seine äusseren Formen nie erstarren; Blühen und Vergehen,
Neuentstehen, (Sich-) Verändern sind die typischen Charakteristika der
sufischen Gemeinschaften (vgl. Shah 1990: 8; Ornstein 1978: 460).

Der Weg des Suchenden beinhaltet als typisches Element die Klausur,

die Retraite, während der sich der Schüler zurückzieht, in sich geht
und die direkte Erfahrung des Göttlichen sucht; meistens wird er dabei

von (s)einempir überwacht und mit spirituellen Übungen bedacht (vgl.
Ornstein 1978: 458). Wissen durch Erfahrung, das Wissen selbst, wird
gesucht, wobei die Erfahrung nicht nur als Experiment verstanden wird.
Im Westen ist diese Lehrmeinung des Sufismus als die wissenschaftliche

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 399



Methode des induktiven Vorgehens bekannt und akzeptiert (Shah 1990:

9-10).
Ein anderer wichtiger Aspekt ist der der significatio passiva : Da es

nur ein höchstes, göttliches und erkennendes Subjekt gibt, das Einzig
Seiende, betont der Sufismus die Denkweise im Passivum «ich werde

gedacht» anstatt des Descartes'sehen «ich denke» (Khan H. I. 1989: ix;
Khan V. I. 1975: 66-74, 1982: 13). Diese bewusst angestrebte Haltung
ermöglicht dem Suchenden ein gleichzeitiges «Sich-Hingeben», «Flies-
senlassen», Akzeptieren seines Schicksals und bewusstes Streben, das

es dem Menchen ermöglicht, die spirituelle Reise anzutreten und

zugleich das gegenwärtige Leben in all seiner Fülle zu leben (vgl.
Ornstein 1978: 458).

Zum Abschluss dieser Einleitung muss noch gesagt werden, dass

einige Islamisten die modernen Orden, darunter auch den hier zitierten
Sufi Orden des Westens, zu ignorieren pflegen. Schimmel (1990: 157,
241) zum Beispiel behauptet, dass der Sufismus heutzutage zu «einem

Sammelbegriff von Bewegungen» (ebd. 157) geworden ist, die nicht
mehr auf dem Islam basieren, deren Mitglieder keine Ahnung vom
Leben des Propheten haben und keiner strengen Disziplin unterworfen
sind. Auch Moinuddin (1991: 3) geht in orthodoxer Weise davon aus,
dass der Sufismus die wahre Seele des Islam ist und nur in dessen

konzeptueller Umrahmung existieren kann. Diese ausschliessende

Haltung widerspricht jedoch dem Wesen des Sufismus zutiefst, das von
denselben Gelehrten als offen, wandelbar, anpassungsfähig und
losgelöst von allen orthodoxen, weltpolitischen und machtsichernden

Zwängen bezeichnet wird.
«In der westlichen Welt besteht im allgemeinen immer noch grösste

Unklarheit darüber, was Sufismus sei [...]. Man findet da vor allem die

Behauptung, der Sufismus sei die Mystik des Islam, eine Vereinfachung,

die sich als Entstellung ausgewirkt hat. Wohl ist jeder Mystiker
des Islam ein Sufi, aber nicht jeder Sufi ist ein Moslem - es sei denn,

man fasst das Wort "Moslem", d.h. "Gläubiger", in der Weite auf, wie
es eigentlich gemeint ist» (Murshida Fazal-un-nisa, in: Khan H. I.
1991: 125).

Ich werde hier vorwiegend die Sichtweise eines kontemporären, im
Westen beheimateten Ordens schildern, dessen Vertretern Schimmel
(1992: 23) das Prädikat einer «modernen Interpretation» zugesteht. Der
Sufi Orden des Westens gewichtet die tariqa (mystischer Pfad) und

haqiqa (Wahrheit) höher als die sharia (islamisches Gesetz), der nur

400



bedingt Bedeutung zugestanden wird.4 In diesem Sinne könnte auch

von Freidenkern (vgl. Schimmel 1992: 33, 158) oder besser noch von
freidenkenden Mystikern gesprochen werden.

Gesundheit und Krankheit

Gesundheit kann als Zustand bezeichnet werden, in dem der Mensch an
Geist und Körper grundlegend heil ist, ohne Beeinträchtigung vitaler
Funktionen, und in dem es ihm gesundheitlich (wie auch gesellschaftlich)

wohl ergeht. Kulturübergreifend kann Gesundheit als Anpassung
des Organismus an die Umgebung definiert werden.5 Vom ontolo-
gischen Standpunkt aus gesehen könnte gesagt werden, dass jegliche Art
von Krankheit eine Präexistenz als fixer Gedankenmodus, als Idee in
uns haben muss, da sonst keinerlei körperliche oder materielle
Entsprechung möglich wäre.6 Gesundheit kann demnach auch als

Übereinstimmung unserer Beziehung zur externen Welt der Objekte
betrachtet werden (vgl. Teahan 1981: 323, 342).

Im Kontext der Mystikforschung wird das Gewicht meistens auf die
mystische Erfahrung per se gelegt, und die Beziehungen zwischen

Mystik, Gesundheit und Heilung werden ausser acht gelassen (Teahan
1981: 322) - vielleicht, weil letztere nicht exklusiv zur Religiosität
gehören. Der Gebrauch der Wörter Krankheit und Heilung impliziert,
dass zum selbigen Zeitpunkt Gesundheit nicht vorhanden ist.

Begrifflich schwierig zu übertragen ist der englische Ausdruck mind,
den ich hier mit den Synonymen Geist, Bewusstsein und Seele
umschreibe. Ich verwende Geist, um gemeinsame, verbindende Komponenten

hervorzuheben, Bewusstsein, wenn es um «bewusst sein» geht,
und Seele, um den individuellen Aspekt zu betonen.

Krankheiten als existenziell bedrohliche Gefahren sind und waren
stets in allen menschlichen Gesellschaften präsent (vgl. Landy

4 Verschiedene Aussagen entstammen direkten, partizipativen Begegnungen mit Sufis,
mit Mitgliedern des Sufi Ordens des Westens und denen des Heilordens sowie unpubli-
zierten Tonbandaufnahmen von verschiedenen (Heil-)Zusammenkünften in Europa in der
Zeit von 1990-1992.
5 Siehe dazu die WHO-Definition von Gesundheit in der Declaration ofAlma Ata (1978)

und Landy (1977: 12-13).
6 Khan H. I. (1988: 82) sagt es folgendermassen: «The existence of illness in the body

may be called a shadow of the true illness, which is held in mind.»

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 401



1977: 1-3). Im mystischen Umfeld wird eine jede Krankheit
grundlegend als Störung des menschlichen Mikrokosmos gedeutet und
induziert die Kenntnis des Makrokosmos und dessen Gesetzmässigkeiten
durch den Heiler oder die Heilerin7. In diesen Zusammenhängen wird
das Wiederherstellen der individuellen Gesundheit als Beitrag zur
Stabilisierung der universellen Ordnung8 gewertet. Die Doktrin der
Entsprechungen bildet einen festen Bestandteil aller östlichen
Religionen, ebenso wie der westlichen hermetischen Wissenschaften,
und wurde beispielsweise von Paracelsus (1493-1541) proklamiert.
Gesundheit ist demnach ein Symbol der mikrokosmischen Ordnung und
die Fähigkeit des Heilens ein Ausdruck des gegenwärtigen Verstehens
der mystischen Realität (vgl. Teahan 1981: 344-346).

Das sufische Verständnis des Lebensprinzips

Diese holistische Sichtweise des menschlichen Daseins widerspiegelt
sich auch in der sufischen Tradition (vgl. Moinuddin 1991: 11-13). Die
Auslegung von Gesundheit und Krankheit wird ebenfalls im
Gesamtzusammenhang betrachtet und interpretiert. Krankheit wird als
Disharmonie entweder auf psychischer oder körperlicher Ebene angesehen,
wobei sich diese zwei immer gegenseitig beeinflussen. Körperliche
Krankheit vermag demnach aus einem unausgewogenen Geisteszustand

zu resultieren - wie auch umgekehrt. Chronische Krankheiten werden
als vergangenheitsbedingt betrachtet, als Resultat psychischer Leiden,
die nur durch eine Bewältigung der Vergangenheit dauerhaft geheilt
werden können; der zutreffende psychologische Terminus ist Psychohygiene

- allerdings darf weder der Sufismus noch eine andere religiöse
Bewegung mit einer Psychotherapie verwechselt werden.9 Und um kein
weiteres Missverständnis aufkommen zu lassen, soll gesagt sein, dass

die Sufis keinesfalls bestrebt sind, jemanden von seinen vermeintlichen
Charakterfehlern heilen zu wollen; gemäss der sufischen Sichtweise

n
Aus stilistischen Gründen werde ich im folgenden nur noch einen Begriff (Heiler,

Sufi, etc.) verwenden, obschon immer beide Geschlechter gemeint sind; die Begriffe
werden von mir geschlechtsunspezifisch, beide Geschlechter umfassend, gedacht.
8 Die chinesische Theorie der zwei Urkräfte des Kosmos, yin undyang, dient ebenfalls

zur Erklärung der Ordnung und des Gleichgewichts des Universums (vgl. Teahan 1981:
344).
9

Siehe auch Ornstein (1978: 462).

402



kann jede sogenannte Unvollkommenheit der menschlichen Gemeinschaft

an einem bestimmten Platz von Nutzen sein, und eben den gilt
es zu finden (vgl. Ornstein 1978: 481). Es obliegt jedoch dem Lehrer,
Gärtner und Arzt zugleich zu sein und jedem Schüler die richtige
Medizin zu verschreiben - es gibt keine, die allen gleich gut bekömmlich

ist (Khan H. I. 1990: 59). Gesundheit ist also mit vorherrschender
Harmonie im individuellen Mikrokosmos gleichzusetzen, Krankheit mit
Disharmonie.

Jedem Menschen ist ein Streben nach Harmonie eigen10; doch leider
spricht die Psyche ebenso auf Disharmonie an wie auf Harmonie, weshalb

ein Sufi bestrebt sein sollte, seine eigene, innere Harmonie zu
wahren und möglichst nach aussen hin wirken zu lassen, zugunsten
seiner Umgebung. Das Unterfangen, Harmonie zu erlangen, ist
allerdings ein noch längeres als das musikalische Training des Gehörs oder
der Stimme, auch wenn es auf vergleichbare Weise erworben werden
kann. Jede Art von Schwäche verursacht Disharmonie und zieht Krankheiten

nach sich. Ein Sufi sollte also bestrebt sein, seinen eigenen
inneren Rhythmus so stark werden zu lassen, dass er von der Aussen-
welt aufgenommen und resoniert wird. Das ist, was nach Khan H. I.
(1989: 34-38) im Osten die Qualität eines master mind genannt wird.

Charakteristika des Sufismus

Weitere Merkmale des Sufismus sind - grösstenteils - der Wirbeltanz
und die ritualisierte Gebetsform des dhikr. Der gemeinsame dhikr wird
üblicherweise am Donnerstag, dem Festtag der Sufis, in der
Glaubensgemeinschaft zelebriert. Der dhikr umfasst das Singen verschiedener
Gottesformeln, das von rhythmischen Bewegungen begleitet wird. Die
Teilnehmer sitzen im Kreis und folgen gesanglich wie auch in den

Körperbewegungen einer dem anderen. Dadurch entsteht eine verbindende
Gesamtbewegung und leicht ekstatische Atmosphäre, wenn der Kreis
aus mehreren Individuen zu einem bewegten und singenden Wesen
zusammenwächst. Der Wirbeltanz hat die Ekstase zum Ziel, die

10 Ein kleiner metaphysischer Exkurs: Die Harmonie ist es, die Schönheit macht - und

nicht umgekehrt. Schönheit ist immer etwas, das nur unter bestimmten Umständen und

zu bestimmten Zeiten als schön empfunden wird, dann eben, wenn Harmonie vorherrscht.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 403



Auflösung des individuellen Bewusstseins und die Verschmelzung mit
dem göttlichen Kollektiven.

Der dhikr wie auch der Wirbeltanz weisen zwar Heileigenschaften im
Sinn der persönlichen und kollektiven Harmonisierung auf, können hier
aber als Heilmethoden nicht näher untersucht werden, da mir keine
entsprechenden Erfahrungen oder Quellen zugänglich sind. Tatsache aber

ist, dass auch hierbei bewusst Gebrauch von psychosomatischen
Wirkungen gemacht wird (vgl. Bürgel 1982: 33).

Paret (1958: 46) sagt, dass der Wirbeltanz ursprünglich einen
emotionalen Charakter hatte. Das ekstatische Erlebnis war jedoch das

Primäre, wobei der Tanz den seelischen Erregungszustand unmittelbar
ins Körperliche übertrug. Doch im Laufe der Zeit, mit der
Ritualisierung des Tanzes, dem Festlegen der Drehbewegung, diente dieser

nur noch als vorbereitendes und steigerndes Mittel der Ekstase. Meier
(1947: 18) dagegen bezeichnet das Musikhören als Hauptmittel zur
Erzeugung von Ekstase sowie das Hören von vertonter Poesie. - Das

poetische Werk der Sufis ist jedoch ein eigenständiges Thema, das hier
nicht behandelt werden kann. Der Tanz der Derwische ist in der Literatur

fast nur am Beispiel des Mevlevi-Ordens in Konya festgehalten, so
dass mir keine Vergleiche möglich sind.

Ein moderner Sufi-Orden und die Heilkraft der Musik

Der Sufi-Orden des Westens wurde vom Inder Hazrat Inayat Khan
(1882-1927) begründet, aufgrund einer 1910 begonnenen Vortragsreise
durch Europa und Amerika. Hazrat Inayat Khan stand in der alten
Tradition und Nachfolge, der silsila (Kette der Meister), des Chishti-
Ordens von Ajmer, Indien (H. I. Khan 1991: 10) und wurde mit den

folgenden Worten von seinem Meister, Kwhaja Abu Hashim Madani,
auf die Reise geschickt: «Fare forth to the West as a musician of the
soul and tune the hearts of men to the divine harmony* (H. I. Khan
1988: ix).

Schimmel (1991; 1992: 329,487) beschreibt die Chishtiyya in Indien
als ausserordentlich gastfreundlich und allen Fremden zugänglich.
Zugleich hielten sie sich unabhängig von weltlichen Mächten, indem sie
sich allen materiellen Gaben verweigerten. Der Chishti-Orden war nicht
unwesentlich an der erfolgreichen Islamisierung Indiens beteiligt
gewesen; seine Charakteristika sind und waren die unermüdliche Aktivität

seiner Heiligen, Einfachheit und Schlichtheit der Predigten und der

404



Praxis der Gottesliebe, insbesondere in Form der Nächstenliebe, und
die Nicht-Unterscheidung zwischen den Jüngern, also eine Art gelebte
Klassenlosigkeit, die im vom Kastenwesen durchdrungenen Indien sehr

guten Anklang fand.11

Der Chishti-Orden, ebenso wie der aus ihm gewachsene Sufi-Orden
des Westens, vertritt einen höchst liberalen und universalen Standpunkt.
Seine undoktrinäre, umfassende Sichtweise erfüllt genau den Anspruch
des Sufismus, dynamisch und organisch zu sein, indem er sich «dem
Wind der Epochen» beugt, ohne durch äussere Zugeständnisse an Inhalt
zu verlieren.

Musik war immer ein wichtiger Bestandteil der Chishti-Lehre. Hazrat
Inayat Khan selbst war ein bedeutender Musiker und trug den Titel
tansen, der ihn als «Heiler durch Musik» auswies. An dieser Stelle
muss gesagt werden, dass in der indisch-hinduistischen Tradition Klang
(nada, shabda)12 als die Grundlage der Schöpfung betrachtet wird. In
diesem Zusammenhang wird auch vom Mysterium der Schwingungen
geredet und die Schöpfung als Musik Gottes bezeichnet. Von Hazrat
Inayat Khan wird behauptet, er hätte die Seelen der Menschen
gestimmt, wie andere ihre Instrumente... (Khan H. I. 1991: 17-18; vgl.
Khan H. I. 1988: 272).

Der sufische Terminus für Musik ist giza-i-ruh, was soviel wie
Nahrung der Seele und des Geistes bedeutet. Ähnlich der indischen
Interpretation von nada, dem Klang der Welt, der immerfort ertönt,
jedoch nur von wenigen gehört wird, beinhaltet giza-i-ruh auch die
Musik des Schweigens, die nie verklingt und doch keine Stimme hat.
Diese Musik ist ein Teil der Seele und wird die göttliche Symphonie
genannt (Khan H. I. 1991: 17-18). Sufismus wird auch als «Reinheit
des Herzens von der Befleckung durch Dissonanz» (Khan H. I. 1991:
10) bezeichnet und jede Initiation in einen Orden als «heilende

Behandlung» (Khan H. I. 1991: 12) betrachtet.
Wie wir feststellen können, ist die dem musikalischen Bereich

entliehene Begriffsgebung hier immer wiederkehrend und zentral. Die
indisch-sufischen Vorstellungen von der Weltschöpfung, dem Heil-Sein

11 Indien wurde vielmehr durch die Predigten der Derwische als durch das Schwert

islamisiert (Schimmel 1992: 487).
12

Das entspricht der klassischen indischen Tradition, die auf den Veden basiert und

worin der Laut oder Klang, nada brahma, als das erste Wort (Urwort) und Schöpfer alles

Seienden, das Seiende selbst, bezeichnet wird (vgl. dazu Behrendt 1984).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 405



und der Heil-Kraft haben allesamt mit Harmonie, Klang, Vibrationen,
Rhythmus sowie Zyklus und implizit auch Polarität zu tun.
Entwicklungsgeschichtlich betrachtet, schwingt zudem die Idee des

griechischen logos (Wort, Begriff, Weltgesetz) mit, die im
Mittelmeerraum weite Verbreitung fand und erwiesenermassen auch von den

Sufis aufgenommen wurde. Die Vorstellung, dass Welt und Schöpfung
auf Schwingungen basiert, ist kulturübergreifend, ebenso wie die

Vorstellung der Entsprechung von Mikro- und Makrokosmos.

Deutungen von Krankheiten und Heilmethoden

Das aus dem Griechischen stammende Wort Diagnose wird bei

genauem Hinsehen zu dia-gnosis, der durchdringenden Erkenntnis. Ein
Heiler sollte in der Lage sein, den Zustand des Patienten zu erkennen,
indem dieser das Krankheitszentrum oder die feinstofflichen, energetischen

Blockaden und deren Zusammenhänge intuitiv erspürt. Diese

durchdringende Erkenntnis beruht vor allem auf der Fähigkeit des

Heilenden, sich im Geist in den Patienten hineinzuversetzen, sich einen
Moment lang seiner eigenen Persönlichkeit entledigen zu können und
die empfangenen Bilder zu deuten.

Das stützende System bildet hierbei das indische Modell des

feinstofflichen Energiehaushaltes des menschlichen Körpers, der
Chakren13 und nadi (Kanäle). Im Krankheitsfalle wird vorwiegend von

prana (Atem), der Lebensenergie, geredet, die nicht richtig fliesst.14

Der Vorliebe für Musik entsprechend wird auch von Mangel an Tönen
und Rhythmus gesprochen. Prana ist der Ton (der Lebenskraft) und die
Zirkulation, Regelmässigkeit ist der Rhythmus (des Herzschlags und des

Blutkreislaufs). Der Mangel an rhythmischer Zirkulation führt zu
Stauungen und Überfüllung, während der Mangel an prana Schwäche verursacht.

Auf die geistige Ebene übertragen, bestimmt der Rhythmus die
Aktivitäten des Geistes: ob dieser mit harmonischen oder unharmoni-

13 Auch Organe der Wahrnehmung (lataif) genannt. Nach Shah (1990: 300-301)
unterscheidet sich das System der Sufis deutlich von dem indischen; für die vorliegenden
Ausführungen scheint es mir aber nicht vordringlich zu sein, auf diese Unterschiede

einzugehen. Ebenso ausgeklammert habe ich hier Fragen wie die der (rituellen) Reinheit,
sexuellen Tabus und dergleichen (vgl. Walther 1990: 390ff), da sie im Sufismus - anders
als im Islam - von untergeordneter Bedeutung sind.
14

Siehe auch Narayananda (1979: 123ff).

406



sehen Gedanken befasst ist, ob er stark, beständig oder schwach ist,
etc. Allerdings vermag sich auch umgekehrt eine Beeinflussung
einzustellen: Wenn die Gedanken harmonisiert und möglichst positiv
ausgerichtet werden, findet eine regulierende Wirkung auf den Kreislauf
und die gesamte Lebensenergie statt. Dasselbe geschieht natürlich auch
in der anderen Richtung und führt allenfalls zu Erkrankungen, da,
entsprechend dem platonischen Gedankengut15, Disharmonie weitere
Dissonanz anzieht (Khan H. I. 1961: 1-2, 1988: 261ff, 1989: 35).

In der aktuellen Situation, in der vermehrt Krankheiten des Immunsystems

auftreten, wird dies von den Sufis ebenfalls als Thema
aufgenommen, und es werden Vorschläge zur Stärkung des Immunsystems

gemacht.16 Das Mittel sind Atemübungen, die vorwiegend
stärkenden, reinigenden und magnetisierenden Zwecken dienen. Sie
bestehen aus Kombinationen von abwechselndem Ein- und Ausatmen
durch Nase oder Mund, mit und ohne Anhalten des Atems in verschiedenen

Positionen, in verschiedenen Rhythmen, mit unterschiedlicher
Geschwindigkeit und Kraft, respektive mit dosiertem Feingefühl.
Verstärkend wirkt die gleichzeitige Geisteskontrolle, die am besten
durch Ausrichtung der Gedanken und der Konzentration auf bestimmte

Körperorgane mittels stimulierender Visualisationen und wazi/a's
(heiligen Silben)17 erreicht wird (vgl. V. I. Khan 1990: 34;
Narayananda 1979: 92-112). Diese zweifache Aktivität, auf körperlicher

Ebene einerseits und auf geistiger andererseits, kann den bereits
beschriebenen positiven, gegenseitigen Effekt erzeugen (Geist wirkt auf
Körper und v.v.) und erhöht somit die Chancen, das Gewünschte zu
erreichen.

Gemäss Vilayat Inayat Khan (1990: 35), dem heutigen Oberhaupt des

Sufi Ordens des Westens, soll sich ein Heiler auf den Punkt zwischen

15 Siehe bspw. Platon's Lysis.
16 Ich rede hier bewusst von Empfehlungen und Vorschlägen; denn obschon die sufische

Heiltradition in den Herkunftskulturen (Indien, Iran, Türkei, etc.) einen unbestrittenen
Stellenwert hat, führt sie im Westen lediglich eine marginale und im Gesamtzusammenhang

unbedeutende Existenz. Die Ausführungen sind keinesfalls so gemeint, dass

Atemübungen bei ernsten Krankheiten den Arztbesuch ersetzen sollen. Ich möchte die Funktion
traditioneller Heilsysteme im hiesigen Kontext als ergänzende Dienstleistung - sofem

zugänglich -, gewissermassen als Komplementärmedizin verstanden wissen und nicht als

Ersatz für eine schulmedizinische Untersuchung oder Behandlung.
17 Die wazi/a's sind mit den indischen mantra's vergleichbar und ebenso wie letztere

«machtvolle Wörter» (words ofpower) (vgl. H. I. Khan 1988: 270).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 407



den Augen konzentrieren, das bindu (auch: ajna) im hinduistischen
Kontext oder allgemein das Dritte Auge genannt. Dies ist der Ort, von
dem die heilenden Energien ausgesandt werden, und welcher daher
besonders entwickelt werden sollte. Das ajna-Zentrum soll eine Art
geistiger Machtzentrale mit integrativen Eigenschaften sein wie auch

das dominierende (geistige) Organ der Intuition und Visionsfähigkeit.
Ein fähiger Heiler muss in der Lage sein, gezielt verschiedenfarbiges
Licht zu visualisieren und von diesem mystischen Organ aus auf den

Patienten projizieren zu können, sowie zwischen der Anwendung von
kalter und warmer Energie, beispielsweise durch Handauflegen,
unterscheiden zu können. Um ein konkretes Beispiel zu nennen: Zur (Re-)

Aktivierung eines depressiven, apathischen und hilflosen Patienten soll
grünes Licht angewendet werden, das im Halszentrum angesiedelt ist
und von dort über das Dritte Auge auf den Patienten ausgestrahlt wird.

Das Dritte Auge kann also als das mystische Heilorgan der sufisch-
indischen Heiler bezeichnet werden. Die Qualität eines solchen bewusst

hervorgebrachten geistigen Lichtes ist natürlich eine andere als die des

normalen Tageslichts, obschon auch dem täglichen Sonnenlicht Heilqualitäten

zueigen sind.

Der Heilorden

Die Aufgabe des Heilordens, einer spezifischen Untergruppe des Sufi
Ordens des Westens, ist es, anderen Menschen nach Bedarf und Können
zu helfen und zu dienen. Der Anfang eines jeden erfolgreichen Heilers
liegt jedoch in der vorhergehenden Selbstheilung, einem Unterfangen,
bei dem viele Aspiranten zeitlebens verbleiben. Schliesslich geht es

nicht darum, Wundertaten zu vollbringen, sondern auf einer ehrlichen,
tiefgründigen Ebene zur allgemeinen Harmonie durch das Wiederherstellen

des Kräftegleichgewichtes im eigenen Mikrokosmos beizutragen.
Das Heilen umfasst einen rezeptiven sowie einen aktiven Aspekt;

beide Komponenten sollen mittels Intuition ausbalanciert werden. Die
Intuition ist ein wichtiger Bestandteil des Heilvermögens, wird sie doch

symbolisch als «Reise ins Leben» verstanden, durch welche die Verbindung

zwischen dem persönlichen und dem kollektiven Bewusstsein,
dank einer Verschiebung des Wahrnehmungsfeldes, erst möglich wird.
Heilen wird auch als Suche nach Ganzheit begriffen und der Heilorden
als school of inner training bezeichnet. Die Hauptaufgabe ist das Heilen
durch Gebet und auf Distanz. Ein weiterer Schwerpunkt liegt darin, nie

408



allein zu arbeiten, sondern immer in Gegenwart, sei es in physischer
oder geistiger, eines Meisters oder einer Meisterin.

Der Zutritt zum Heilkreis wird nur Eingeweihten gewährt, um das

verknüpfende Band zwischen den einzelnen Individuen und der
Überlieferungskette aufrechtzuerhalten. Einweihung oder Initiation bedeutet im
sufischen Kontext soviel wie das Anerkennen des Lehrers durch den
Schüler als Ratgeber auf dem geistigen Pfad. Der Lehrer kann im
Grunde nichts geben, was der Schüler nicht schon besitzt, aber seine

Aufgabe ist es, ihm den Weg zur Freilegung des inneren Selbst zu

zeigen (vgl. Khan H. I. 1990: 58).

Der Heilkreis ist das Organ des Heilordens. Seine Aufgabe ist es,
nach einem vorgeschriebenen Ritus Bedürftigen geistigen Beistand zu
geben, respektive um ihre Genesung zu bitten. Zu diesem Heil-Ritus
versammeln sich die initiierten Mitglieder und bilden zusammen einen

geschlossenen Kreis; gemeinsam wird die erste Anrufung intoniert. Ein
leitendes Mitglied rezitiert danach allein die vorgeschriebenen
Gebetsformeln. Ziel dieser Einstimmung ist es, den Zustand einer inneren
Entleerung, Zurückstellung der eigenen Persönlichkeit, zu erreichen
und durchlässig zu werden für die höheren kosmischen Kräfte, denen

man/frau als Kanal dienen will. Nach dieser Handlung, die mehrfach
wiederholt werden kann, liest eine andere als die leitende Person die
Namen derjenigen vor, die zuvor schriftlich um Unterstützung angefragt
haben. Nach jedem Zitieren eines Bedürftigen werden Heilformeln
gesprochen und die im Kreis Versammelten folgen im Geist dem

Vorgetragenen in der Absicht, die Wirkung der Worte durch die eigene
Konzentration zu verstärken und die subtile Heilkraft dem Adressaten

zugute kommen zu lassen. Diese innere Verbindung, die durch die
gemeinsame Ausrichtung der Gedanken entsteht, wird äusserlich
dadurch ergänzt, dass sich alle an den Händen fassen um (nach

Möglichkeit) zu einem Ganzen zu werden.
Der Vorgang wird bei jedem zitierten Namen wiederholt. In einer

Heilkreissitzung wird durchschnittlich etwa zehn Personen geistiger
Beistand gewährt. Je nachdem können einzelne Abschnitte, wie die
vorausgehenden Anrufungen und Gebete, mehrmals wiederholt werden.
Wazifa's und Atempraktiken unterstützen zusätzlich die Heilsitzung. An
ihrem Ende, nachdem alle Namen vorgelesen und die entsprechenden
Heilgebete gesprochen worden sind, wird noch ein Turnus angefügt für
alle, die nicht genannt wurden und ebenfalls Hilfe benötigen. Eis folgt
ein weiteres Gebet, das wiederum vom leitenden Mitglied vorgetragen

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 409



wird - danach Schweigen und noch ein Abschlussgebet. Mit einigen
rituellen Gesten wird der Heildienst in Stille abgeschlossen.

Die Praxis des geistigen Heilens ist insbesondere als Kollektivhandlung

wertvoll und kann eine sinnvolle Ergänzung zur Aktivität des

zuvor erwähnten, traditionellen Heilers bilden, der mittels eigener
Diagnose heilende Handlungen am Patienten vornimmt.

Schlussbemerkungen

Der Sufismus baut nicht auf eine äussere Zurückgezogenheit von der

Welt, sondern auf die innere Loslösung, die nur mit einer intensiven
äusseren Aktivität zusammen- und einhergeht. Auf die Frage «Wer
versteht den Sufismus?» antwortet ein alter Spruch «Wer schmeckt, der
weiss» (Khan H. I. 1991: 14, 130). Wie wir erfahren haben, ist das

Denken in polaren Gegensätzen weder ein exklusives Merkmal der
Sufis noch das der vielen sogenannten mystischen Bewegungen, sondern

gehört zur Grundlage eines linearen Denkens schlechthin. Krankheit
wird als ausser Gleichgewicht geratene Harmonie betrachtet, und im
wesentlichen wird mit Harmonie selbst der Dissonanz entgegenzuwirken
versucht, so dass von einem allopathischen Vorgehen gesprochen
werden könnte. Manchmal allerdings kommt es auch vor, dass

Disharmonie, insbesondere in einer Schüler-Lehrer Beziehung, mit einer

- bildlich gesprochen - homöopatischen Methode angegangen wird, was
den Schüler vorerst noch mehr in «Missklang» bringt, die zuerst

Verschlimmerung bewirkt. Meistens offenbart sich ein solches

Vorgehen hinterher als höchst heilsam, da der Schüler dazu animiert
wurde, sich letztlich selbst zu helfen. Der sufische Heilweg kann

eigentlich in keine bestehende Kategorie gepresst werden, es sei denn,
in die des Da-Seins in Liebe mit sich selbst und anderen.

Die Botschaft von Hazrat Inayat Khan lässt sich in der Wendung «das

Stimmen des Herzens» (1990: 11) zusammenfassen: durch wahre Liebe
zur wahren Harmonie und zu einer universalen menschlichen Gemeinschaft.

Die Dissonanz der Welt widerhallt im Menschen und umgekehrt -
der Sufi versucht dem entgegenzuwirken. Es ist das Anliegen der Sufis,
zur Harmonisierung der Welt in ihrer Gesamtheit durch Herstellung der

eigenen, inneren Harmonie beizutragen. Heutzutage ist das eigentlich
ein Anliegen vieler Menschen. Niemand muss sich deshalb Sufi nennen;
aber alle ziehen sie am selben Strick.

410



«Der Pfad des Sufi: Der Mensch kann aus der "Unvollkommenheit
zur Vollkommenheit nicht anders geführt werden, denn durch

heiligen Kampf18 und heilende Behandlung"» (Al-Ghasali in: Khan
H. I. 1991: 123).

«Sprache ist ein Zeichen von Leben, Schweigen aber ist das Leben
selbst» (Khan H. I. 1991: 83).

Zusammenfassung

Der Sufismus ist in all seiner Vielfältigkeit aus dem Islam
hervorgegangen und wird als dessen mystische Seite bezeichnet. Diese
Klassifikation ist aber nur bedingt zutreffend, denn einerseits ist der
Sufismus nicht geprägt von einem religiösen Dogma, sondern existiert
losgelöst davon. Andererseits ist belegt, dass der Begriff sufi schon vor
Mohamed verwendet wurde (Shah 1990: 37). Die Sufi-Tradition ist
Beweis einer ungebrochenen Überlieferungskette.

Der Schwerpunkt dieses Artikels liegt auf der sufischen Sichtweise
der Welt als eines lebendigen Wesens sowie auf dem Verständnis des

Menschen als eines ganzheitlichen Organismus: der Einheit von Geist,
Seele und Körper. Von den zu den Mystikern gezählten, nach der
höchsten Erfüllung Suchenden wurde der Zusammenhang zwischen
geistigem Heil und körperlichem Wohlergehen erkannt und erforscht.
Der Zusammenhang zwischen körperlicher Befindlichkeit und seelischer

Verfassung ist zwar allgemein anerkannt. Die Erklärungsmodelle dafür
sind je nach kulturellem, religiösem, orts- und zeitgebundenen
Hintergrund ihrer Entstehung verschieden. Im Falle der Sufis - am
Beispiel des «Ordens des Westens» und seines Heilordens - handelt es

sich um eine an das indische chakra-System angelehnte Methode, die
zusammen mit hermeneutischen Ansätzen zur ganzheitlichen Betrachtung

führt. «Die gemeinsame Krankheit wird als normale Gesundheit
bezeichnet» - lautet ein Sufi-Ausspruch. Krankheit wird als Disharmonie

entweder von Psyche oder Physis definiert, denn beide beein-
flusssen sich gegenseitig (Khan H. I. 1961: Iff, 1989: 38). Zur

18
Diese Anspielung auf den grössten Heiligen Krieg, den dshihad akbar, ist als Krieg

gegen die niederen Triebe und gefährlichen Eigenschaften, die nafs, zu deuten (vgl.
Schimmel 1983 : 533).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 411



(Wieder-) Erlangung der Harmonie werden verschiedene Methoden und

Vorschläge zur Regelung des Lebensalltags angeboten und die
Selbstheilung favorisiert. Der Heilorden sieht es zudem als seine

Aufgabe an, im Heildienst solchen beizustehen, die das wünschen.

Résumé

Dans toute sa diversité, le soufisme est issu de l'Islam et il est
considéré comme sa part mystique. Cependant, ceci n'est valable que
sous réserve. En effet, le soufisme n'existe pas à l'intérieur d'un dogme
religieux, mais apparaît détaché de telles restrictions. De plus, le terme
sufî est déjà utilisé avant Mohamed (Shah 1990 : 30). Enfin, la tradition
concernée est basée entre autres sur une chaîne ininterrompue
d'initiations et de transmissions.

Cet article présente le point de vue soufique du monde comme être
vivant et de l'homme comme totalité, unité entre esprit, âme et corps.
Les personnes en quête du plus haut accomplissement, comme les

mystiques, ont souvent reconnu le lien entre salut spirituel et bien-être
corporel, présentant des possibilités de guérison. Le lien entre l'état
physique et psychique est très généralement reconnu. Les modèles

d'explication diffèrent par contre suivant le contexte culturel, l'arrière-
plan historique et le lieu de naissance. Dans le cas des soufis, à

l'exemple de 1'«Ordre de l'ouest» et de sa conception de la guérison, il
s'agirait d'une méthode inspirée par le système du chakra, qui amène
à une perspective globale sur la base d'évaluations herméneutiques.
Comme l'exprime une maxime soufique, «la maladie commune est

décrite comme la santé normale». La maladie est définie comme
disharmonie de la psyche ou de la physis car les deux s'influencent
(Khan H. I. 1961: 1 sqq, 1989: 38). Pour retrouver l'harmonie, diverses

méthodes et propositions sont offertes permettant de régulariser la

quotidienneté et de favoriser l'auto-guérison. Cet ordre thérapeutique
considère aussi comme sa tâche le fait de donner assistance à ceux qui
l'ont demandée pendant le processus de guérison.

412



Literatur

Andrae Tor
1960. Islamische Mystiker. Stuttgart: Kohlhammer

Behrendt Joachim-Ernst
1984. Nada Brahma: die Welt ist Klang. 2. Aufl. Frankfurt: rororo

Bürgel Christoph
1982. «Islamische Mystik: Umrisse und Perspektiven», in: Unesco,
Seminar «Der Islam», Schlussbericht, p. 23-39. Bern: Nationale
Schweizerische Unesco-Kommission

Declaration of Alma Ata
1978. Primary health care is the key to health for all. Alma Ata:
Who/Unicef

DEMIDOV S. M.
1988. Sufismus in Turkmenien. Hamburg: Schletzer

Güvenc Oruç R.
o.J. The dervish path and Mevlana. Vaduz: Aconcagua

Khan Hazrat Inayat
1961. The development ofspiritual healing. Geneva: Sufi Publishing
Company
1988 (1967) The music of life. New Lebanon, NY: Omega Press
1989 (1982). The art of being and becoming. New Lebanon,
NY: Omega
1990. Perlen aus dem unsichtbaren Ozean: auf dem Sufi-Pfad.
Heilbronn: Verlag Heilbronn
1991. Ein Suß-Brevier. Heilbronn: Verlag Heilbronn

KHAN Vilayat Inayat
1975. Sufismus: der Weg zum Selbst. Bern: Scherz.
1982. Der Ruf des Derwisch. Essen: Synthesis
1990. «Practices for healing: meditations for the immune system».
Caduceus (London) 9: 34-35

Landy David (ed.)
1977. Culture, disease, and healing: studies in medical
anthropology. New York: Macmillan

Ethnologien Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 413



Lindenberg Wladimir
1978. Riten und Stufen der Einweihung. Freiburg i.Br.: Aurum

Meier Fritz
1947. Vom Wesen der islamischen Mystik. Basel: Schwabe

Moinuddin Abu A. G. (Shaykh Hakim)
1991 (1985). The book of Sufi healing. Rochester, Vermont: Inner
Traditions International

NARAYANANDA Swami
1979 (1950). The primal power in man or the Kundalini Shakti.
Rishikesh: N. U. Yoga Trust

Ornstein Robert E.
1978. «Sufismus heute», in: Charles T. Tart (Hrsg.),
Transpersonale Psychologie, p. 454-486. Olten/Freiburg: Walter

Paret Rudi
1958. Symbolik des Islam. Stuttgart: Hiersemann

Schimmel Annemarie
1983. «Gedankensplitter einer Islamistin», in: Hans Peter Duerr
(Hrsg.): Sehnsucht nach dem Ursprung, p. 532-537. Frankfurt a.M.:
Syndikat
1990. «Sufismus und Volksfrömmigkeit», in: M.D. Ahmed, J.Ch.
Bürgel, K. Dilger [et al.] (Hrsg.), Der Islam, p. 157-266.

Stuttgart: Kohlhammer
1991. Vom Weg der Sufis. [s.l.: unpublizierte Vortragsaufnahme]
1992 (1985). Mystische Dimensionen des Islam: die Geschichte des

Sufismus. München: Diederichs

Shah Indries
1990. Die Sufis: Botschaft der Derwische, Weisheit der Magier.
7. Aufl. München: Diederichs.

Teahan John F.
1981. «Mystical ontology, health and healing: a cross-cultural
exploration». Religion (London) 11: 321-351

Walther Wiebke
1990. «Die Frau im Islam», in: M.D. Ahmed, J, Ch. BÜRGEL,

K. Dilger [et al.] (Hrsg.): Der Islam, p. 388-414. Stuttgart:
Kohlhammer

414


	Heilen im Sufismus : von der Disharmonie zur Harmonie

