Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Heilen im Sufismus : von der Disharmonie zur Harmonie
Autor: Svejda-Hirsch, Lenka

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lenka Svejda-Hirsch

Heilen im Sufismus: von der Disharmonie zur Harmonie

Versuch einer Eingrenzung

Der Sufismus lédsst sich am besten durch das beschreiben, was er nicht
ist, denn es handelt sich dabei nicht um eine Religion im herkémmli-
chen Sinne. Die «ismus»-Endung ist hier ebenso unangebracht, lasst
sich aber aus stilistischen Griinden kaum vermeiden. Das zeigt sich
unter anderem daran, dass bibliographierte Dokumente zum Stichwort
«Sufi» in den entsprechenden Verzeichnissen unter Mystizismus, zwi-
schen christlichen Heiligen, Hildegart von Bingen und D. T. Suzukis
Erlduterungen des Zen-Buddhismus zu suchen sind. Die Zuordnung
unter Mystizismus widerspiegelt einseitige Wertvorstellungen, die dem
Sufismus nicht gerecht werden; die Einordnung unter Mystik (gr.-lat.
geheime Lehre), die die unio mystica durch personliche Hingabe,
Versenkung und, in diesem Fall, auch Ekstase meint, ist dagegen
grundsitzlich richtig (vgl. Biirgel 1982: 24ff; Paret 1958: 46-47;
Giivenc o0.J.: 112, 150). Shah (1990: 7) nennt den Sufismus auch die
«geheime Uberlieferung».

Um das Mysterium hier noch etwas weiter zu erhellen, muss betont
werden, dass der Sufismus weder tiber ein Dogma noch iiber einen lei-
tenden, professionellen Heiligen verfiigt. Uber den wahren Ursprung
wird unter den Gelehrten noch heute diskutiert, und Einigkeit herrscht
lediglich dariiber, dass der Sufismus! urspriinglich aus dem Islam
hervorgegangen, organisch aus ihm gewachsen ist. Belegt ist seine
Existenz ab 700 u. Zt., in welcher auch die Expansion des Islam,
zugleich mit den Eroberungsziigen der Araber, ihren Anfang nahm. Der
Koran wird als die wichtigste Quelle des Sufismus angesehen. Der
Begriff selbst wird aus suf (die Wolle) und safi (das Reine) abge-
leitet. Suf spielt auf die - urspriinglich - wollene Bekleidung der

Der Begriff Sufismus (auch: Sufik, Sufitum) ging aus dem arabischen Wort tasawwuf
hervor (Andrae 1960: 9; Schimmel 1992: 30).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 397



umherzichenden Weisen, ihre dussere Form, an, und safi verweist
auf die Reinheit des Geistes, die innere Form der Suchenden. Die
etymologische Riickfilhrung des Begriffs auf das wollene Asketen-
gewand gilt heute als erwiesen® (bspw. Schimmel 1991, 1992: 31-34;
Meier 1947: 7; Demidov 1988: 6).

Ein direkter Vertreter des Sufismus, Vilayat Inayat Khan (1982:
165), modifiziert diese an sich richtige, rationale Sichtweise und meint,
da das Wort sufi «wollen» bedeutet, wire das wohl das letzte, als was
sich ein Mensch selbst wissentlich bezeichnen wiirde. Als Erkldarung des
Namens zitiert er eine Unterhaltung zwischen einem Mullah und einem
Derwisch im 8. Jahrhundert; Wolle war das Material der Armen - der
Prophet und seine orthodoxen Vertreter dagegen trugen Baumwolle, die
gerade erst entdeckt worden war.

Grob gesagt, lédsst sich der Sufismus in zwei Hauptlinien gliedern.
Eine ist die vom Gelehrten Ibn’Arabi systematisierte, von griechischen
Logosvorstellungen und Neuplatonismus geprigte Linie einer theoso-
phischen Mystik, die philosophisch-wissenschaftlich orientiert ist. Die
andere Richtung beruft sich vorwiegend auf die praktische Erkenntnis
der Einheit, den Weg des Herzens oder die Liebesmystik und geht auf
die Person von Jelalludin Rumi zuriick. Beide, sowohl der Gelehrte
Ibn’ Arabi wie auch Mevlana Rumi®, haben im 13. Jahrhundert gelebt,
in dem der Sufismus die Spaltung in die eben genannten Linien erfahren
hat. Das 13. Jahrhundert war die Bliitezeit des Sufismus im vorderen
Orient. Das politische Gefiige der islamischen Welt wurde zur selben
Zeit von den Mongolen zerstort, als die Mystiker vermehrt an die
Offentlichkeit zu treten begannen. Der Sufismus lebte in Form von
verschiedenen Orden und Bruderschaften, die alle ihre eigene Aus-
prigung aufwiesen. Letzteren ist auch die grosse Verbreitung des Islam
in afrikanischen und asiatischen Gebieten zu verdanken. Aber im
Gegensatz zum Islam, der sich, dhnlich wie die christliche Religion des
Lateinischen, eines theologischen Arabisch und des Persischen bediente,
operierten die sufischen Orden mit allgemein verstindlichen Sprachen,
den Sprachen des Volkes.

2 Nach Schimmel (1991, 1992: 31) ist die Ableitung vom griechischen sophos
(Weisheit) aus philologischen und phonetischen Griinden abzulehnen.
3 Meviana (auch: maulana) heisst wortlich iibersetzt «unser Meister» (Shah 1990: 108)
und wird besonders gern mit der Person Jellaledin Rumi’s verkniipft.

398



Neben dieser durch die gemeinsame Sprache erreichten Volksnihe
spielten die anderen vermittelnden Methoden der Sufis eine wichtige
Rolle. Zur Wissensvermittlung bedienten sie sich im wesentlichen
Parabel-Geschichten, der Bildersprache und Volksliedern, die ebenfalls
von allen verstanden wurden. Zusitzlich zu diesem sozialen Aspekt
praktizierten sie eine emotionale Religiositit und deckten einen breiten
Bediirfnisrahmen der jeweiligen Bevolkerung ab. Der Sufismus stand
mit seinem undogmatischen Vorgehen ziemlich konkurrenzlos da und
konnte dank seinem proteischen Charakter in die entlegensten Gebiete
vordringen.

In der relativen Abgeschiedenheit entwickelten sich die unterschied-
lichen sufischen Orden, die iiblicherweise entweder von einem pir
(Lehrer) oder shaikh (Fiihrer) geleitet werden. Ihre diversen Aus-
pragungen reichten von strengen, aus dem Islam iibernommenen Vor-
schriften liber das Gebot der Stille bis hin zu den «gesetzlosen»
Wanderderwischen, und auf der Schriftebene von lieblichster Lyrik bis
hin zu theosophischen Weisheiten.

Musik und Tanz, insbesondere der Wirbeltanz, bildeten immer einen
Bestandteil der sufischen Lebensweise, hatten aber oft den Stellenwert
einer sinnvollen Erholung vom harten Tagewerk. Im Laufe der Zeit
verboten jedoch gewisse Orden Musik und Tanz vollstandig, andere
wiederum kultivierten sie zur Kunstform und einem Medium der Got-
teserfahrung wie Mevlana Rumi, der die beriihmte Schule der tan-
zenden Derwische von Konya begriindet hat (vgl. Schimmel 1991,
1990: 180ff; Lindenberg 1978: 161-178). Kloster oder die Forderung
nach dem Zdlibat sind und waren keine nennenswerten Bestandteile des
Sufismus; im Islam selbst ist das Monchtum offiziell verboten (Khan
V. L. 1982: 166).

Der Anspruch des Sufismus, organisch zu sein, als auch seine Forde-
rung nach einem menschlichen Vorbild, seine relative Hierarchie,
liessen seine dusseren Formen nie erstarren; Bliihen und Vergehen,
Neuentstehen, (Sich-) Verandern sind die typischen Charakteristika der
sufischen Gemeinschaften (vgl. Shah 1990: 8; Ornstein 1978: 460).

Der Weg des Suchenden beinhaltet als typisches Element die Klau-
sur, die Retraite, wahrend der sich der Schiiler zuriickzieht, in sich geht
und die direkte Erfahrung des Gétilichen sucht; meistens wird er dabei
von (s)einem pir iiberwacht und mit spirituellen Ubungen bedacht (vgl.
Ornstein 1978: 458). Wissen durch Erfahrung, das Wissen selbst, wird
gesucht, wobei die Erfahrung nicht nur als Experiment verstanden wird.
Im Westen ist diese Lehrmeinung des Sufismus als die wissenschaftliche

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 399



Methode des induktiven Vorgehens bekannt und akzeptiert (Shah 1990:
9-10).

Ein anderer wichtiger Aspekt ist der der significatio passiva: Da es
nur ein hochstes, gottliches und erkennendes Subjekt gibt, das Einzig
Seiende, betont der Sufismus die Denkweise im Passivum «ich werde
gedacht» anstatt des Descartes’schen «ich denke» (Khan H. I. 1989: ix;
Khan V. 1. 1975: 66-74, 1982: 13). Diese bewusst angestrebte Haltung
ermoglicht dem Suchenden ein gleichzeitiges «Sich-Hingeben», «Flies-
senlassen», Akzeptieren seines Schicksals und bewusstes Streben, das
es dem Menchen ermoglicht, die spirituelle Reise anzutreten und
zugleich das gegenwirtige Leben in all seiner Fiille zu leben (vgl.
Ornstein 1978: 458).

Zum Abschluss dieser Einleitung muss noch gesagt werden, dass
einige Islamisten die modernen Orden, darunter auch den hier zitierten
Sufi Orden des Westens, zu ignorieren pflegen. Schimmel (1990: 157,
241) zum Beispiel behauptet, dass der Sufismus heutzutage zu «einem
Sammelbegriff von Bewegungen» (ebd. 157) geworden ist, die nicht
mehr auf dem Islam basieren, deren Mitglieder keine Ahnung vom
Leben des Propheten haben und keiner strengen Disziplin unterworfen
sind. Auch Moinuddin (1991: 3) geht in orthodoxer Weise davon aus,
dass der Sufismus die wahre Seele des Islam ist und nur in dessen
konzeptueller Umrahmung existieren kann. Diese ausschliessende
Haltung widerspricht jedoch dem Wesen des Sufismus zutiefst, das von
denselben Gelehrten als offen, wandelbar, anpassungsfihig und los-
gelost von allen orthodoxen, weltpolitischen und machtsichernden
Zwingen bezeichnet wird.

«In der westlichen Welt besteht im allgemeinen immer noch grosste
Unklarheit dariiber, was Sufismus sei [...]. Man findet da vor allem die
Behauptung, der Sufismus sei die Mystik des Islam, eine Vereinfa-
chung, die sich als Entstellung ausgewirkt hat. Wohl ist jeder Mystiker
des Islam ein Sufi, aber nicht jeder Sufi ist ein Moslem - es sei denn,
man fasst das Wort "Moslem", d.h. "Glaubiger", in der Weite auf, wie
es eigentlich gemeint ist» (Murshida Fazal-un-nisa, in: Khan H. L
1991: 125).

Ich werde hier vorwiegend die Sichtweise eines kontemporidren, im
Westen beheimateten Ordens schildern, dessen Vertretern Schimmel
(1992: 23) das Pridikat einer «modernen Interpretation» zugesteht. Der
Sufi Orden des Westens gewichtet die tariga (mystischer Pfad) und
hagiga (Wahrheit) hoher als die sharia (islamisches Gesetz), der nur

400



bedingt Bedeutung zugestanden wird.* In diesem Sinne konnte auch
von Freidenkern (vgl. Schimmel 1992: 33, 158) oder besser noch von
freidenkenden Mystikern gesprochen werden.

Gesundheit und Krankheit

Gesundheit kann als Zustand bezeichnet werden, in dem der Mensch an
Geist und Korper grundlegend heil ist, ohne Beeintrachtigung vitaler
Funktionen, und in dem es ihm gesundheitlich (wie auch gesellschaft-
lich) wohl ergeht. Kulturiibergreifend kann Gesundheit als Anpassung
des Organismus an die Umgebung definiert werden.” Vom ontolo-
gischen Standpunkt aus gesehen kdnnte gesagt werden, dass jegliche Art
von Krankheit eine Priexistenz als fixer Gedankenmodus, als Idee in
uns haben muss, da sonst keinerlei korperliche oder materielle
Entsprechung mdglich wire.® Gesundheit kann demnach auch als
Ubereinstimmung unserer Beziehung zur externen Welt der Objekte
betrachtet werden (vgl. Teahan 1981: 323, 342).

Im Kontext der Mystikforschung wird das Gewicht meistens auf die
mystische Erfahrung per se gelegt, und die Beziehungen zwischen
Mystik, Gesundheit und Heilung werden ausser acht gelassen (Teahan
1981: 322) - vielleicht, weil letztere nicht exklusiv zur Religiositat
gehoren. Der Gebrauch der Worter Krankheit und Heilung impliziert,
dass zum selbigen Zeitpunkt Gesundheit nicht vorhanden ist.

Begrifflich schwierig zu iibertragen ist der englische Ausdruck mind,
den ich hier mit den Synonymen Geist, Bewusstsein und Seele um-
schreibe. Ich verwende Geist, um gemeinsame, verbindende Kompo-
nenten hervorzuheben, Bewusstsein, wenn es um «bewusst sein» geht,
und Seele, um den individuellen Aspekt zu betonen.

Krankheiten als existenziell bedrohliche Gefahren sind und waren
stets in allen menschlichen Gesellschaften prasent (vgl. Landy

4 Verschiedene Aussagen entstammen direkten, partizipativen Begegnungen mit Sufis,
mit Mitgliedern des Sufi Ordens des Westens und denen des Heilordens sowie unpubli-
zierten Tonbandaufnahmen von verschiedenen (Heil-)Zusammenkiinften in Europa in der
Zeit von 1990-1992.

> Siehe dazu die WHO-Definition von Gesundheit in der Declaration of Alma Ata (1978)
und Landy (1977: 12-13).

® Khan H. I. (1988: 82) sagt es folgendermassen: «The existence of illness in the body
may be called a shadow of the true illness, which is held in mind.»

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 401



1977: 1-3). Im mystischen Umfeld wird eine jede Krankheit grund-
legend als Stérung des menschlichen Mikrokosmos gedeutet und
induziert die Kenntnis des Makrokosmos und dessen Gesetzmassigkeiten
durch den Heiler oder die Heilerin’. In diesen Zusammenhingen wird
das Wiederherstellen der individuellen Gesundheit als Beitrag zur
Stabilisierung der universellen Ordnung® gewertet. Die Doktrin der
Entsprechungen bildet einen festen Bestandteil aller &stlichen
Religionen, ebenso wie der westlichen hermetischen Wissenschaften,
und wurde beispielsweise von Paracelsus (1493-1541) proklamiert.
Gesundheit ist demnach ein Symbol der mikrokosmischen Ordnung und
die Féhigkeit des Heilens ein Ausdruck des gegenwirtigen Verstehens
der mystischen Realitit (vgl. Teahan 1981: 344-346).

Das sufische Verstindnis des Lebensprinzips

Diese holistische Sichtweise des menschlichen Daseins widerspiegelt
sich auch in der sufischen Tradition (vgl. Moinuddin 1991: 11-13). Die
Auslegung von Gesundheit und Krankheit wird ebenfalls im Gesamt-
zusammenhang betrachtet und interpretiert. Krankheit wird als Dis-
harmonie entweder auf psychischer oder korperlicher Ebene angesehen,
wobei sich diese zwei immer gegenseitig beeinflussen. Korperliche
Krankheit vermag demnach aus einem unausgewogenen Geisteszustand
zu resultieren - wie auch umgekehrt. Chronische Krankheiten werden
als vergangenheitsbedingt betrachtet, als Resultat psychischer Leiden,
die nur durch eine Bewiltigung der Vergangenheit dauerhaft geheilt
werden konnen; der zutreffende psychologische Terminus ist Psycho-
hygiene - allerdings darf weder der Sufismus noch eine andere religiése
Bewegung mit einer Psychotherapie verwechselt werden.® Und um kein
weiteres Missverstdndnis aufkommen zu lassen, soll gesagt sein, dass
die Sufis keinesfalls bestrebt sind, jemanden von seinen vermeintlichen
Charakterfehlern heilen zu wollen; gemiss der sufischen Sichtweise

7 Aus stilistischen Griinden werde ich im folgenden nur noch einen Begriff (Heiler,
Sufi, etc.) verwenden, obschon immer beide Geschlechter gemeint sind; die Begriffe
werden von mir geschlechtsunspezifisch, beide Geschlechter umfassend, gedacht.

®  Die chinesische Theorie der zwei Urkrifte des Kosmos, yin und yang, dient ebenfalls
zur Erklarung der Ordnung und des Gleichgewichts des Universums (vgl. Teahan 1981:
344).

® Siehe auch Ornstein (1978: 462).

402



kann jede sogenannte Unvollkommenheit der menschlichen Gemein-
schaft an einem bestimmten Platz von Nutzen sein, und eben den gilt
es zu finden (vgl. Ornstein 1978: 481). Es obliegt jedoch dem Lehrer,
Girtner und Arzt zugleich zu sein und jedem Schiiler die richtige
Medizin zu verschreiben - es gibt keine, die allen gleich gut bekémm-
lich ist (Khan H. I. 1990: 59). Gesundheit ist also mit vorherrschender
Harmonie im individuellen Mikrokosmos gleichzusetzen, Krankheit mit
Disharmonie.

Jedem Menschen ist ein Streben nach Harmonie eigen'®; doch leider
spricht die Psyche ebenso auf Disharmonie an wie auf Harmonie, wes-
halb ein Sufi bestrebt sein sollte, seine eigene, innere Harmonie zu
wahren und méglichst nach aussen hin wirken zu lassen, zugunsten
seiner Umgebung. Das Unterfangen, Harmonie zu erlangen, ist aller-
dings ein noch ldngeres als das musikalische Training des Gehors oder
der Stimme, auch wenn es auf vergleichbare Weise erworben werden
kann. Jede Art von Schwiche verursacht Disharmonie und zieht Krank-
heiten nach sich. Ein Sufi sollte also bestrebt sein, seinen eigenen
inneren Rhythmus so stark werden zu lassen, dass er von der Aussen-
welt aufgenommen und resoniert wird. Das ist, was nach Khan H. I.
(1989: 34-38) im Osten die Qualitit eines master mind genannt wird.

Charakteristika des Sufismus

Weitere Merkmale des Sufismus sind - grosstenteils - der Wirbeltanz
und die ritualisierte Gebetsform des dhikr. Der gemeinsame dhikr wird
iiblicherweise am Donnerstag, dem Festtag der Sufis, in der Glaubens-
gemeinschaft zelebriert. Der dhikr umfasst das Singen verschiedener
Gottesformeln, das von rhythmischen Bewegungen begleitet wird. Die
Teilnehmer sitzen im Kreis und folgen gesanglich wie auch in den Kor-
perbewegungen einer dem anderen. Dadurch entsteht eine verbindende
Gesamtbewegung und leicht ekstatische Atmosphire, wenn der Kreis
aus mehreren Individuen zu einem bewegten und singenden Wesen
zusammenwichst. Der Wirbeltanz hat die Ekstase zum Ziel, die

19 Ein kleiner metaphysischer Exkurs: Die Harmonie ist es, die Schonheit macht - und
nicht umgekehrt. Schonheit ist immer etwas, das nur unter bestimmten Umstdnden und
zu bestimmten Zeiten als schon empfunden wird, dann eben, wenn Harmonie vorherrscht.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 403



Auflésung des individuellen Bewusstseins und die Verschmelzung mit
dem gottlichen Kollektiven.

Der dhikr wie auch der Wirbeltanz weisen zwar Heileigenschaften im
Sinn der personlichen und kollektiven Harmonisierung auf, konnen hier
aber als Heilmethoden nicht ndher untersucht werden, da mir keine ent-
sprechenden Erfahrungen oder Quellen zuginglich sind. Tatsache aber
ist, dass auch hierbei bewusst Gebrauch von psychosomatischen Wir-
kungen gemacht wird (vgl. Biirgel 1982: 33).

Paret (1958: 46) sagt, dass der Wirbeltanz urspriinglich einen emo-
tionalen Charakter hatte. Das ekstatische Erlebnis war jedoch das
Primidre, wobei der Tanz den seelischen Erregungszustand unmittelbar
ins Korperliche iibertrug. Doch im Laufe der Zeit, mit der Rituali-
sierung des Tanzes, dem Festlegen der Drehbewegung, diente dieser
nur noch als vorbereitendes und steigerndes Mittel der Ekstase. Meier
(1947: 18) dagegen bezeichnet das Musikhoren als Hauptmittel zur
Erzeugung von Ekstase sowie das Horen von vertonter Poesie. — Das
poetische Werk der Sufis ist jedoch ein eigenstindiges Thema, das hier
nicht behandelt werden kann. Der Tanz der Derwische ist in der Litera-
tur fast nur am Beispiel des Mevlevi-Ordens in Konya festgehalten, so
dass mir keine Vergleiche méglich sind.

Ein moderner Sufi-Orden und die Heilkraft der Musik

Der Sufi-Orden des Westens wurde vom Inder Hazrat Inayat Khan
(1882-1927) begriindet, aufgrund einer 1910 begonnenen Vortragsreise
durch Europa und Amerika. Hazrat Inayat Khan stand in der alten
Tradition und Nachfolge, der silsila (Kette der Meister), des Chishti-
Ordens von Ajmer, Indien (H. I. Khan 1991: 10) und wurde mit den
folgenden Worten von seinem Meister, Kwhaja Abu Hashim Madani,
auf die Reise geschickt: «Fare forth to the West as a musician of the
soul and tune the hearts of men to the divine harmony» (H. 1. Khan
1988: ix).

Schimmel (1991; 1992: 329, 487) beschreibt die Chishtiyya in Indien
als ausserordentlich gastfreundlich und allen Fremden zugénglich.
Zugleich hielten sie sich unabhingig von weltlichen Miachten, indem sie
sich allen materiellen Gaben verweigerten. Der Chishti-Orden war nicht
unwesentlich an der erfolgreichen Islamisierung Indiens beteiligt
gewesen; seine Charakteristika sind und waren die unermiidliche Akti-
vitét seiner Heiligen, Einfachheit und Schlichtheit der Predigten und der

404



Praxis der Gottesliebe, insbesondere in Form der Nichstenliebe, und
die Nicht-Unterscheidung zwischen den Jiingern, also eine Art gelebte
Klassenlosigkeit, die im vom Kastenwesen durchdrungenen Indien sehr
guten Anklang fand.

Der Chishti-Orden, ebenso wie der aus ihm gewachsene Sufi-Orden
des Westens, vertritt einen hdchst liberalen und universalen Standpunkt.
Seine undoktrindre, umfassende Sichtweise erfiillt genau den Anspruch
des Sufismus, dynamisch und organisch zu sein, indem er sich «dem
Wind der Epochen» beugt, ohne durch dussere Zugestindnisse an Inhalt
zu verlieren.

Musik war immer ein wichtiger Bestandteil der Chishti-Lehre. Hazrat
Inayat Khan selbst war ein bedeutender Musiker und trug den Titel
tansen, der ihn als «Heiler durch Musik» auswies. An dieser Stelle
muss gesagt werden, dass in der indisch-hinduistischen Tradition Klang
(nada, shabda)* als die Grundlage der Schépfung betrachtet wird. In
diesem Zusammenhang wird auch vom Mysterium der Schwingungen
geredet und die Schopfung als Musik Gottes bezeichnet. Von Hazrat
Inayat Khan wird behauptet, er hitte die Seelen der Menschen
gestimmt, wie andere ihre Instrumente... (Khan H. I. 1991: 17-18; vgl.
Khan H. I. 1988: 272).

Der sufische Terminus fiir Musik ist giza-i-ruh, was soviel wie
Nahrung der Seele und des Geistes bedeutet. Ahnlich der indischen
Interpretation von nada, dem Klang der Welt, der immerfort ertdnt,
jedoch nur von wenigen gehort wird, beinhaltet giza-i-ruh auch die
Musik des Schweigens, die nie verklingt und doch keine Stimme hat.
Diese Musik ist ein Teil der Seele und wird die gottliche Symphonie
genannt (Khan H. I. 1991: 17-18). Sufismus wird auch als «Reinheit
des Herzens von der Befleckung durch Dissonanz» (Khan H. I. 1991:
10) bezeichnet und jede Initiation in einen Orden als «heilende
Behandlung» (Khan H. I. 1991: 12) betrachtet.

Wie wir feststellen kénnen, ist die dem musikalischen Bereich ent-
lichene Begriffsgebung hier immer wiederkehrend und zentral. Die
indisch-sufischen Vorstellungen von der Weltschépfung, dem Heil-Sein

"1 Indien wurde vielmehr durch die Predigten der Derwische als durch das Schwert
islamisiert (Schimmel 1992: 487).

12 Das entspricht der klassischen indischen Tradition, die auf den Veden basiert und
worin der Laut oder Klang, nada brahma, als das erste Wort (Urwort) und Schopfer alles
Seienden, das Seiende selbst, bezeichnet wird (vgl. dazu Behrendt 1984).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 405



und der Heil-Kraft haben allesamt mit Harmonie, Klang, Vibrationen,
Rhythmus sowie Zyklus und implizit auch Polaritit zu tun. Ent-
wicklungsgeschichtlich betrachtet, schwingt zudem die Idee des
griechischen logos (Wort, Begriff, Weltgesetz) mit, die im Mittel-
meerraum weite Verbreitung fand und erwiesenermassen auch von den
Sufis aufgenommen wurde. Die Vorstellung, dass Welt und Schépfung
auf Schwingungen basiert, ist kulturiibergreifend, ebenso wie die
Vorstellung der Entsprechung von Mikro- und Makrokosmos.

Deutungen von Krankheiten und Heilmethoden

Das aus dem Griechischen stammende Wort Diagnose wird bei
genauem Hinsehen zu dia-gnosis, der durchdringenden Erkenntnis. Ein
Heiler sollte in der Lage sein, den Zustand des Patienten zu erkennen,
indem dieser das Krankheitszentrum oder die feinstofflichen, energe-
tischen Blockaden und deren Zusammenhinge intuitiv erspiirt. Diese
durchdringende Erkenntnis beruht vor allem auf der Fahigkeit des
Heilenden, sich im Geist in den Patienten hineinzuversetzen, sich einen
Moment lang seiner eigenen Personlichkeit entledigen zu kénnen und
die empfangenen Bilder zu deuten.

Das stiitzende System bildet hierbei das indische Modell des
feinstofflichen Energiehaushaltes des menschlichen Korpers, der
Chakren®® und nadi (Kanile). Im Krankheitsfalle wird vorwiegend von
prana (Atem), der Lebensenergie, geredet, die nicht richtig fliesst.™
Der Vorliebe fiir Musik entsprechend wird auch von Mangel an T6nen
und Rhythmus gesprochen. Prana ist der Ton (der Lebenskraft) und die
Zirkulation, Regelmissigkeit ist der Rhythmus (des Herzschlags und des
Blutkreislaufs). Der Mangel an rhythmischer Zirkulation fiihrt zu Stau-
ungen und Uberfiillung, wahrend der Mangel an prana Schwiche verur-
sacht. Auf die geistige Ebene iibertragen, bestimmt der Rhythmus die
Aktivitdten des Geistes: ob dieser mit harmonischen oder unharmoni-

13 Auch Organe der Wahrnehmung (lataif) genannt. Nach Shah (1990: 300-301) unter-
scheidet sich das System der Sufis deutlich von dem indischen; fiir die vorliegenden
Ausfithrungen scheint es mir aber nicht vordringlich zu sein, auf diese Unterschiede
einzugehen. Ebenso ausgeklammert habe ich hier Fragen wie die der (rituellen) Reinheit,
sexuellen Tabus und dergleichen (vgl. Walther 1990: 390ff), da sie im Sufismus - anders
als im Islam - von untergeordneter Bedeutung sind.

14 Siehe auch Narayananda (1979: 123ff).

406



schen Gedanken befasst ist, ob er stark, bestindig oder schwach ist,
etc. Allerdings vermag sich auch umgekehrt eine Beeinflussung
einzustellen: Wenn die Gedanken harmonisiert und méglichst positiv
ausgerichtet werden, findet eine regulierende Wirkung auf den Kreislauf
und die gesamte Lebensenergie statt. Dasselbe geschieht natiirlich auch
in der anderen Richtung und fiihrt ailenfalls zu Erkrankungen, da,
entsprechend dem platonischen Gedankengut'’, Disharmonie weitere
Dissonanz anzieht (Khan H. I. 1961: 1-2, 1988: 261ff, 1989: 35).

In der aktuellen Situation, in der vermehrt Krankheiten des Immun-
systems auftreten, wird dies von den Sufis ebenfalls als Thema
aufgenommen, und es werden Vorschliage zur Stirkung des Immun-
systems gemacht.’® Das Mittel sind Atemiibungen, die vorwiegend
stirkenden, reinigenden und magnetisierenden Zwecken dienen. Sie
bestehen aus Kombinationen von abwechselndem Ein- und Ausatmen
durch Nase oder Mund, mit und ohne Anhalten des Atems in verschie-
denen Positionen, in verschiedenen Rhythmen, mit unterschiedlicher
Geschwindigkeit und Kraft, respektive mit dosiertem Feingefiihl.
Verstarkend wirkt die gleichzeitige Geisteskontrolle, die am besten
durch Ausrichtung der Gedanken und der Konzentration auf bestimmte
Korperorgane mittels stimulierender Visualisationen und wazifa’s
(heiligen Silben)” erreicht wird (vgl. V. I. Khan 1990: 34;
Narayananda 1979: 92-112). Diese zweifache Aktivitit, auf korper-
licher Ebene einerseits und auf geistiger andererseits, kann den bereits
beschriebenen positiven, gegenseitigen Effekt erzeugen (Geist wirkt auf
Korper und v.v.) und erhoht somit die Chancen, das Gewiinschte zu
erreichen.

Gemiss Vilayat Inayat Khan (1990: 35), dem heutigen Oberhaupt des
Sufi Ordens des Westens, soll sich ein Heiler auf den Punkt zwischen

5 Siehe bspw. Platon’s Lysis.

16 Ich rede hier bewusst von Empfehlungen und Vorschlagen; denn obschon die sufische
Heiltradition in den Herkunftskulturen (Indien, Iran, Tiirkei, etc.) einen unbestrittenen
Stellenwert hat, fiihrt sie im Westen lediglich eine marginale und im Gesamtzusammen-
hang unbedeutende Existenz. Die Ausfithrungen sind keinesfalls so gemeint, dass Atem-
tibungen bei ernsten Krankheiten den Arztbesuch ersetzen sollen. Ich mdchte die Funktion
traditioneller Heilsysteme im hiesigen Kontext als erginzende Dienstleistung — sofern
zuginglich -, gewissermassen als Komplementdrmedizin verstanden wissen und nicht als
Ersatz fiir eine schulmedizinische Untersuchung oder Behandlung.

17 Die wazifa’s sind mit den indischen mantra’s vergleichbar und ebenso wie letztere
«amachtvolle Worter» (words of power) (vgl. H. 1. Khan 1988: 270).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 407



den Augen konzentrieren, das bindu (auch: agjna) im hinduistischen
Kontext oder allgemein das Dritte Auge genannt. Dies ist der Ort, von
dem die heilenden Energien ausgesandt werden, und welcher daher
besonders entwickelt werden sollte. Das gjna-Zentrum soll eine Art
geistiger Machtzentrale mit integrativen Eigenschaften sein wie auch
das dominierende (geistige) Organ der Intuition und Visionsfahigkeit.
Ein fdhiger Heiler muss in der Lage sein, gezielt verschiedenfarbiges
Licht zu visualisieren und von diesem mystischen Organ aus auf den
Patienten projizieren zu konnen, sowie zwischen der Anwendung von
kalter und warmer Energie, beispielsweise durch Handauflegen, unter-
scheiden zu konnen. Um ein konkretes Beispiel zu nennen: Zur (Re-)
Aktivierung eines depressiven, apathischen und hilflosen Patienten soll
grines Licht angewendet werden, das im Halszentrum angesiedelt ist
und von dort iiber das Dritte Auge auf den Patienten ausgestrahlt wird.

Das Dritte Auge kann also als das mystische Heilorgan der sufisch-
indischen Heiler bezeichnet werden. Die Qualitét eines solchen bewusst
hervorgebrachten geistigen Lichtes ist natiirlich eine andere als die des
normalen Tageslichts, obschon auch dem tiglichen Sonnenlicht Heilqua-
litdten zueigen sind.

Der Heilorden

Die Aufgabe des Heilordens, einer spezifischen Untergruppe des Sufi
Ordens des Westens, ist es, anderen Menschen nach Bedarf und Kénnen
zu helfen und zu dienen. Der Anfang eines jeden erfolgreichen Heilers
liegt jedoch in der vorhergehenden Selbstheilung, einem Unterfangen,
bei dem viele Aspiranten zeitlebens verbleiben. Schliesslich geht es
nicht darum, Wundertaten zu vollbringen, sondern auf einer ehrlichen,
tiefgriindigen Ebene zur allgemeinen Harmonie durch das Wiederher-
stellen des Kriftegleichgewichtes im eigenen Mikrokosmos beizutragen.

Das Heilen umfasst einen rezeptiven sowie einen aktiven Aspekt;
beide Komponenten sollen mittels Intuition ausbalanciert werden. Die
Intuition ist ein wichtiger Bestandteil des Heilvermdégens, wird sie doch
symbolisch als «Reise ins Leben» verstanden, durch welche die Verbin-
dung zwischen dem personlichen und dem kollektiven Bewusstsein,
dank einer Verschiebung des Wahrnehmungsfeldes, erst moglich wird.
Heilen wird auch als Suche nach Ganzheit begriffen und der Heilorden
als school of inner training bezeichnet. Die Hauptaufgabe ist das Heilen
durch Gebet und auf Distanz. Ein weiterer Schwerpunkt liegt darin, nie

408



allein zu arbeiten, sondern immer in Gegenwart, sei es in physischer
oder geistiger, eines Meisters oder einer Meisterin.

Der Zutritt zum Heilkreis wird nur Eingeweihten gewéhrt, um das
verkniipfende Band zwischen den einzelnen Individuen und der Uberlie-
ferungskette aufrechtzuerhalten. Einweihung oder Initiation bedeutet im
sufischen Kontext soviel wie das Anerkennen des Lehrers durch den
Schiiler als Ratgeber auf dem geistigen Pfad. Der Lehrer kann im
Grunde nichts geben, was der Schiiler nicht schon besitzt, aber seine
Aufgabe ist es, ihm den Weg zur Freilegung des inneren Selbst zu
zeigen (vgl. Khan H. I. 1990: 58).

Der Heilkreis ist das Organ des Heilordens. Seine Aufgabe ist es,
nach einem vorgeschriebenen Ritus Bediirftigen geistigen Beistand zu
geben, respektive um ihre Genesung zu bitten. Zu diesem Heil-Ritus
versammeln sich die initiierten Mitglieder und bilden zusammen einen
geschlossenen Kreis; gemeinsam wird die erste Anrufung intoniert. Ein
leitendes Mitglied rezitiert danach allein die vorgeschriebenen Gebets-
formeln. Ziel dieser Einstimmung ist es, den Zustand einer inneren
Entleerung, Zuriickstellung der eigenen Personlichkeit, zu erreichen
und durchlissig zu werden fiir die hoheren kosmischen Krifte, denen
man/frau als Kanal dienen will. Nach dieser Handlung, die mehrfach
wiederholt werden kann, liest eine andere als die leitende Person die
Namen derjenigen vor, die zuvor schriftlich um Unterstiitzung angefragt
haben. Nach jedem Zitieren eines Bediirftigen werden Heilformeln
gesprochen und die im Kreis Versammelten folgen im Geist dem Vor-
getragenen in der Absicht, die Wirkung der Worte durch die eigene
Konzentration zu verstiarken und die subtile Heilkraft dem Adressaten
zugute kommen zu lassen. Diese innere Verbindung, die durch die
gemeinsame Ausrichtung der Gedanken entsteht, wird &dusserlich
dadurch erginzt, dass sich alle an den Hinden fassen um (nach
Moglichkeit) zu einem Ganzen zu werden.

Der Vorgang wird bei jedem zitierten Namen wiederholt. In einer
Heilkreissitzung wird durchschnittlich etwa zehn Personen geistiger
Beistand gewihrt. Je nachdem konnen einzelne Abschnitte, wie die
vorausgehenden Anrufungen und Gebete, mehrmals wiederholt werden.
Wazifa’s und Atempraktiken unterstiitzen zusitzlich die Heilsitzung. An
ihrem Ende, nachdem alle Namen vorgelesen und die entsprechenden
Heilgebete gesprochen worden sind, wird noch ein Turnus angefiigt fiir
alle, die nicht genannt wurden und ebenfalls Hilfe benétigen. Es folgt
ein weiteres Gebet, das wiederum vom leitenden Mitglied vorgetragen

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 409



wird - danach Schweigen und noch ein Abschlussgebet. Mit einigen
rituellen Gesten wird der Heildienst in Stille abgeschlossen.

Die Praxis des geistigen Heilens ist insbesondere als Kollektiv-
handlung wertvoll und kann eine sinnvolle Ergédnzung zur Aktivitit des
zuvor erwiahnten, traditionellen Heilers bilden, der mittels eigener
Diagnose heilende Handlungen am Patienten vornimmt.

Schlussbemerkungen

Der Sufismus baut nicht auf eine dussere Zuriickgezogenheit von der
Welt, sondern auf die innere Loslosung, die nur mit einer intensiven
dusseren Aktivitit zusammen- und einhergeht. Auf die Frage «Wer
versteht den Sufismus ?» antwortet ein alter Spruch «Wer schmeckt, der
weiss» (Khan H. 1. 1991: 14, 130). Wie wir erfahren haben, ist das
Denken in polaren Gegensdtzen weder ein exklusives Merkmal der
Sufis noch das der vielen sogenannten mystischen Bewegungen, sondern
gehort zur Grundlage eines linearen Denkens schlechthin. Krankheit
wird als ausser Gleichgewicht geratene Harmonie betrachtet, und im
wesentlichen wird mit Harmonie selbst der Dissonanz entgegenzuwirken
versucht, so dass von einem allopathischen Vorgehen gesprochen
werden konnte. Manchmal allerdings kommt es auch vor, dass Dis-
harmonie, insbesondere in einer Schiiler-Lehrer Beziehung, mit einer
- bildlich gesprochen - homd&opatischen Methode angegangen wird, was
den Schiiler vorerst noch mehr in «Missklang» bringt, die zuerst
Verschlimmerung bewirkt. Meistens offenbart sich ein solches Vor-
gehen hinterher als hochst heilsam, da der Schiiler dazu animiert
wurde, sich letztlich selbst zu helfen. Der sufische Heilweg kann
eigentlich in keine bestehende Kategorie gepresst werden, es sei denn,
in die des Da-Seins in Liebe mit sich selbst und anderen.

Die Botschaft von Hazrat Inayat Khan lasst sich in der Wendung «das
Stimmen des Herzens» (1990: 11) zusammenfassen: durch wahre Liebe
zur wahren Harmonie und zu einer universalen menschlichen Gemein-
schaft.

Die Dissonanz der Welt widerhallt im Menschen und umgekehrt -
der Sufi versucht dem entgegenzuwirken. Es ist das Anliegen der Sufis,
zur Harmonisierung der Welt in ihrer Gesamtheit durch Herstellung der
eigenen, inneren Harmonie beizutragen. Heutzutage ist das eigentlich
ein Anliegen vieler Menschen. Niemand muss sich deshalb Sufi nennen;
aber alle ziehen sie am selben Strick.

410



«Der Pfad des Sufi: Der Mensch kann aus der "Unvollkommenheit
zur Vollkommenheit nicht anders gefiihrt werden, denn durch
heiligen Kampf'® und heilende Behandlung"» (Al-Ghasali in: Khan
H. I. 1991: 123).

«Sprache ist ein Zeichen von Leben, Schweigen aber ist das Leben
selbst» (Khan H. I. 1991: 83).

Zusammenfassung

Der Sufismus ist in all seiner Vielfdltigkeit aus dem Islam hervor-
gegangen und wird als dessen mystische Seite bezeichnet. Diese
Klassifikation ist aber nur bedingt zutreffend, denn einerseits ist der
Sufismus nicht gepragt von einem religiésen Dogma, sondern existiert
losgelost davon. Andererseits ist belegt, dass der Begriff sufi schon vor
Mohamed verwendet wurde (Shah 1990: 37). Die Sufi-Tradition ist
Beweis einer ungebrochenen Uberlieferungskette.

Der Schwerpunkt dieses Artikels liegt auf der sufischen Sichtweise
der Welt als eines lebendigen Wesens sowie auf dem Verstidndnis des
Menschen als eines ganzheitlichen Organismus: der Einheit von Geist,
Seele und Kérper. Von den zu den Mystikern gezihlten, nach der
hochsten Erfiillung Suchenden wurde der Zusammenhang zwischen
geistigem Heil und koérperlichem Wohlergehen erkannt und erforscht.
Der Zusammenhang zwischen korperlicher Befindlichkeit und seelischer
Verfassung ist zwar allgemein anerkannt. Die Erklarungsmodelle dafiir
sind je nach kulturellem, religibsem, orts- und zeitgebundenen
Hintergrund ihrer Entstehung verschieden. Im Falle der Sufis - am
Beispiel des «Ordens des Westens» und seines Heilordens - handelt es
sich um eine an das indische chakra-System angelehnte Methode, die
zusammen mit hermeneutischen Ansitzen zur ganzheitlichen Betrach-
tung fihrt. «Die gemeinsame Krankheit wird als normale Gesundheit
bezeichnet» - lautet ein Sufi-Ausspruch. Krankheit wird als Dishar-
monie entweder von Psyche oder Physis definiert, denn beide beein-
flusssen sich gegenseitig (Khan H. I. 1961: 1ff, 1989: 38). Zur

% Diese Anspielung auf den grossten Heiligen Krieg, den dshihad akbar, ist als Krieg
gegen die niederen Triebe und gefdhrlichen Eigenschaften, die nafs, zu deuten (vgl.
Schimmel 1983: 533).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 411



(Wieder-)Erlangung der Harmonie werden verschiedene Methoden und
Vorschlige zur Regelung des Lebensalltags angeboten und die
Selbstheilung favorisiert. Der Heilorden sieht es zudem als seine
Aufgabe an, im Heildienst solchen beizustehen, die das wiinschen.

Résumé

Dans toute sa diversité, le soufisme est issu de I'Islam et il est
considéré comme sa part mystique. Cependant, ceci n’est valable que
sous réserve. En effet, le soufisme n’existe pas a I'intérieur d’un dogme
religieux, mais apparait détaché de telles restrictions. De plus, le terme
sufi est déja utilisé avant Mohamed (Shah 1990: 30). Enfin, la tradition
concernée est basée entre autres sur une chaine ininterrompue
d’initiations et de transmissions.

Cet article présente le point de vue soufique du monde comme étre
vivant et de I’homme comme totalité, unité entre esprit, ame et corps.
Les personnes en quéte du plus haut accomplissement, comme les
mystiques, ont souvent reconnu le lien entre salut spirituel et bien-étre
corporel, présentant des possibilités de guérison. Le lien entre 1’état
physique et psychique est trés généralement reconnu. Les modéles
d’explication différent par contre suivant le contexte culturel, 1’arriére-
plan historique et le lieu de naissance. Dans le cas des soufis, a
I’exemple de 1’«Ordre de 1’ouest» et de sa conception de la guérison, il
s’agirait d’une méthode inspirée par le systéme du chakra, qui améne
a une perspective globale sur la base d’évaluations herméneutiques.
Comme !’exprime une maxime soufique, «la maladie commune est
décrite comme la santé normale». La maladie est définie comme
disharmonie de la psyche ou de la physis car les deux s’influencent
(Khan H. L. 1961: 1 sqq, 1989: 38). Pour retrouver 1’harmonie, diver-
ses méthodes et propositions sont offertes permettant de régulariser la
quotidienneté et de favoriser I’auto-guérison. Cet ordre thérapeutique
considére aussi comme sa tache le fait de donner assistance a ceux qui
I’ont demandée pendant le processus de guérison.

412



Literatur

ANDRAE Tor
1960. Islamische Mystiker. Stuttgart: Kohlhammer

BEHRENDT Joachim-Ernst
1984. Nada Brahma: die Welt ist Klang. 2. Aufl. Frankfurt: rororo

BURGEL Christoph
1982. «Islamische Mystik: Umrisse und Perspektiven», in: Unesco,
Seminar «Der Islam», Schlussbericht, p. 23-39. Bern: Nationale
Schweizerische Unesco-Kommission

DECLARATION OF ALMA ATA
1978. Primary health care is the key to health for all. Alma Ata:
Who/Unicef

DEMIDOV S. M.
1988. Sufismus in Turkmenien. Hamburg: Schletzer

GUVENC Orug R.
o.J. The dervish path and Mevlana. Vaduz: Aconcagua

KHAN Hazrat Inayat
1961. The development of spiritual healing. Geneva: Sufi Publishing
Company
1988 (1967) The music of life. New Lebanon, NY: Omega Press
1989 (1982). The art of being and becoming. New Lebanon,
NY: Omega
1990. Perlen aus dem unsichtbaren Ozean: auf dem Sufi-Pfad.
Heilbronn: Verlag Heilbronn
1991. Ein Sufi-Brevier. Heilbronn: Verlag Heilbronn

KHAN Vilayat Inayat
1975. Sufismus: der Weg zum Selbst. Bern: Scherz.
1982. Der Ruf des Derwisch. Essen: Synthesis
1990. «Practices for healing: meditations for the immune system».
Caduceus (London) 9: 34-35

LANDY David (ed.)
1977. Culture, disease, and healing: studies in medical
anthropology. New York: Macmillan

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 397-414 413



LINDENBERG Wladimir
1978. Riten und Stufen der Einweihung. Freiburg i.Br.: Aurum

MEIER Fritz
1947. Vom Wesen der islamischen Mystik. Basel: Schwabe

MOINUDDIN Abu A. G. (Shaykh Hakim)
1991 (1985). The book of Sufi healing. Rochester, Vermont: Inner

Traditions International

NARAYANANDA Swami
1979 (1950). The primal power in man or the Kundalini Shakti.

Rishikesh: N. U. Yoga Trust

ORNSTEIN Robert E.
1978. «Sufismus heute», in: Charles T. TART (Hrsg.),

Transpersonale Psychologie, p. 454-486. Olten/Freiburg: Walter

PARET Rudi
1958. Symbolik des Islam. Stuttgart: Hiersemann

SCHIMMEL Annemarie
1983. «Gedankensplitter einer Islamistin», in: Hans Peter DUERR
(Hrsg.): Sehnsucht nach dem Ursprung, p. 532-537. Frankfurt a.M.:
Syndikat
1990. «Sufismus und Volksfrommigkeit», in: M.D. AHMED, J.Ch,
BURGEL, K. DILGER [et al.] (Hrsg.), Der Islam, p. 157-266.
Stuttgart: Kohlhammer
1991. Vom Weg der Sufis. [s.1.: unpublizierte Vortragsaufnahme]
1992 (1985). Mystische Dimensionen des Islam: die Geschichte des
Sufismus. Miinchen: Diederichs

SHAH Indries
1990. Die Sufis: Botschaft der Derwische, Weisheit der Magier.

7. Aufl. Miinchen: Diederichs.

TEAHAN John F.
1981. «Mystical ontology, health and healing: a cross-cultural

exploration». Religion (London) 11: 321-351

WALTHER Wiebke
1990. «Die Frau im Islam», in: M.D. AHMED, J. Ch. BURGEL,

K. DILGER [et al.] (Hrsg.): Der Islam, p. 388-414. Stuttgart:
Kohlhammer

414



	Heilen im Sufismus : von der Disharmonie zur Harmonie

