Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: La cure chamanique et son efficacité
Autor: Perrin, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Michel Perrin

La cure chamanique et son efficacité

Une question est souvent revenue dans les débats et les commentaires
qui ont suivi la parution du livre Les praticiens du réve: un exemple de
chamanisme (Perrin 1992): la cure chamanique est-elle efficace ? Tout
au long de 1’ouvrage, des informations, des analyses et des réflexions
1’abordent partiellement, mais elle n’a pas été traitée en tant que telle.

Pour répondre a cette interrogation d’apparence médicale, il nous
faut considérer trois points de vue: celui de la science médicale, celui
de la société chamanique et celui de 1’anthropologie.

Le point de vue de la médecine

Définissons banalement I’efficacité thérapeutique comme le passage
d’un état morbide a 1’état de santé. Une thérapie est totalement efficace
si elle guérit, c’est-a-dire si elle délivre d’une maladie, si elle rend la
santé, s’il y a franchissement de la limite supposée entre morbidité et
bonne santé. L’efficacité est relative s’il y a seulement amélioration,
c’est-a-dire mouvement partiel d’un état vers 1’autre.

Pour juger de 1’efficacité de la cure selon la perspective des sciences
médicales, on doit distinguer les deux grandes approches que celles-ci
proposent - I’une somatique, 1’autre psychosomatique -, étant entendu
que les chamanes sont confrontés a tous les types de pathologie.

D’un point de vue purement somatique, pour témoigner de 1’effica-
cité ou de I'inefficacité de la thérapie chamanique, il faudrait mener
sur un grand nombre de cas une observation approfondie compléte -
comprenant entre autres diagnostic et pronostic — avant, durant et apres
I’intervention du chamane. Si celle-ci a été un échec du point de vue de
la science médicale, il serait également intéressant de savoir si la
médecine occidentale, au cas ou elle aurait pu intervenir dans de bonnes
conditions, se serait avérée efficace.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 381-396 381



A ma connaissance aucune étude aussi systématique n’a été menée.
Je ’avais envisagée chez les Guajiro du Venezuela et de Colombie avec
I’appui des médecins attachés a cette zone indienne. Mais, €tant dans
la position de praticiens mandatés pour agir dans 1’urgence et la préca-
rité, non dans celle de chercheurs dotés de moyens appropriés, ceux-ci
ne pouvaient mener une telle enquéte. IIs exprimérent seulement leurs
intuitions ou leurs préjugés vis-a-vis des chamanes - hostilité, neutralité
ou bienveillance - les accompagnant d’anecdotes parfois intéressantes
mais jamais suffisantes pour démontrer leur compétence ou leur incom-
pétence (Perrin 1980: 284).

Si les troubles sont manifestement d’ordre psychosomatique, les
observations de type psychiatrique ou psychanalytique permettant de
juger de l’efficacité de la cure chamanique exigeraient des thérapeutes
occidentaux non seulement des études de cas menées sur de longues
périodes mais aussi une grande familiarité avec la culture d’apparte-
nance du malade: son monde symbolique et rituel - en particulier la
conception de la personne et les représentations de la maladie et de la
mort -, l’organisation familiale et sociale, etc. Ces qualités sont tres
rarement réunies et je ne connais aucun cas vraiment convaincant d’ana-
lyses de ce type, les plus classiques restant celles de Devereux (1951,
1961; voir aussi Jilek 1982, Kakar 1982 et Peters 1981).

D’autre part, comparer de I’extérieur, comme on I’a souvent fait,
d’une maniére formelle et souvent caricaturale, certains aspects des
cures ou des théories chamaniques a certaines positions ou pratiques
psychanalytiques, ne nous renseigne pas forcément sur 1’efficacité des
premiéres (voir par exemple Lévi-Strauss 1949a, 1949b, Neu 1975 et
Noll 1985).

Bref, du point de vue de la science médicale, il n’existe a ma
connaissance aucune étude permettant de confirmer ou d’infirmer
I’efficacité de la cure chamanique.

Le point de vue de la société

Qu’est-ce que la maladie et le retour a la santé dans les sociétés
chamaniques ? Toutes définissent un état de maladie, qu’elles opposent
a 1’état normal, a la «bonne santé». Pour les Guajiro, les maux généra-
teurs de grandes angoisses sont interprétés comme la conséquence du
rapt de I’ame et/ou de !’introduction dans le corps d’éléments patho-
génes par des étres du monde-autre (les étres piilasii): spectres des

382



morts, maitres des animaux ou leurs émissaires, esprits de toutes sortes,
etc. Les étres du monde-autre font ainsi payer la dette a jamais insol-
vable que I’humanité contracte envers la nature dont ils sont les
maitres. Ces maux, qui ne peuvent étre vraiment reconnus et soignés
que par les chamanes, entrent dans une catégorie appelée waniiliii, nom
qui signifie également «esprit auxiliaire» (de chamane) et «esprit
maléfique pathogéne» (émissaire de la maitresse des animaux et arché-
type du donneur de maladie). La maladie, 1’étre persécuteur qui 1’a
provoquée et ’esprit auxiliaire du chamane qui s’occupe a la guérir
sont donc désignés par le méme mot. Cette ambiguité est significative:
subir la maladie, la donner et la soigner sont différents aspects
des relations paradoxales liant ’homme et le monde-autre (Perrin
1992: 108).

Etre malade se dit ayuiwaa. Quand apparaissent des signes nets
d’aggravation ou quand la maladie «frappe d’un coup», le malade est,
dit-on, dans un état grave: mayeinwaa. 1l ne peut plus affronter le mal
avec les moyens thérapeutiques ordinaires (plantes médicinales, massa-
ges, pointes de feu, etc.). Un seuil d’angoisse est franchi. On décide
que la maladie n’est plus banale, elle est de type waniiliiii (Perrin 1992:
ch. 20). Le monde-autre en est la cause et on fait appel au chamane.
Dénomination plus significative, le mal est également qualifié de
piilasii, littéralement «qui reléve du monde-autre», et qui est donc trés
dangereux. Anasii, au contraire dénote la banalité, 1’état normal ou le
mal anodin et passager. La guérison, c’est le passage du piilasi a
’anasii, le retour a 1’anasii.

Guérir se dit eiyajaa, verbe qui paradoxalement veut dire aussi
rendre malade, empoisonner, ensorceler. De fait, il exprime une idée
d’efficacité, laquelle peut avoir deux versants, 1’'un morbide, 1’autre
thérapeutique. Il désigne la capacité d’un étre humain a faire passer I’un
de ses semblables de la maladie a la santé ou, inversement, de la santé
a la maladie.

A ce propos, il vaut la peine de faire une autre observation ethnogra-
phique concernant les pouvoirs «sacrés» (piilasii) qui sont attribués aux
chamanes et qui, indirectement, contribuent a I’efficacité thérapeutique.
Si, pour les Guajiro, le mot waniiliiii désigne la maladie «archétypale»
en méme temps que 1’esprit auxiliaire (et donc le pouvoir) du chamane,
c’est aussi parce que ce dernier a été sujet a un renversement. Devenir
chamane, c’est, aprés avoir été menacé par des waniiliili «féroces»
(jashichi) et d’autres étres du monde-autre, bénéficier d’entités de
méme nature (les esprits auxiliaires du chamane, nommés aussi

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 381-396 383



wanilii), mais définies maintenant comme positives (anashi) et donc
capables d’annuler, de neutraliser, pour soi et pour les autres, les effets
des premiéres’.

L’efficacité thérapeutique peut en théorie revétir plusieurs aspects qui
témoignent des diverses définitions qu’une culture traditionnelle donne,
implicitement ou explicitement, a cette notion.

Cette définition peut étre objective: serait efficace une action théra-
peutique a laquelle on attribue la disparition d’une pathologie obser-
vée’. J'avais des pustules sur telle partie du corps. J’ai consulté le
chamane. Il a sucé les parties infectées et il prétend avoir libéré mon
ame prisonniére. Les pustules ont disparu. C’est pour moi la preuve de
I’efficacité de la cure chamanique.

Il existe aussi une conception relative de 1’efficacité, due pour
’essentiel a la relation de confiance liant le malade a son thérapeute.
J’avais une trés forte douleur. J’ai toujours mal, mais le chamane a
déclaré avoir extirpé de mon corps I’élément pathogéne. Je consulterai
de nouveau le thérapeute seulement si la douleur empire. Il s’agit ici
d’une réinterprétation du mal: le chamane m’a implicitement persuadé
de considérer dorénavant ma souffrance comme étant mon état normal,
tout en me promettant une amélioration... Confiant en son chamane, le
malade s’en remet a lui et apprend a «faire avec son mal’».

Dans le principe, toute société chamanique attribue a ses chamanes
une lucidité et une compétence quasi absolues. Elle leur préte souvent
- ou ils s’attribuent eux-mémes! — des exploits extraordinaires (voir par
exemple Lévi-Strauss 1949a et Perrin 1992: ch. 7 et 17). D’ailleurs, le
chamane en exercice est censé relever du monde-autre. Il est «sacré»;

' De plus, I’analyse de la mythologie démontre que ces entités émanent indirectement

des étres humains au terme d’un cycle vital que la maladie et la mort entretiennent,
assurant ainsi la survie de la société (voir Perrin 1976 et Perrin 1992: ch. 2).

2 Des médecins occidentaux estiment que 70% des maux qu'’ils traitent auraient guéri
spontanément sans leur intervention, et ils reconnaissent que ces évolutions naturelles
contribuent a leur aura.

3 Rien de trés différent non plus, a ce niveau, de ce qui se passe chez nous, si ce n’est
que le chamane montre encore plus d’assurance et d’autorité que le médecin puisqu’il
parle au nom du monde-autre. Ayant subi une petite opération, je suis prét a quitter la
clinique. «Comment allez-vous?» me demande le chirurgien. «Je souffre beaucoup, doc-
teur, et je boite...». «C’est normal», répond le praticien, «tout va bien»! Que puis-je alors,
sinon lui faire confiance, au nom de la science, et me considérer comme guéri? Et si la
douleur et le boitement persistent, je reviendrai plus tard comme le malade guajiro chez
son chamane.

384



il (elle) est piila-shi(-sii), disent les Guajiro. En théorie, le chamane ne
reconnait pas le hasard. Il doit répondre a toute infortune, en préciser
la nature et la cause, il doit tout expliquer et tout prévoir. S’il n’est pas
consulté trop tard, si 1’étre ou la force qui a frappé le malade ne sont
pas démesurés par rapport a sa capacité de résistance, le chamane est
censé avoir les moyens d’y remédier. Par le dialogue, la lutte, la ruse
ou la compensation, il sait faire plier les étres du monde-autre qui sont
a l’origine du mal.

Voici deux exemples de récits commentant le retour de 1’ame d’un
patient, rapportés 1’'un par un chamane népalais, 1’autre par un chamane
guajiro:

(I’esprit auxiliaire s’adressant aux étres du monde-autre:)
- Il faut libérer I’ame de ma cliente...

Otez les chaines de ses mains, de ses pieds.
Attachez vos chiens.

Ouvrez la porte de bois, la porte de pierre.

Otez votre piége, Otez votre trappe...

(I’esprit auxiliaire s’adressant au chamane:)

- Je rapporte 1’ame du monde d’en-dessous:

ne te perds pas en haut du chemin,

ne te perds pas en bas du chemin.

J’ai rapporté 1’ame mas, je rapporte 1’ame purus
(Sales: 169-172, 189)

(I’esprit auxiliaire parlant au chamane:)

- Je vais chez Réve chercher la petite ame.

Je pars maintenant, chante derriére moi...

(le chamane, commentant les événements:)

Mon esprit retire 1’ame a Réve qui la retenait prisonniére.
Il I’enferme dans un petit sac de toile,

il la met sous son bras.

Il en prend grand soin, il la regarde a tout instant.
Car 1’ame ne reste pas tranquille,

elle voudrait retourner la-bas, trés loin.

Tu sais, nous ouvrons la bouche quand nous dormons,
alors notre esprit arrive et: tchou!,

il remet 1’ame dans la bouche du malade.

Et de nouveau son coeur s’agite...

(Perrin 1992: 93-94)

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 381-396 385



Au lieu d’insister sur la dimension endorciste de la cure, qui consiste
a rapporter la partie manquante, le récit suivant privilégie la dimension
exorciste, c’est-a-dire 1’extraction de 1’élément pathogéne qui aurait été
introduit dans le corps par un étre du monde-autre:

Voila comment j’ai sauvé H.

Mon esprit m’a dit:

- C’est 1a qu’est son mal, sa maladie waniliii,
1a, a I’'intérieur de son ventre...

Alors, je lui ai sucé le ventre avec la bouche,
j’y ai soufflé le jus de tabac.

- Tiens, le voila, venez-voir, ai-je crié.

Je I’ai retiré d’un seul coup!

C’est ainsi que je I’ai sauvé,

mon esprit m’avait renseigné...

(Reeachon Jayaliyuu, une chamane guajiro)

Mais si les sociétés chamaniques reconnaissent un pouvoir thérapeu-
tique a leurs chamanes, toutes aussi, méme celles qui ne pratiquent pas
le pluralisme médical*, expriment des nuances et parfois des réticences.
Elles ne mettent pas en doute I’efficacité de la cure chamanique mais
jugent les qualités relatives des chamanes. Ces sociétés distinguent en
effet les bons chamanes des moins bons, ou les honnétes des menteurs.
Quelquefois méme elles marquent certains d’entre eux du sceau de
I’anormalité et de I’incompétence. C’est le cas chez les Guajiro. La
maladie ira’iraiwaaa est caractéristique des chamanes qui, dit-on,
peuvent mettre en danger la vie de leurs patients (Perrin 1992: 136-
137). Les Guajiro ont méme imaginé un rite de «déchamanisation» pour
mettre hors d’état d’agir ces chamanes inquiétants. Si davantage
d’ethnologues avaient songé a observer la maniére dont la société

4 C’est-a-dire 1’apparition sur leurs marges ou sur leur territoire méme de systémes thé-

rapeutiques alternatifs tels que la médecine occidentale, 1’approche sorcellaire de la mala-
die, I'évangélisme «guérissant» par imposition de la Bible, le «chamanisme urbain», etc.
C’est alors le domaine du bricolage des idées et des techniques. La multiplication des
offres thérapeutiques et les itinéraires confus des patients prouvent d’une certaine maniére
I'inefficacité de chacune des techniques. Il y a perpétuelle mouvance. Les malades «pico-
rent» de-ci, de-13, ballottés entre de multiples alternatives. (Pour des exemples de rapports
entre chamanisme et médecine occidentale, voir Balzer 1990, Nishiruma 1987, Perrin
1982)

386



contrdle les pouvoirs exorbitants qu’elle attribue a ses chamanes, on
trouverait a coup siir des phénoménes comparables ailleurs.

Les Huichol du Mexique, parmi lesquels j’ai également séjourné,
affirment que certains chamanes entrent en sorcellerie en prenant des
plantes particuliéres (souvent une Datura) au lieu du peyotl (Lopho-
phora williamsii), le cactus hallucinogéne associé aux bons chamanes.
On retrouve cette idée de sorcellerie chamanique dans maintes sociétés
dans lesquels «étre la victime d’'un chamane devenu sorcier» est une
véritable catégorie nosologique.

Les relations entre thérapie chamanique et médecine occidentale
révelent également 1’idée relative que se font les Indiens de 1’efficacité
thérapeutique. Face aux sociétés traditionnelles, la médecine occidentale
se prétend quasi infaillible, voire miraculeuse. Nombre d’Indiens sont
donc tentés de 1’expérimenter (reconnaissant ainsi les limites de leurs
propres pratiques thérapeutiques). Mais souvent les médecins consultés
ridiculisent les représentations qu’ont les indigénes du mal et de la
maladie lorsque ceux-ci les leur confient’. Ils oublient méme trop
souvent que toute société pense la maladie, élabore des nosologies et
pratique 1’esprit critique. C’est cet oubli qui, paradoxalement, rend la
médecine occidentale trés ... inefficace.

Voici un exemple guajiro. Un chamane soigna un enfant pour une
«contamination par des ossements», catégorie nosologique trés impor-
tante dans cette société (voir Perrin 1992, ch. 21). Mais le malade
rechuta. La famille alla consulter un médecin dans un «centre de santé»
situé a la limite du territoire indien. Elle confia le diagnostic du
chamane a l'infirmiére servant d’interpréte, qui le communiqua au
médecin: tous deux s’esclafférent. Sous ’effet des médicaments pres-
crits sans aucun commentaire, I’état du petit malade s’améliora. Mais
le mal - une helminthiase - étant endémique, il y eut de nouveau
rechute. La conclusion guajiro fut immédiate: comment un docteur
pourrait-il guérir une maladie qu’il ne connait pas? Aucune efficacité
véritable n’était a attendre de la médecine... On alla consulter une autre
chamane. Beaucoup de Guajiro se sont ainsi détournés de la médecine
ou n’y font appel que d’une maniére trés sporadique, au hasard d’itiné-
raires thérapeutiques trés sinueux (voir Perrin 1980 et 1982).

> Iis oublient d"ailleurs que la médecine occidentale use aussi parfois de «mythes scien-

tifiques» trés simplificateurs: a telle époque on prétendait tout expliquer par le microbe,
aujourd’hui, c’est par le géne...

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 381-396 387



Cependant, I’attitude face a notre médecine est parfois plus réaliste
et plus... rusée. S’ils le peuvent, les Huichol consultent a la fois le
«docteur blanc» et le chamane. J’ai vu bien des cas o, lorsqu’il y avait
guérison ou rémission, ils niaient systématiquement I’efficacité de la
médecine occidentale et attribuaient tout le succés thérapeutique au
chamane, non au médecin. En dépit de leur ethnocentrisme de fagade,
ils s’efforcaient de tirer profit des deux systémes.

En bref, du point de vue de la société traditionnelle, le chamanisme
est efficace mais les chamanes le sont plus ou moins.

Les points de vue de I’anthropologue

L’ethnologue enregistre et analyse un faisceau de phénoménes accompa-
gnant la cure chamanique qui lui suggére des hypothéses concernant son
efficacité. Nous admettrons ici - car ce fut mon cas - que 1’ethnologue
n’est pas lui-méme un thérapeute et n’a pas indiiment tenté de prendre
cette place dans sa société d’accueil.

Coté chamane, 1’ethnologue pergoit celui-ci comme un trés fin obser-
vateur. Agissant dans le temps long et dans le social - la cure guajiro
peut s’étaler sur une quinzaine de jours, voire plusieurs mois a raison
d’une séance tous les cinq a dix jours - le chamane a le loisir d’adap-
ter son attitude et son pronostic a 1’évolution du mal, qui empire ou
régresse. De plus, pour ne pas se risquer a un diagnostic ou un pronos-
tic que cette évolution pourrait contredire, il joue le silence ou bien se
contente de dire avec lyrisme et souvent grand talent les péripéties de
ses esprits auxiliaires ou de son ame, de décrire leurs rencontres avec
les étres du monde-autre, en évitant dans tous les cas de les lier trop
rigidement au probléme traité.

D’autre part, le chamane est une personne censée expérimenter un
monde-autre. La prise d’un hallucinogéne produit chez lui des impres-
sions de déséquilibre, de voyage, de rupture, qu’il assimile a cette
connaissance expérimentale. Mais la prise de drogue, que le chamane
controle, fournit aussi une image de la guérison a ses patients. Les
chamanes guajiro le disent a leur maniére: «Nous prenons le jus de
tabac et ¢a parle dans notre téte; quand nous arrétons, la parole faiblit,
puis disparait». Ils suggérent ainsi que la drogue, comme la maladie,
produit un changement d’état. Quand le chamane en arréte la prise, il
revient a I’état normal, de méme que lorsque la cure est finie, le
malade doit recouvrer la santé. Il y a 1a un jeu métaphorique sur lequel

388



certaines sociétés insistent beaucoup: de méme que le chamane controle
la prise de drogue, il contrdle la maladie.

Rappelons enfin que lorsqu’il décide d’arréter la cure, le chamane,
au nom de son savoir «sacré» et de son pouvoir de divination, affirme
avec autorité soit son issue heureuse - 1’ame est revenue ou est sur le
point de le faire, le mal est extrait du corps du malade -, soit son issue
fatale: ses esprits, dit-il, ont tout essayé, mais il n’y a plus rien a faire,
ce n’est pas en leur pouvoir... On imagine volontiers 1’influence que
peut avoir une telle assurance sur le patient, qui est amené ainsi a
réinterpréter son état.

Du cdté du patient, un autre élément contribue certainement a cette
réinterprétation des symptomes du mal ou de la souffrance - a supposer
que la cure ne les ait pas «objectivement» fait disparaitre. Ce sont les
manipulations physiques de toutes sortes que le chamane effectue sur
le corps de son patient, un corps a corps mené tout au long de la cure.
A demi-dénudée la chamane guajiro souffle le jus de tabac et applique
des pointes de feu sur la partie douloureuse, qu’elle peut aussi «sucer»
et aspirer de sa bouche. Elle masse le corps entier, le baigne, le touche
ou le frole sans cesse. Plus, la cure chamanique prétend, implicitement,
par le biais du jus de tabac qui imprégne la bouche du chamane qui
suce le corps du malade, faire communiquer celui-ci avec le monde-
autre (Perrin 1992). Tout ceci doit modifier les perceptions et relati-
viser les sensations.

De plus, le probléme de I’efficacité chamanique est certainement lié
a la maniére dont chaque société pense la douleur, la nomme et s’en
défend ou I’apprivoise, a la maniére dont chaque culture impose les
relations entre 1’homme et son corps, propose un code d’expression des
sensations, une fagon de les exprimer ou de les refouler, d’y porter
attention ou de les négliger, de leur attribuer tel ou tel sens’.

® A ce niveau les psychanalystes proposent volontiers leurs interprétations. L'un d’eux
m’a suggéré que «le chamane fait communiquer le soi du malade en quéte de guérison
avec I’Autre, le grand autre, la Loi, le monde-Autre, que le chamane représente». De
plus, le patient en quéte de guérison s"abandonne au chamane et aurait avec lui une rela-
tion de type mére-enfant, une intimité d’ordre tactile et visuel qui favoriserait un certain
bien-étre, en tout cas, la modification des impressions angoissantes et douloureuses que
produit la maladie, qu’elle soit essentiellement somatique ou avant tout psychique. Dans
ce dernier cas, les psychanalystes évoquent une sorte de transfert entre le thérapeute et
son malade...

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 381-396 389



Dans son article le plus fréquemment cité, C. Lévi-Strauss (1949b),
s’appuyant sur ’analyse d’un chant thérapeutique associé par les Indiens
kuna du Panama au traitement chamanique de certaines dystocies, a
introduit la notion d’«efficacité symbolique». Celle-ci serait due a une
«propriété inductrice» que posséderaient, les unes par rapport aux
autres, «des structures formellement homologues pouvant s’édifier, avec
des matériaux différents, aux différents étages du vivant: processus
organiques, psychisme inconscient, pensée réfléchie» (Lévi-Strauss
1958: 233). Si des mythes et des organisations biologiques avaient des
structures comparables, les premiers pourraient donc déclencher des
processus ramenant les secondes a leur état normal aprés qu’elles aient
été bouleversées par des facteurs pathogénes. Dans ce cas, la parole
serait devenue un outil effectif ayant fait communiquer et interagir des
domaines autrement étrangers.

En d’autres termes, dans toute société, la représentation du corps
humain est incluse dans la symbolique générale qui le relie au cosmos,
a la société globale, etc. Réciproquement, le corps est un récepteur du
cosmos et du corps social. Une thérapie et son efficacité dépend donc
du systéme de représentations dans lequel elle s’intégre. De plus, le
chamane est un spécialiste du symbolisme, dans lequel il est lui-méme
inclus. Il sait associer telle description ou telle manifestation de la
douleur a telle catégorie nosologique, telle évolution du mal a tel
voyage de 1’dme ou a tel nouvel acte pathogéne d’un étre du monde-
autre... Et, a la logique symbolique, il ajoute un art de la pratique: il
doit adapter la théorie a chaque nouvelle situation.

Mais a-t-on jamais prouvé une homologie de structure entre 1’organi-
que et le mythique? La méthode expérimentale a-t-elle attesté de
propriétés inductrices entre structures identiques? La notion d’effica-
cité symbolique n’est-elle pas une simple représentation inventée par
I’anthropologue? En tout cas, faute de réponses et de preuves, on doit
avoir la prudence de ne considérer cette notion que comme une simple
hypothése.

S’agissant des discours ou des chants chamaniques sur lesquels
reposerait 1’efficacité symbolique on constate que dans de nombreux
chamanismes, les paroles du chamane, son dialogue avec ses esprits ou
avec ses patients restent rudimentaires, souvent exprimés par des
onomatopées ou des paroles «secrétes» prononcées hors de tout discours
articulé. Dans ce cas, 1’efficacité de la cure reléverait donc d’un autre
ordre.

390



L’exemple kuna analysé par C. Lévi-Strauss (1949b) semble trés
particulier. Résumons-le briévement: une femme a des difficultés a
accoucher; un chamane exécute le chant approprié; la femme accouche
(en raison d’une homologie supposée de structure du chant et du pro-
cessus physiologique). Pour étre vraiment convaincu, il faudrait
s’interroger d’abord sur le fait que le texte du récit chamanique n’était
pas directement accessible & la malade puisque dit dans une langue
secréte en principe incompréhensible au commun des mortels, et donc
a la parturiente. N’a-t-on pas fait une loi de ce qui n’est peut-étre
qu’une simple coincidence entre un chant spécifique et le déblocage du
processus physiologique de 1’accouchement? Aucune statistique n’a
jamais prouvé que, face a des cas de dystocies, les chamanes kuna aient
plus de succeés que les médecins des centres de santé installés par le
gouvernement dans chacune des iles (ce qui est sir est que la majorité
des femmes kuna y vont aujourd’hui accoucher!). Le temps long de la
cure (et la longueur du chant) ne peuvent-ils s’accompagner d’effets
naturels qui auraient peu a voir avec la soi-disant homologie des
structures?

(Cependant, on admet volontiers chez nous que le discours d’un
médecin aiderait a la guérison de son malade s’il lui expliquait, selon
les représentations de la science médicale, les raisons, les formes et les
conséquences de sa maladie, et s’il lui faisait ensuite une description
détaillée de ce que serait le retour a la normale, a la santé. On suppose
qu’un tel discours calme 1’angoisse du patient, lui fait prendre cons-
cience de son corps et ’aide @ mieux maitriser ses troubles et sa
douleur”).

7 Certains médecins proposent méme des «guides» qui répondent en partie au principe
lévi-straussien de I'efficacité thérapeutique. Par exemple, un livre a succés «pour
surmonter le cancer» (Simonton, Simonton et Creighton 1993) propose la technique de
I’«<imagerie mentale», série d’exercices «de relaxation, de prise de conscience et de
visualisation» qu’un proche ou un ami fait exécuter au malade. Voici quelques exemples
de directives et de descriptions (Op. cit. 1993: 170-1) qui rappellent certaines «luttes entre
esprits secourables et esprits malfaisants» évoquées dans 1'analyse du chant chamanique
kuna faite par C. Lévi-Strauss (1958: 211):

«Imaginez mentalement le cancer, soit en termes réalistes, soit en termes symboliques.
Pensez le cancer comme s’il était fait de cellules trés faibles et faciles a détruire [...].
Visualisez la radiothérapie comme un rayon d’un million de bulles d’énergie frappant
toutes les cellules sur son chemin [...]. Visualisez les médicaments agir comme un
poison. Les cellules normales sont intelligentes et fortes et ne prennent pas le poison si
facilement [...]. Les cellules cancéreuses sont des cellules faibles; alors il en faut peu

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 381-396 391



A un niveau plus trivial, il faut aussi signaler les effets indirects
exerces par le biais de la cure chamanique sous la forme d’actes divers
signifiant la lutte contre les €éléments pathogenes, le retour progressif
des principes vitaux, la recherche d’un retour a 1’équilibre, véritables
métaphores du processus de guérison. Le chamanisme guajiro en donne
maints exemples (Perrin 1992: ch. 16). S’y ajoute souvent I’administra-
tion de drogues dont I’efficacité - censée étre décuplée lorsqu’elles sont
prescrites et fournies par un chamane - repose souvent sur les rapports
d’analogie qu’elles ont avec tel ou tel aspect du mal a combattre ou de
I’effet a attendre (voir par exemple ch. 21).

Intervient également un facteur qui méle 1’économique et le symbo-
lique: c’est le prix de la cure. Le cas guajiro est de ce point de vue
exemplaire (ch. 17). Le prix principal est celui de tout ce que les
esprits auxiliaires sont censés demander afin d’assurer la guérison:
bijoux, téte de bétail, piéce de tissu, etc. Si on ne répondait pas a ces
exigences, non seulement le malade ne guérirait pas, mais le chamane
tomberait malade, victime de 1'un de ses esprits mécontents, lui-méme
victime de 1’étre du monde-autre responsable de la maladie du patient.
Du malade au monde-autre, une chaine unit cinq partenaires dont quatre
sont, chacun par rapport au suivant, dans la position de débiteur: le
malade et son groupe familial, le chamane et ses esprits. «Ce bénéfice
matériel peut aller de pair avec un profit thérapeutique. Tout en
prétendant que son action a pour but de convaincre ou de "stabiliser"
le monde-autre, le chamane, en demandant beaucoup, exprime méta-
phoriquement et introduit réellement un déséquilibre. Les dons et les
prestations variées qu’il impose impliquent toute la famille du patient,
parfois tout son lignage. Au déséquilibre produit chez son patient par
la maladie, il substitue une dynamique sociale qui, peut-étre, instaure
chez le malade, témoin permanent de tout ce que son groupe fait pour
lui, un dynamisme vivifiant, un nouvel élan de vitalité. Il I’incite au
moins a réinterpréter son mal ou a vivre avec. Le fait que cette logique
soit masquée réduit certainement les défenses et ajoute peut-étre a sa
relative efficacité» (Perrin 1992: 176). Plus décisive encore est la «féte
de cloture» durant laquelle le chamane réunit toute la communauté,
invitée par le patient et sa famille. Le chamane y annonce le retour

pour les tuer [...]. Visualisez les globules blancs [...]. Il y a une grande armée de
globules blancs. Ils sont trés forts et trés agressifs. Ils sont aussi trés intelligents. Les
cellules cancéreuses ne sont pas de taille a s’y opposer. Les globules blancs vont gagner
la bataille [...]. Visualisez votre corps en train de guérir, et en bonne santé [...].»

892



définitif de 1’ame de son patient, qui est donc «officiellement» déclaré
guéri, et il impose une danse rituelle que 1’on peut interpréter comme
la métaphore d’une harmonie retrouvée (Perrin 1992: 163).

Cette dimension collective de la cure, les relations étroites entre
I’individu déclaré convalescent et sa collectivité d’appartenance réunie
pour «l’aider a guérir» contribuent certainement a modifier ses impres-
sions, ses affects, son sens critique. La danse, la musique, les excita-
tions de I’ouie, de ’odorat et de la vue, modifient les frontiéres entre
I’individu et son groupe®. La présence des autres - famille et souvent
communauté toute entiére — donne a la cure, a la maladie et a la dou-
leur un caractére d’initiation, de rite de passage, lesquels sont aussi un
travail sur le corps, un apprentissage du controle de la souffrance.
D’ailleurs, ce que les sociétés traditionnelles apprennent a maitriser
mieux que nous est la douleur, comme elles le démontrent lors des ini-
tiations. Le chamane ne serait-il pas de ce point de vue une sorte d’ini-
tiateur? En tout cas, la maladie relie aux autres et cette présence aide
certainement a maitriser le mal, c’est-a-dire a le relativiser, a modifier
les repéres, les échelles, et si possible a le mettre entre parenthéses ou
a s’en jouer. Faire avec la douleur et non s’y opposer: ce sera cela mon
nouvel «état normal». Ce qui, bien évidemment, a ses limites.

Le chamanisme est donc un systéme qui prend en charge globalement
le malade et sa maladie. Il donne accés a une connaissance intellectuelle
et pourrait-on dire «sensuelle» du mal, ainsi qu’a une totale prise en
charge par le groupe social auquel appartient le patient. N’est-on pas a
I’opposé du systéme occidental lorsqu’il est poussé a son paroxysme?
Lorsqu’il exclut le malade du savoir - seul le médecin, spécialiste
savant, est censé comprendre les mécanismes de la maladie et la logique
du traitement -, et qu’il I’exclut aussi de la société, I’'isolant parmi
d’autres malades, le coupant en partie de ses proches pour des raisons
d’asepsie ou de «bon fonctionnement»...

Dans le chamanisme, le savoir est partagé - méme si le pouvoir ne
’est pas. Le chamane aide pour ainsi dire a «vivre la maladie» sur les
plans intellectuel, sensoriel, affectif et social. C’est a cette aune que
doit étre mesurée son efficacité.

8 Maints auteurs ont souligné ces points (voir par exemple Atkinson 1987, Lévi-Strauss
1949a, Neu 1975, Perrin 1982). Ces dimensions a la fois sociales et symboliques du
chamanisme, parfois fort idéalisées, ont d’ailleurs poussé certains a proposer a la
médecine occidentale d’acquérir une «dimension chamanique» (voir Atkinson 1992: 313,
Achterberg 1988, Krippner 1987).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 381-3%6 393



Résumé

La question de 1’efficacité de la cure chamanique ne saurait recevoir de
réponses simples. On peut cependant classer celles-ci selon que 1’on
considére le point de vue de la médecine, celui de la société chamani-
que ou celui de 1’anthropologie. Cela permet de mieux cerner comment
le chamane aide a vivre la maladie sur les plans intellectuel, sensoriel,
affectif et social.

Zusammenfassung

Auf die Frage der Wirksamkeit schamanischer Heilverfahren gibt es
keine einfachen Antworten. Immerhin ldsst uns eine Klassifikation der
Ansitze (Medizin, schamanistische Gesellschaft, Ethnologie) besser
verstehen, wie der Schamane hilft, mit der Krankheit auf der geistigen,
korperlichen, gefiihlsméssigen und sozialen Ebene umzugehen.

Bibliographie

ACHTERBERG Jeanne
1988. «The wounded healer: transformational journeys in modern
medicine», in DOORE Gary (ed.), The shaman’s path. Boston:
Shambhala

ATKINSON Jane Monnig
1987. «The effectiveness of shamans in an Indonesian ritual».
American anthropologist (Washington) 89: 342-55.
1992. «Shamanism today». Annual review in anthropology (Palo
Alto) 21: 307-330

BALZER Marjorie M.
1990. «Doctors or deceivers? The Siberian Khanti shaman and Soviet
medicine», in: ROMANUCCI-ROSS Lola, Daniel E. MOERMAN and
Laurence R. TANCREDI (eds.), The anthropology of medicine, pp.
54-76. South Hadley (Massachussets): Bergin & Praeger

394



DEVEREUX Georges
1951. Reality and dream: psychoterapy of a Plains Indian.
New York: International Universities Press
1961. Mohave ethnopsychiatry and suicide: the psychiatric
knowledge and the psychic disturbances of an Indian tribe.
Washington: Smithsonian Institution, Bureau of American Ethnology.
(Bulletin 175)

JILEK Wolfgang G.
1982. Indian healing: shamanic ceremonialism in the Pacific
Northwest today. Surrey (British Columbia): Hancock House

KAKAR Sudhir
1982. Shamans, mystics and doctors: a psychological inquiry into
India and its healing traditions. New York: Knopf

KRIPPNER Stanley
1987. «Shamanism, personal mythology and behavior changes».
International journal of psychosomatics 34/4: 22-27

LLADERMAN Carol
1991. Taming the wind of desire: psychology, medicine and
aesthetics in Malay shamanistic performance. Berkeley: University
of California Press

LEVI-STRAUSS Claude
1949a. «Le sorcier et sa magie». Les Temps modernes (Paris) 41.
[Repris dans Lévi-Strauss 1958]
1949b. «L’efficacité symbolique». Revue de !’histoire des religions
135/1. [Repris dans Lévi-Strauss 1958]
1958. Anthropologie structurale. Paris: Plon

NEU Jerome
1975. «Lévi-Strauss on shamanism». Man (London) 10/2: 285-292

NISHIMURA Kho

1987. «Shamanism and medical cures». Current anthropology
(Chicago) 28/4: 59-64

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 381-396 395



NOLL Richard
1985. «Mental imagery cultivation as a cultural phenomenon: the
role of visions in shamanism». Current anthropology (Chicago) 26/4:
443-461

PERRIN Michel
1976 (1983). Le chemin des Indiens morts: mythes et symboles
goajiro. Paris: Payot
1980. «Un succés bien relatif: la médecine occidentale chez les
Indiens guajiro». Social science and medecine (Oxford) 14B: 279-287
1982. Antropologos y médicos frente al arte guajiro de curar.
Caracas/Maracaibo: Biblioteca UCAB/Corpozulia
1986 «Interprétation morphogénétique de 1’initiation chamanique».
L’Homme (Paris) 97-98, 26/1-2: 107-123
1992. Les praticiens du réve: un exemple de chamanisme. Paris:
PUF. (Champs de la santé)

PETERS Larry G.
1981. Ecstasy and healing in Nepal: an ethnopsychiatric study of
Tamang shamanism. Malibu (California): Undena Publications

SALES Anne de
1991. Je suis né de vos jeux de tambours: la religion chamanique
des Magar du Nord. Nanterre: Société d’ethnologie

SIMONTON Carl, Stephanie M. SIMONTON and James CREIGHTON
1993. Guérir envers et contre tout: le guide quotidien du malade et
de ses proches pour surmonter le cancer. Paris: EPI. (traduit de
Getting well again, 1982)

396



	La cure chamanique et son efficacité

