Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: "Belastende Probleme" und "heisse Gefuihle" : ein ethno-logisches
Erklarungsmodell der Yupno zu Kranksein

Autor: Keck, Verena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007614

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verena Keck

«Belastende Probleme» und «heisse Gefiihle»
Ein ethno-logisches Erkliarungsmodell
der Yupno zu Kranksein

To understand primitive medicine, we had to go
very far from our standards and concepts
Ackerknecht 1942: 518

Einleitung: Wie weit?

Das mit den Begriffen Medizinethnologie oder Ethnomedizin bezeich-
nete Wissenschaftsgebiet bezieht sich auf die Zusammenhidnge von
Krankheit und Kultur. Obwohl es der Medizin, einer Naturwissen-
schaft, nahesteht, ist es, von seinem Forschungsinteresse bestimmt, eine
Kulturwissenschaft. Von einigen wird es als interdisziplindres, zwischen
Medizin und Ethnologie angesiedeltes, eigenes Fachgebiet verstanden,
von anderen als eine Subdisziplin der Ethnologie, andere wiederum
weisen es sehr deutlich der Medizin zu.

Diese unterschiedlichen Auffassungen konnen knapp folgendermassen
zusammengefasst werden. Aus der Sicht der Medizin wird dieses
Wissenschaftsgebiet als Ethnomedizin verstanden, analog zu anderen
Unterteilungen der Medizin wie Zahnmedizin oder Prédventiv- und
Sozialmedizin. Ethnomedizin wird dabei oft recht unbestimmt entweder
der medizinischen Entwicklungshilfe oder einer medizinischen Tatigkeit
in sogenannten Drittwelt-Landern zugeschrieben, also dort lokalisiert,
wo andere Ethnien (deshalb Ethno ...) leben. Oft beschrinkt sich die so
verstandene ethnomedizinische Arbeit darauf, ein biomedizinisches
Projekt durchzufiihren und es irgendwie dem jeweiligen kulturellen und
sozialen Kontext anzupassen oder ihn zumindest zu beriicksichtigen. In
der Regel ist der so verstandene ethnomedizinische Ansatz anwendungs-
orientiert (es wird beispielsweise ein Gesundheitsdienst aufgebaut).
Damit soll keinesfalls pauschal die Anwendung der Biomedizin in
«Drittwelt-Landern» kritisiert werden, sondern die zu leichtfertige

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 359



Anwendung des Begriffs «Ethnomedizin»'. In der Ethnologie ist es
heute iiblich, dieses Fachgebiet Medizinethnologie zu nennen, analog
zu anderen Bereichen der Ethnologie wie Religionsethnologie oder
Wirtschaftsethnologie — eben eine Bindestrich-Ethnologie, die sich mit
einem bestimmten Forschungsgegenstand beschiftigt, den Konzepten
von krank und gesund, die unter dem Begriff Medizin gefasst werden.
Die Medizinethnologie ist primér nicht anwendungsorientiert, sondern
hat als eine Ethnologie zunéchst generell das Ziel, das Denksystem
einer Gruppe in deren eigener Begrifflichkeit aufzunehmen, dann nach-
zuverstehen und - nun iibersetzt in unsere Begrifflichkeit - zu beschrei-
ben. Das prizisere Ziel einer medizinethnologischen Forschung ist es,
die Vorstellungen von Krankheit (disease) und Kranksein (iliness)? aus
diesem allgemeinen Denksystem oder religiosen System heraus zu
erklaren, mit anderen Worten: nach kulturspezifischen Ideen iiber
bestimmte Phinomene zu suchen. Es ist klar, dass man als Ethnologin
oder Ethnologe mit kulturspezifischen Gedankensystemen keine Kran-
ken heilen kann - das ist auch nicht das Ziel. Das Ziel ist es vielmehr,
auf ein Verstehen fremder Denksysteme hinzuwirken - und das kann

Die moglicherweise kritischen Ausserungen zielen aber auch auf die Haltung jener

Mediziner, die die Diskrepanz zwischen ethnologischem und medizinischem Arbeiten
damit erkliren wollen, dass Ethnologen und Ethnologinnen in der Regel mehr Zeit fiir
ihre Forschungen haben. Die Frage nach der Kompetenz wird nicht gestellt. Albrecht
1991: 7-8: «Sehr deutlich wurde [anldsslich einer Tagung] die Diskrepanz zwischen
Ethnologen und Arzten, die in Entwicklungslindern "ihrer Arbeit" nachgehen: die Ergeb-
nisse der Ethnologie beruhen oftmals auf teilnehmender Beobachtung und daraus resultie-
rend kann erst nach sechs oder zwdlf Monaten eine Einschatzung von Handlungen oder
sozialen Ablaufen erfolgen. Dagegen gehen die Arzte in der Regel als Entwicklungshelfer
oder Experten in Entwicklungslander; ihre Aufgabe ist es, nicht nur Kranke zu thera-
pieren [...] sondern oftmals gehort es zur tiglichen Praxis, Menschen vor dem Tode zu
bewahren. Da im Verantwortungsbereich eines Arztes [...] durchaus bis zu 300 Patienten
taglich zu versorgen sind, ist die Zeit fiir eine intensivere Beschaftigung mit kulturellen
und soziologischen Aspekten des Arbeitsumfeldes kaum gegeben. Wihrend ein Ethnologe
die Moglichkeit hat, sich iiber Wochen und Monate in sein Forschungsfeld einzuarbeiten,
muss ein Arzt meistens gleich nach seiner Ankunft die Armel hochkrempeln und [...]
"Menschen retten"».
2 Heute ist in der Medizinethnologie die Unterscheidung von Krankheit (disease) und
Kranksein (illness) selbstverstindlich. Wihrend Krankheit in den Rahmen des biomedi-
zinischen Modells gehort und sich auf die Dysfunktionen und Abnormalititen in Organen
und organischen Systemen, d.h. auf pathologische Zustinde, bezieht (Young 1983: 1208),
wird Kranksein als kulturelles Konzept verstanden (Foster and Anderson 1978: 40), das
sich auf die Wahrmehmungen und Erfahrungen des Erkrankten und seiner sozialen Gruppe
bezieht, die kulturell geprigt sind.

360



und sollte z.B. bei entwicklungspolitischen Entscheidungen iiber die
Form eines Gesundheitssystems beriicksichtigt werden (Miinzel 1986:
14), soll es erfolgreich sein.

Da die Medizinethnologie entsprechend ihrem Forschungsansatz eine
Kulturwissenschaft ist, scheint es einsichtig, dass sie es, entsprechend
der Vielfalt verschiedener Kulturen oder Ethnien, mit einer ebenso
grossen Vielfalt an Ideen und Erklirungsmodellen von Krankheit,
Kranksein und Gesundheit zu tun hat. Die grundlegende Frage einer
Forschung ist also zunichst, was in einer Gesellschaft iiberhaupt als
«krank» bzw. «gesund» gilt. Die Beurteilung dieser beiden Befindens-
weisen und die Einstellungen gegeniiber Kranksein sind durch das
Weltbild einer Kultur und ihre Konzeption vom Menschen bestimmt.
So betrachten beispielsweise die Bewohner der Insel Yap in Mikro-
nesien eine bestimmte Wurmerkrankung, die jeder hat, als normal und
der Verdauung forderlich; die biomedizinische Krankheit wird also
nicht als Kranksein klassifiziert. Eine Hauterkrankung bei einer India-
nergruppe des nordlichen Amazonas gilt keinesfalls als krank; sie ist so
verbreitet, dass derjenige «auffallend» ist, der sie nicht hat (Lieban
1973: 1044). Diese beiden Beispielen belegen, wie Gesellschaften mit
einer (biomedizinisch definierten) Krankheit umgehen kénnen, und sie
machen die Relativitdt von Krankheit und Kranksein deutlich.

Es gibt aber auch die andere Seite: kulturspezifisches Kranksein, das
sich nicht in bestimmten Krankheiten dussert, oder mit anderen Worten:
das mit den Konzepten der Biomedizin in keiner Weise erklérbar ist.
Ein solches ethno-logisches Konzept sind die «belastenden Probleme»
und «heissen Gefiihle» bei den Yupno in Papua New Guinea, die die
hiufigste Ursache® von Kranksein darstellen.

Ethnographischer Hintergrund

Die Yupno bewohnen ein wild zerkliiftetes, extrem abgelegenes Hoch-
gebirgsgebiet im westlichen Finisterre-Gebirge im Nordosten von Papua
New Guinea. Die ca. 4400 Bewohner des oberen Yupnogebietes leben
heute in relativ grossen Dérfern (bis zu 600 Menschen) auf einer Hohe

3 Andere Krankseinsursachen bei den Yupno umfassen die Verargerung eines «Busch-
geistes» und verschiedene «magische Techniken», cf. Keck (1992); auch sie beruhen auf
der «Heiss-kiihl-kalt»-Vorstellung.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 361



von 1200 bis 2200 m zwischen Regenwald und steppenartigen, sub-
alpinen Hochplateaus. Der Name Yupno bedeutet «er brachte mit sich,
lagerte am Ufer ab» und bezieht sich auf den Yupnofluss, der das
Haupttal durchfliesst und der nach der Mythologie bestimmte Bambus-
rohre anschwemmte, aus denen die ersten Menschen entstanden®. Mit
diesem Bambus wurden auch fast alle kulturell wichtigen Dinge wie
spezielle Bananenarten, aber auch fir Ritual und Zauberei bendtigte
Objekte angetrieben.

Die Yupno leben iiberwiegend vom Anbau von Siisskartoffeln, Bana-
nen und bestimmten Blattgemiisen. Erginzt wird diese Nahrung durch
das Sammeln einiger wildwachsender Pflanzen. Als cash crop werden
Kaffee und europiische Gemiise (Friihlingszwiebeln, Karotten etc.)
angebaut, die in Teptep, der nidchsten Regierungsstation, vermarktet
werden. Hier befinden sich auch ein Health Center (ein kleines Kran-
kenhaus), eine Schule und das einzige Flugfeld. Die Gesellschaft ist in
patrilineare Clane gegliedert. Je zwei Clane bilden zusammen ein
Clanpaar. Diese Clanpaar-Beziehung war vor der Missionierung wih-
rend der Initiation und im Kampf gegen andere Weiler von grésster
Bedeutung, heute ist sie bei der Verteilung von Land, bei Krankheit
und Tod und beim Brautpreis wichtig und aktuell.

Der Brautpreis ist das fiir die Yupno wichtigste Ereignis, an dem
meistens das ganze Dorf beteiligt ist. Die Verwandtschaftsgruppe des
Mannes tibergibt hierbei den Angehdrigen der Verwandtschaftsgruppe
der Braut Grasrocke, Netztaschen, Tiicher, Nahrungsmittel und -
besonders wichtig — geschlachtete Schweine und Geld. Der Brautpreis
wird offentlich auf einem eigens dafiir angefertigten Geriist zur Schau
gestellt und nach einer kurzen Zeremonie von den Verwandten der Frau
nach Hause getragen. Einige Zeit spiter gibt die Verwandtschaftsgruppe
der Frau die Hilfte der erhaltenen Gaben wiederum an die Verwandten
des Mannes zuriick. Wird ein Brautpreis nicht korrekt durchgefiihrt,
fiihlt sich jemand iibergangen, fithrt das meistens zu einem grossen, alle
Beteiligten involvierenden Konflikt, der sich als belastendes Problem in
Kranksein zeigen kann - oft Jahre nach der tatséchlichen Brautpreis-
ibergabe.

4 Die Yupno waren bis vor kurzem eine weitgehend undokumentierte ethno-linguistische

Gruppe. Schmitz (1958) publizierte als erster einen Artikel, der auf seiner zweiwGchigen
Wanderung durch das Yupnotal basiert. Umfangreichere Studien zu den Yupno wurden
von Wassmann (1992, 1993), Kocher Schmid (1991) und Keck (1992) vorgelegt.

362



Die Yupno wurden vor dem II. Weltkrieg und sehr viel intensiver in
den 1950er Jahren von der Lutheranischen Mission aus Neuendettelsau
missioniert. Dies hatte zur Folge, dass die Leute ihre oft weit aus-
einanderliegenden Gehofte aufgeben und sich in Dorfern ansiedeln
mussten; Minnerhauser, die eigentlichen religidsen Zentren der Yupno,
«Zauberei» und Polygynie wurden verboten. Trotz der Missionierung
und anderer Neuerungen wie dem westlichen Schulsystem, dem Anbau
von cash crop anstelle reiner Subsistenzwirtschaft, der Einfiihrung der
westlichen Medizin, der Migration in die Stadte, mit denen sich die
Gesellschaft auseinandersetzen muss, haben die Yupno dennoch viele
traditionelle Elemente ihrer Kultur beibehalten konnen.

Der Mensch zwischen Extremen: der «kiihle» Idealzustand

Die «Heiss-kiihl-kalt»-Vorstellung ist eines der fiir die Yupno grund-
legenden traditionellen Konzepte, das ihrem Weltbild zugrunde liegt; es
kann als Organisationsmuster, das das Verhiltnis der Yupno zu ihrer
Umwelt regelt, verstanden werden. Die meisten Dinge, die die Yupno
kennen - die Gegenstinde der sie umgebenden Welt, das Dorf, die
Girten, den Busch, die Tiere, aber auch die Menschen - befinden sich
jederzeit in einem Zustand, der entweder «heiss», «kiihl» oder «kalt»
ist. Diese drei Begriffe sind voneinander abhingig und bilden ein
Kontinuum.

Der Idealzustand eines Menschen ist die «kiihle» Verfassung, yawuro
genannt. Yawuro liegt in der Mitte zwischen den beiden Extrempositio-
nen «heiss» und «kalt». Yawuro wird sowohl als thermischer als auch
symbolischer Begriff verwendet und bedeutet ausserdem: «langsamy,
«vorsichtig», «leicht». Der Begriff ist mit sozialen Qualititen verbunden:
Im sozialen Bereich meint er einen Zustand des «Sich-in-der-Mitte»-
Befindens, des Sozial-integriert-Seins und der Harmonie (so wird er
auch in der Verbindung mbit yawuro gebraucht, wobei mbit: «Bauch»,
«Gedanken», «Gefiihle» bedeutet, yawuro: «kiihl», «[vom heissen
Zustand] abgekiihlt», also «kiihle», «harmonische», «einstimmige
Gefiihle [haben]»). Diese Mitte halt ein «kiihler» Mensch in doppelter
Hinsicht ein: er steht inmitten seiner Mitmenschen mit ihnen auf einer
Linie und mit ihnen auf einer Hohe: er schert weder in der Vertikalen
noch in der Horizontalen aus und meidet alle Extrempositionen: er
unterldsst jeden Streit, widerspricht nicht, er enthidlt sich aller
Uberaktivititen, ohne deswegen zu faulenzen.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 363



«Heiss» (tepm) dagegen ist ein «aussergewdhnlicher» Zustand, die
eine der zwei Extrempositionen. Wie «kiihl» wird dieser Begriff sowohl
als physikalischer Begriff gebraucht als auch symbolisch verstanden
(eine bestimmte Bambusart gilt als «heiss»). Weitere Bedeutungen von
tepm sind: «schnell», «sofort», «Schmerz», «scharf». Mit fepm wird im
sozialen Bereich das «Sich-oben-Befinden» umschrieben, ein eigen-
williger, zorniger Mensch z.B. ist «heiss» und hat sich iiber die «Mitte
der anderen» erhoben. Der Zustand des Krankseins ist mit diesem
«Heiss»-Zustand verbunden. Auch Kranksein, sit (wortlich: «ich koche»,
«verbrenne», «erhitze», aber auch als Oberbegriff fiir «Kranksein»
verwendet) meint, sich in einem anderen, oben befindlichen, «heissen»
Zustand zu befinden. Im Bereich der Krankseinsvorstellungenist «heiss»
ein unerwinschter, gefdhrlicher Zustand, jede Therapie zielt darauf ab,
den «Erhitzten» «abzukiihlen», in den «kiihlen» Zustand zu bringen.

Der dritte in diesem Kontext wichtige Begriff, die andere Extrem-
position, ist mbaak. Mbaak meint «kalt», «sehr kalt», «eiskalt». Er
wird nur symbolisch verwendet und bezieht sich auf den Zustand von
Menschen, die durch bestimmte «kalte» Dinge bewusst erstarrt wurden,
die handlungs- und reaktionsunfihig gemacht, «kaltgestellt» wurden und
sich «unten» befinden, die von der «idealen Mitte» herabgesunken sind,
im sozialen Abseits sprachlos verharren. Mit einer Handlung, die das
Opfer in eine «kalte» Verfassung bringen soll, kann bestimmten Reak-
tionen wie Rache oder Hass (als Folge eines Diebstahls oder der Ent-
deckung eines gravierenden Fehlverhaltens) vorgebeugt werden. «Kalt»
ist wie «heiss» ein unerwiinschter Zustand, da sich die Betreffenden von
der «idealen» Mitte und dem <kiihlen» Zustand entfernt haben, gilt aber
nicht als «krank» und spielt im engeren Kontext der Krankseinsvorstel-
lungen keine Rolle.

Das von den drei Begriffen definierte Kontinuum von «heiss» iiber
«kiihl» zu «kalt» verbleibt im sozialen Bereich auf der gleichen
kategorialen Ebene; ein «heisser» Mensch hat sich iiber alle anderen
erhoben, ein «kiihler» Mensch befindet sich im idealen, harmonischen,
sozial integrierten Zustand, ein «kalter» Mensch dagegen steht darunter.

Diese drei Zustinde sind verdnderbar. Entscheidend hierbei ist die
Ausgangsposition sowie das gewiinschte Resultat. Das umfassende
Wissen iiber diese «Manipulierung» von Zustinden besitzen - von
wenigen Ausnahmen und Bereichen abgesehen - einige minnliche
Spezialisten. Grundlegend fiir eine Veranderung von Zustdnden ist
das Prinzip des Kontakts: Mit «heissen» Dingen kann jemand, der
sich in der idealen, «kiihlen» Lage befindet, «erhitzt» werden, d.h.

364



krankgemacht werden, durch den Kontakt mit «kiihlen» Substanzen
kann ein «Erhitzter», d.h. «Kranker», auf das ideale Mass «abgekiihlt»
werden. Durch «eiskalte» Objekte wird jemand, der «kiihl» ist, ganz
«kaltgestellt», durch «kiihle» Bestandteile wird ein «Erstarrter»,
«Eiskalter» wieder «erwiarmt». Verinderbar ist immer nur eine Stufe:
von «heiss» zu «kiihl» oder von «kiihl» zu «kalt» und umgekehrt, nicht
aber von «heiss» zu «kalt». Dieses Heiss-kiihl-kalt-Konzept ist das
zentrale Ordnungsprinzip im Denken der Yupno, und so prigt es auch
ihre Konzeption des Menschen.

Der vollstindige Mensch

Der Mensch besteht fiir die Yupno aus mehreren Dimensionen. Neben
dem Korper (ngodim) mit seinen Teilen und Organen und weit wich-
tiger als diese eher biologisch gepriagte Auffassung ist die jedem
Menschen innewohnende fevantok (wobei tevan: «stark sein», «Festig-
keit besitzen», fok: «vorhanden sein», «da sein», «fertig sein»), ein
Begriff, der als «vitale Energie» libersetzt werden kann. Diese «vitale
Energie» ist unpersonlich, nicht individuell geprigt; jeder Mensch
besitzt sie in etwa gleicher Menge (wobei Ménner generell etwas mehr
davon besitzen als Frauen), sie steckt - nicht genau lokalisierbar -
in seinem Korper. Sie ist aber auch bestimmten, religiés bedeutsamen
Objekten immanent.

Neben der unpersonlichen «vitalen Energie» gehéren zu einem
Menschen zwei «seelische» Aspekte. Die eine spirituelle Substanz wird
mofian genannt, man kann sie mit «Korperseele»® hilfsiibersetzen.
Morian bedeutet eigentlich «Wind», «Atem», «Dampf»> (wenn es
geregnet hat und die Sonne auf die nasse Erde scheint) und «Hauch».
Sie bewirkt, dass ein Mensch sieht, hort, riecht, herumlaufen kann und
eine eigene Personlichkeit hat, und sie ist in jedem Partikel des Kérpers
enthalten, in Haaren, Speichel, Exkrementen, aber auch in allen
von einem Menschen beriihrten Teilen wie einer Betelnuss, einem
Zigarrenstummel usw. Im Atem des Menschen ist diese mo7ian beson-
ders konzentriert enthalten. Beim Tod 16st sie sich auf. Die tevantok,

> Die in der Ethnologie traditionsreichen Begriffe «Korperseele» und «Freiseele» (cf.
Fischer 1965) sind als «Hilfsetiketten» oder «Arbeitsbegriff» zu verstehen, zum Problem,
kulturspezische Konzepte zu verstehen und adaquat wiederzugeben, cf. Keck (1990).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 365



die oben erwihnte unpersonliche «vitale Energie» jedes Menschen, ist
mit der morian verbunden. Die andere spirituelle Dimension, die zu
einem vollstindigen Menschen gehort, ist die wopm. Wopm bedeutet
«Bild», «Schatten», man kann ihr das Etikett «Freiseele» zuordnen. Sie
wird nicht genauer lokalisiert, sondern ist im Korper verborgen und
kann dem Korper im Schlaf (wenn man trdumt) und bei Kranksein fiir
langere Zeit entschliipfen; beim Tod verlisst sie den Menschen jedoch
endgiiltig und wird zu einer «Totenseele» (koiwop, wobei koA «Toten-
geist»), die im Lauf der Zeit die personlichen Attribute des Verstor-
benen verliert und zu einem immer anonymer gedachten «Totengeist»
(kon) wird.

Morian, «Korperseele» und wopm, «Freiseele», sind beides person-
liche, individuelle Dimensionen eines Menschen, beide zusammen
machen seine Personlichkeit aus. Die «Korperseele» besitzt eine
substantielle Qualitdt; ein Teil von ihr bleibt an allem, womit sie in
Berithrung kommt, auch iiber eine spatere raumliche und zeitliche
Distanz hinweg, haften. Obwohl sich ein Teil von ihr also andauernd
(z.B. iiber den Atem) von ihrem Besitzer 16st, nimmt ihre Menge bzw.
Intensitdt dadurch nicht ab. Mit aller Vorsicht kann man sie mit einer
kleinen Wolke vergleichen, die an allen von ihr gestreiften Dingen
(Baum, Haus, Felsnase) kleine Schleier hinterlésst, ohne dass sich die
Wolke dadurch aufldst.

Die «Freiseele» hingegen ist nichtstofflich. Sie ist eine geschlossene,
unauflosbare Einheit, die den Menschen im Traum, bei Krankheit oder
Tod als Ganzes und ohne «Riickstinde» verlassen kann; sie gilt als
leicht erschreckbar und «sensibel». Kiirzere Trennungen von ihr - wie
im Traum, wo sie die «Freiseelen» anderer Leute trifft und mit diesen
«Traumerlebnisse» teilt, schaden dem Menschen nicht - dennoch wird
man bei den Yupno einen Schlafenden, also jemand, dessen «Frei-
seele» moglicherweise gerade im Traum unterwegs ist, niemals abrupt
wecken, da ihr damit keine Zeit gegeben wird, wieder in ihren Besitzer
zuriickzuschliipfen. Lingere Trennungen zwischen Mensch und Frei-
seele hingegen bringen Kranksein und Tod.

Zu einem vollstindigen Menschen gehoren auch seine sozialen
Beziehungen. IThr Rahmen bzw. sozialer Raum wird grosstenteils durch
die Sozialstruktur sowie durch das Verwandtschaftssystem bestimmt.
«Stimmen» diese Beziehungen entweder auf individueller Ebene
(zwischen zwei Personen) oder aber zwischen zwei Verwandtschafts-
gruppen nicht, sind sie also konfliktbeladen, «gespannt», was fast
immer die Folge von falschem Verhalten, Normverletzungen und

366



daraus resultierenden «heissen» Gefiihlszustanden ist, kann der Mensch
durch solche belastenden Probleme erkranken. Diese Erkrankung kann
nicht nur den eigentlichen Verursacher der konfliktbeladenen Beziehung
befallen, sondern auch ein beliebiges Mitglied seiner Verwandtschafts-
gruppe. Damit wird deutlich, dass ein Individuum keinesfalls nur allein
fiir sein Handeln und dessen Folgen verantwortlich ist, sondern dass
sein individuelles Handeln in die Sozialstruktur eingebettet ist und damit
auch auf seine Verwandtschaftsmitglieder Auswirkungen hat: Jedes
Individuum trigt somit also auch eine Verantwortung fiir seine Ver-
wandten, ist ein sozial fest eingebundenes Wesen. Im Alltag werden
diese engen sozialen bzw. verwandtschaftlichen Beziehungen andauernd
bestdtigt. Sdmtliche Tatigkeiten, ob Gartenarbeit, Zaunbau, Holzféllen,
Jagd, das Schlachten eines Schweines, das abendliche Essen und
Ausruhen im Haus werden - in immer neuer personeller Zusammen-
setzung innerhalb der Verwandtschaftsgruppe - gemeinschaftlich
unternommen. Nur selten trifft man einen oder eine Yupno allein an.

«Heisse» und «kalte» Qualititen

Wie eingangs erwihnt, befindet sich fir die Yupno alles jederzeit in
einem «heissen», «kiihlen» oder «kalten» Zustand, der veridnderbar ist.
Agens ist die «vitale Energie» (fevantok), die vermehrt werden kann und
die dann bei der «Ko6rperseele» (morian), mit der sie verbunden ist, eine
«Erhitzung» bewirkt. Bei einem gesunden, sozial integrierten Menschen
ist die «Korperseele» «kiihl». Wird sie nun mit «heissen» bzw. «kalten»
Dingen zusammengebracht (mit Dingen also, die viel oder wenig «vitale
Energie» besitzen), iibertragen diese die «Hitze» bzw. «Kilte» auf die
«Korperseele»: als Folge erkrankt bzw. genest der Mensch.

Uber diese «heisse» bzw. «kalte» Qualitdt von Dingen herrscht eine
grosse Variationsbreite; einige sind allgemein sowohl Minnern wie
Frauen gleichermassen bekannt, andere sind clanspezifisch, und von
einigen (dann besonders «heissen» bzw. besonders «kalten» Dingen)
haben nur Spezialisten Kenntnis. Allen «heissen» bzw. «kalten» Dingen
gemeinsam sind jedoch bestimmte iibereinstimmende Charakteristika:
- Als «heiss» gelten Dinge, die rot oder schwarz sind (wie die rote
Erdfarbe, rote bzw. schwarze Pflanzen, simtliche fiir Ritual und Initia-
tion, also zum Minnerkult gehdrenden esoterischen Objekte, und das
Menstruationsblut. «Heiss» sind trockene, dornige, stechende oder
scharfkantige Pflanzen oder Blitter, scharfe Nahrung und oben befind-

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 367



liche Dinge (wie der Adler). «Heiss» ist auch jemand mit (fiir die
Yupno) negativen Gefiihlen wie Wut, Hass, Eifersucht, der sich
dadurch «oben» (liber den anderen) befindet und dessen Gefiihle sich via
Ubertragung krankmachend bei einem anderen 4ussern konnen.

- «Kalt» bzw. zum «Abkiihlen» geeignet sind dagegen Dinge, die weiss
sind wie die weisse Erde oder weissliche, hellgriine Pflanzen und
Blatter, das Wasser sowie siamtliche am Wasser oder sumpfigen Stellen
wachsenden Pflanzen und Lebewesen, Dinge, die viel Feuchtigkeit oder
Saft besitzen (Zuckerrohr, Orangen, simtliche Blattgemiise, die beim
Kochen viel Fliissigkeit verlieren).

Das Grundprinzip der Veranderung eines Zustandes ist immer gleich:
Jede Handlung, die Kranksein bewirkt oder durch bestimmte Techniken
bewirken will, und jede Therapie basieren auf diesem Grundprinzip des
«Erhitzens» und des «Nach-oben-Bringens» aus dieser mittleren
Idealposition einerseits und des «Abkiihlens», «Herunterholens» in den
idealen, integrierten, «kiihlen» Zustand andererseits.

«Natirliche Storungen»

Die Yupno - wie die meisten Ethnien in Papua New Guinea - klassifi-
zieren Kranksein nach der angenommenen Ursache. Sie gehen zunichst
von einer harmloseren «Befindlichkeitsstorung» (die nicht als krank gilt)
aus und wenden sich nach der vom Prinzip der Ausschliessung bestim-
mten Ursachenforschung fortschreitend der schlimmsten Ursache zu.
Ihr System des Erkranktseins ist mehrstufig.

Die erste grosse Gruppe von «Zustdnden», die unterste Stufe, bilden
die «natiirlichen Stérungen», durch die man zwar «heiss», aber noch
nicht krank® ist. Sie besitzen keinen Oberbegriff, sondern werden je
einzeln benannt, so sagt man also nicht sit asat, «ich bin krank» (sit:
«verbrennen», «erhitzen», «kochen», asat: «ich mache»), sondern ndol

S Der Umgang der Yupno mit «korperlichen Stérungen» kann mit dem Handlungsmuster
der Gimi verglichen werden, das Glick (1963: 114) beschreibt: Auch bei den Gimi fallen
sie nicht in den Bereich «Kranksein», sondern sind als «minor ailments» (Glick 1967: 35),
die keine sozial signifikante Ursache haben, unwichtig. Glick schlug deshalb vor, sie von
einer ethnologischen Analyse von Kranksein auszuschliessen — was bedeuten wiirde, den
Bereich der «Hausmedizin» oder des «Laiensektors» (Kleinman 1980: 50) und die Thera-
pieformen der «Abkiihler», des «folk sektors» (Kleinman 1980: 59) weitgehend ausser acht
zu lassen. Zur Kritik, cf. Welsch (1985: 208).

368



tepm, «[ich habe] Zahnschmerzen» (ndol: «Zihne», tepm: «heiss»,
«Schmerz schnell») oder kokilit, «[ich habe] Durchfall» (kokilit aus kok:
«Exkremente», ilit: «tropfeln»). Unabhingig davon, ob diese «St6run-
gen» ein «tatsichliches Kranksein» (ein Kranksein, das auf einer
Ursache beruht, s.u.) als kérperliche Symptome begleiten oder ob sie
infolge einer kérperlichen Uberlastung oder klimatischer Bedingungen
auftreten: ihnen messen die Yupno eine dusserst geringe Bedeutung zu.
Zunichst werden sie mit Hausrezepten (Didt, Schonung, Massage)
behandelt, hilft diese Behandlung nicht, wird entweder ein yawuro
yawuro amin, ein «Abkiihler» (yawuro: s.o., «kiihl», amin: «Mensch»,
«Mann»), konsultiert, der mit Kriuterrezepten und Waschungen, deren
Wirkung wiederum in der «Heiss-kiihl-kalt»-Konzeption begriindet liegt,
den «Erhitzten» (Kranken) abkiihlt, oder die Yupno nehmen den
biomedizinischen Gesundheitsdienst in Anspruch, der in Form von
mehreren Aid Posts oder eines Health Center in Teptep zuginglich ist.
Diese erste Stufe - und nur sie - ist mit Symptomen und Befunden der
Biomedizin korrelierbar. Wahrend es sich aus der Sicht der Yupno
zunidchst um durchaus banale Stérungen (und nicht um «Kranksein»)
handelt, konnen diese Symptome und Befunde aus biomedizinischer
Sicht bereits eine schwere Krankheit darstellen.

Das «Tatsiachlich-Kranksein»

Kranksein beginnt erst, wenn man annimmt, dass diesen «Stdrungen»
eine Ursache zugrundeliegt (mevili tofi, wobei mevili: «Ursache»,
«Ursprung», «Grund», fofi: «vorhanden sein»), und dem Herausfinden
der Ursache gilt das diagnostische Ziel. Die entscheidenden Fragen
lauten also nicht, an was jemand erkrankt ist, sondern warum jemand
krank ist - und diese Frage leitet zu der Stufe {iber, mit der das
«Tatsdchlich-Kranksein» beginnt.

«Belastende Probleme»

Wie erwihnt, sind fiir die «Vollstindigkeit» und das Wohlbefinden eines
Menschen seine intakten sozialen Beziehungen innerhalb seiner Ver-
wandtschaft wesentlich.

Stimmen sie nicht, sind sie durch eine «Schwere» (njigi) «belastet»,
erkrankt man selbst oder einer der Angehdrigen an einem belastenden
Problem. Mit einem modernen Begriff ausgedriickt: man erkrankt

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 369



soziosomatisch. Njigi bedeutet «schwer [sein]» im physikalischen und
ibertragenen Sinn, es meint soziale Spannungen aller Art, die sich
«schwer» oder «gewichtig» auf einen Menschen niederlassen, ihn
bedriicken, beklemmen, und - wenn sie sich als Kranksein dussern -
qudlen, peinigen und schmerzen. Sie resultieren aus bewussten oder
auch unbewussten Vergehen oder Fehlverhalten eines oder mehrerer
Verwandtschaftsgruppenmitglieder, die sich dann als Kranksein mani-
festieren, und entspringen damit schliesslich immer sozialen Konflikten
oder Spannungen. Im weitesten Sinn sind sie eine Stérung der sozialen
Harmonie - des von den Yupno als «kiihl» empfundenen Idealzustandes.

Das belastende Problem kann direkt auf den «Problemverursacher»
wirken oder einen seiner Angehorigen krank machen. Von jeder -
bewusst - durchgefiihrten Fehlhandlung (wie einem Diebstahl, einer
unerlaubten sexuellen Beziehung) bleibt «etwas», nduara genannt,
zuriick. Der Begriff leitet sich von nduat, «Rest», «etwas iibrig
Gebliebenes», her; das Wort kommt in Verbindungen vor wie «ein
Stiick Schweinefleisch», oder «ein Stiickchen [iibriggebliebene, nicht
aufgegessene] Siisskartoffel».

Bei jeder Tat bleibt also etwas zuriick, und dieses «Uberbleibsel»
kann sich im Falle eines Vergehens beim «Schuldigen» oder einem
seiner Verwandten zu einem krankseinsverursachenden, belastenden
Problem entwickeln. Man sagt in einem solchen Fall: «er hat einen Rest
[eines Fehlverhaltens] bekommen» oder «ich trage dein iibriggebliebenes
[Fehlverhalten]»; auch hier wird wieder die Idee der Schwere ausge-
driickt, wie man ja auch bei uns von «problembeladen» oder als entspre-
chendem Gegenbegriff von «unbeschwert» spricht.

Belastende Probleme konnen auch indirekt - iiber einen Umweg -
wirksam werden, indem der von einem Fehlverhalten Betroffene, der
Geschadigte, wiitend oder beleidigt reagiert, in einen «heissen» Zustand
kommt und diese «Hitze» dann auf denjenigen, der das belastende
Problem verursachte oder auch auf dessen AngehOrigen ablddt. Ein
erregter, zorniger Mensch ist nicht nur «heiss», sondern auch «oben»,
hat sich also iiber die Mitte der anderen «erhoben». Man sagt so zu
einem in Wut geratenen Menschen oder einem dickkopfigen Kind auch
«du sollst nicht weiter hochsteigen!» (kwin wok ndima ki, wobei kwin:
«oben», wok: «hinaufgehen», ndima: «nicht», ki: «gehen»).

Diese «heissen» emotionalen Zustdnde, die sich nur aus den sozialen
Normen der Yupno erkldren lassen, werden unterschiedlich benannt;
die Yupno unterscheiden hierbei verschiedene Formen. Es sind

370



Verfassungen von Menschen, welche nicht im harmonischen «kiihlen»,
integrierten Zustand sind, und die sich als Kranksein dussern konnen,
nicht aber zwangslaufig krankmachend sind. Werden sie jedoch als
Ursache von Kranksein betrachtet (und nicht als momentane, folgenlose
Stimmung eines einzelnen beispielsweise), dann bezeichnet man sie als
belastendes Problem (njigi).

Mogliche Ursachen fiir den «Rest eines falschen Verhaltens, der
bleibt» und fiir «heisse» Gefiihlszustinde, die beide zu einem belasten-
den Problem fiihren konnen, sind die T6tung eines anderen im Kampf
oder durch bewusst herbeigefiihrtes Kranksein und Tod (durch
«magische» Techniken, Diebstahl, «falsche» sexuelle Beziehungen,
fehlende Vorsorge fiir alte Verwandte oder Eltern, Hinwegsetzen iiber
Verbote, unkorrekte Brautpreisiibergaben u.a.m.). Die hier aufgefiihrten
Moglichkeiten, die zu einem belastenden Problem fiihren kénnen, sind
keinesfalls vollstindig, sondern stecken einen groben Rahmen mogli-
cher Fehlverhalten ab. Bei jedem einzelnen durch ein belastendes
Problem verursachten Krankseinsfall werden mdgliche Ursachen in
Bezug auf die personliche Situation des Erkrankten und die Art und
Beschaffenheit seiner sozialen Beziehungen neu iiberlegt. Jedes
belastende Problem ist somit aus einer Anzahl unterschiedlicher Fak-
toren bestimmt, und keines ist mit einem anderen identisch, sondern
durch die «Biographie» des Erkrankten massgeblich festgelegt.

Ein belastendes Problem ist kein unverdnderbares Faktum, sondern
es kann starker werden, «hoch gehen», und schwicher werden, «her-
unter gehen». Je schlimmer es ist, desto hoher befindet es sich, desto
weiter also hat es sich von dem in der Mitte zwischen dem «heissen»
Oben und dem «kalten» Unten gedachten «kiihlen» Zustand der sozialen
Harmonie entfernt.

Die belastenden Probleme kénnen von lebenden Menschen und auch
von Verstorbenen, also von «Totengeistern», verursacht werden, sie
sind somit zeitlich nicht auf die Gegenwart der aktuell lebenden
Menschen fixiert, sondern relativ «zeitungebunden», iiberschreiten aber
nicht (oder nur in Ausnahmefillen) die erinnerbare Zeit, d.h. die
bekannte Genealogie; ihre Ursache reicht keinesfalls bis in die «Urzeit»
zuriick. Grund fiir ein von einem «Totengeist» verursachtes belastendes
Problem ist, dass der Tote zu Lebzeiten entweder sich selbst falsch
verhielt oder von anderen sehr verdrgert, in eine «heisse» Stimmung
versetzt wurde, in die er auch als «Totengeist» noch verstrickt ist.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 371



«Heisse Gefiihle»

Bestimmte Emotionen konnen also zu belastenden Problemen fiihren.
Dass diese Emotionen wie Wut, Hass etc. iiberhaupt entstehen, hat
seine Ursache in gestorten Sozialbeziehungen. Auch bewusstes, kontrol-
liertes Fehlverhalten (kalkuliert «vergisst» man bestimmte Berechtigte
an einem Brautpreis, die dann dariiber erziirnt, «heiss» sind und diese
«Hitze» krankmachend abladen), setzt einen Grund - wie friihere
Querelen - fiir dieses Verhalten voraus.

Die moglicherweise pathogenen, heissen Gefiihle (wie Arger, Wut,
Hass) werden entweder als im Hals (teak: «Hals», auch «Schlund»,
«Kehle» und eingeschrinkt: «Stimme») oder Bauch (mbit: «Bauch», auch
«Gedanken» und «Gefiihle» eines Menschen) lokalisiert gedacht. Die
Yupno unterscheiden eine Reihe von Begriffen, ein Beispiel dafiir ist
der Begriff teak tevan, «andere Gedanken» (wobei teak: «Hals», auch
«Gedanken», tevan: «fest sein», «Festigkeit besitzen», «stark», auch:
«anders», «kraftvoll»). Jemand, der in einer solchen Verfassung ist,
iibersieht andere, ist unfreundlich und zeigt seine Gleichgiiltigkeit, ist
allem tiiberdriissig, unterdriickt jedoch seinen Groll, anstatt ihn auszu-
sprechen, d.h. die Wut bleibt «im Hals».

Die Befreiung von der Last: Tradume, Zeichen, Diskussionen

Als Grundlage einer Therapie, d.h. einer Befreiung von einem belasten-
den Problem, gilt - wie fiir alle Krankseinszusténde -, dass man seine
Ursache herausfindet, d.h. zu kldren versucht, wer oder welche Ver-
wandtschaftsgruppe einen Grund haben konnte, durch Abladen eines
«Restes eines falschen Verhaltens» oder einer heissen Gefiihlsverfassung
Kranksein hervorzurufen. Dieses Herausfinden erfolgt auf verschiedene
Arten.

Der Erkrankte selbst kann - dem Konzept entsprechend, dass Krank-
sein an Orte und Personen gebunden ist - verschiedene soziale Umge-
bungen (z.B. Hauser seiner matrilateralen Verwandtschaftsgruppe etc.)
aufsuchen und «testen», ob sich sein Zustand verbessert oder
verschlechtert.

Sehr wichtig bei der Ursachenfindung sind die «Zeichen» (tauak). Sie
umfassen bestimmte mimische oder gestische Ausserungen des Erkrank-
ten sowie bestimmte Tiere, die sich in seiner ndchsten Umgebung
befinden. Innerhalb des Gedankensystems der Yupno haben diese

372



«Zeichen» ihre festgelegte Bedeutung, die von allen anerkannt und
geteilt wird. Fast alle «Zeichen» sind (mit wenigen Ausnahmen) je einer
bestimmten Gruppe von Verwandten zugeordnet; ein Teil definiert sich
aus dem «Heiss-kiihl-kalt»-Konzept, das bestimmten Pflanzen oder
Stoffen «heisse» oder «kalte» Qualitdten zuspricht, ein anderer entspricht
der «Rechts-links»-Aufteilung (rechts die starke, minnliche Seite, die
Seite, die die Bogensehne spannt und den Pfeil abschiesst, links die
weibliche Seite, die helfende, die den Bogen hilt), ein Teil der
Bedeutung liegt im traditionellen Ritual begriindet. Beispiele solcher
«Zeichen» sind:

— nut tauak, «Zeichen des eigenen Clans» (wobei nut: «Bezeichnung fiir
die Leute des eigenen Clans», tauak: «Zeichen»). Dem eigenen Clan
werden viele Gesten zugerechnet, die der Erkrankte mit seiner rechten
Hand oder auf seiner rechten Korperseite macht. Rechts (s.0.) gilt als
die starke, viterliche Seite. Fihrt sich der Erkrankte oft mit der rechten
Hand iiber den Mund, wird diese Gestik interpretiert als ndol uroknok,
«Mund verschliessen» (wobei ndol: «Mund», «Zdhne», uroknok: «ver-
schliessen»); ein Mitglied des eigenen Clans hat sich falsch verhalten,
diese Handlung geheim gehalten, und das «Uberbleibsel dieses Fehlver-
haltens» hat den Kranken nun befallen.

- pek tauak, «Zeichen der Verwandtschaftsgruppe der Mutter» (wobei
pek: «Bezeichnung fiir die Verwandtschaftsgruppe der Mutter», fauak:
«Zeichen»). Leidet ein Kind (oder selten ein Erwachsener) unter langem
und starkem Durchfall, wird das als «Zeichen der Verwandtschafts-
gruppe der Mutter» interpretiert; Grund ist ein zu niedriger Brautpreis,
die Verwandten der Mutter fiihlen sich schlecht bezahlt, laden ihren
«heissen» Arger im Kranken ab und verhindern also so das Gedeihen
des Kindes, des «Produkts» des Brautpreises.

Nachdem durch die «Zeichen» bereits der Kreis der belastende
Probleme verursachenden Personengruppe eingegrenzt wurde, treffen
sich die Angehorigen des Clans (oder auch je nach «Zeichen» die
Verwandtschaftsgruppe der Mutter oder die Gruppe der Brautpreis-
empfianger) nachmittags oder abends in einem Wohnhaus zu einer meist
mehrstiindigen Diskussion, in deren Verlauf alle Beteiligten ihren «Rest
des Fehlverhaltens» oder die Ursache der heissen Gefiihle aus ihrer
eigenen Sicht schildern. Oft kommen mehrere belastende Probleme zur
Sprache, und durch die Interpretation von Traumen wird das ursich-
liche belastende Problem bestimmt. Ist es ausgesprochen, und sind sich
die Diskussionsteilnehmer einig, wer oder welche Verwandtschafts-
gruppe schliesslich fiir das belastende Problem verantwortlich ist, wird

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 373



der Betreffende kurz darauf die Geschidigten durch die Ubergabe
eines Schweines oder eines Geldbetrags «abkiihlen», besénftigen. Der
Erkrankte, von seiner «Last» befreit, sollte gesund werden. Tritt keine
Verbesserung im Krankseinsverlauf ein, wird erneut ein Treffen einer
je nach belastendem Problem neu zusammengesetzten therapy managing
group (Janzen 1978: 4) anberaumt, wihrend dem andere mogliche Fehl-
verhalten debattiert werden. Geht es dem Patienten nach mehreren
Diskussion noch nicht besser, lidsst sich also kein belastendes Problem
eindeutig bestimmen, das fiir seinen Zustand verantwortlich ist, werden
die Angehorigen eine schlimmere Ursache («magische Techniken»)
vermuten.

«Kranksein» ist bei den Yupno also kein Zustand, von dem das Indi-
viduum alleine betroffen ist. Kranksein ist daher nicht privates Pech,
sondern ein Ereignis, an dem immer mehrere Personen und ihre Bezie-
hungen untereinander beteiligt sind, das die Gruppe angeht und fiir das
eine Ursache wie belastende Probleme gegeben ist. Der idealerweise
«kiihle» und in der Mitte liegende Zustand sowohl eines Menschen als
auch der sozialen Gruppe ist gestort; der Erkrankte ist «heiss» und hat
sich iiber diese Mitte erhoben, ist «<oben». Simtliche Therapien zielen
darauf ab, ihn «abzukiihlen» und wieder sozial zu integrieren. Mit
«Kranksein» werden soziale Spannungen und Konflikte in der Gruppe
verarbeitet und gelost, es bedeutet fiir die Yupno also immer eine
Ubertretung der kulturell festgelegten Normen, vor allem im Bereich
der Sozialbeziehungen, der sozialen Umwelt, woraus krankseinsverur-
sachende belastende Probleme entstehen. Kranksein ist fiir die Yupno
also keinesfalls ein biologischer Unfall des Korpers, sondern sehr eng
mit ihren Sozial- und Verwandtschaftsbeziehungen verbunden und nur
aus ihrem Weltbild verstehbar, ihrer Ethno-Logik, die ihren sozialen
Raum und auch ihre nichtsoziale Umwelt prigt und strukturiert.

Schluss: Wie nah?
Den Aspekt von Kranksein als soziale Sanktion, die sowohl jedes Mit-

glied einer Verwandtschaftsgruppe als auch denjenigen, der sich
selbst fehlverhalten hat, treffen kann, hat Ackerknecht schon 1945

374



(1971: 20)” wiederholt erwihnt und die soziale Funktion als besonderes
Charakteristikum traditioneller Medizinsysteme (mit seinen Worten: der
«primitiven Medizin») betont, er findet sich in vielen Beschreibungen.
Das den Umgang der Yupno beherrschende, zentrale Konzept der
belastenden Probleme und heissen Gefiihle hingegen wird in anderen
medizinethnologischen Studien eher am Rande behandelt. Aus der
Literatur wird ersichtlich, dass dieses Phanomen der «krankmachenden
Gefiihlszustinde» von den meisten Ethnologen dem Bereich der Ethno-
psychologie zugeordnet wird, nicht jedoch der Medizinethnologie (cf.
White/Kirkpatrick 1985, speziell Schieffelin 1985). Als nahezu einzige
Autoren stellen A. Strathern (1968, 1984) und M. Strathern (1968)
diese Vorstellung von krankmachenden Gefiihlen sehr ausfiihrlich bei
den Melpa in Papua New Guinea als popokl-Konzept vor; A. Strathern
zieht deutliche Parallelen von den Melpa (Hagen) und Wiru (Pangia) zu
den Yupno: «... Yupno concepts are strikingly similar to those of the
Highlanders with whom I have worked up until last year (1991), that
is the Hagen and Pangia people. Anger causes "heaviness" (Melpa
mbun, Wiru kenda) and that in turn "sickness" (Melpa kui, Wiru yene),
and major effort is expended on discussion, confession, reparation, in
pursuit of ending a sickness condition. In Melpa the focus is on
"digging out causes" (i.e. pukl, roots), and in Pangia it is on finding the
pine (base or basis); usually centred on exchange relations or past
enmities, again as in Yupno» (personliche Mitteilung 3.3. 1992).

Die eingangs gestellte Frage, «wie weit» ein Medizinethnologe oder
eine Medizinethnologin sich von unseren (biomedizinischen) Konzepten
entfernen muss, um ein traditionelles Medizinsystem zu verstehen, kann
nun, nach der Darlegung des Erklarungsmodells der Yupno zu Krank-
sein, zundchst mit «sehr weit» beantwortet werden, will er oder sie es
in der Ethno-logik der jeweiligen Gesellschaft aufnehmen, nachver-
stehen und beschreiben. Das ethno-logische Erklarungsmodell der
Yupno von Kranksein, ihr Konzept von krankmachenden belastenden
Problemen und heissen Gefiihlen und ihre Antworten darauf finden
sich aber auch in anderen Gesellschaften Papua New Guineas. Und
noch «ndher»: Sie sind sicherlich nicht nur fiir ausseuropiische
Gesellschaften, fiir «die Andern», charakteristisch. Es lasst sich also

7 Die mit Ackerknecht 1971 angefiihrte Literaturangabe bezieht sich auf den Sammel-
band Medicine and Ethnology, in dem verschiedene aus den 1940er Jahren stammende
Arbeiten von Ackerknecht publiziert wurden.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 375



auch umgekehrt fragen: Wie nah? Ackerknecht (1942: 518) hat hierauf
folgende Antwort gefunden: «To understand primitive medicine, we had
to go very far from our standards and concepts. But these apparently
very remote studies are by no means unrelated to our time. Besides
presenting their problems to us, they led us back to some of our own
problems and thus appear as a legitimate branch of real social
sciences.»

Zusammenfassung

Dargestellt wird ein Yupno-Konzept zu Kranksein aus den allgemein-
eren Denkkategorien der Yupno selbst, also ethno-logisch oder mit
anderen Worten: als ein in die kulturelle Grundordnung eingebundenes
Ganzes. Die Yupno, eine erst in jlingster Zeit dokumentierte ethnische
Gruppe, leben in einem bis vor kurzem nur schwer zuginglichen Berg-
gebiet im Nordosten Papua New Guineas; trotz Missionierung und
Kontakt mit dem westlichen Gesundheitswesen haben sie ihre eigenen
Konzepte zu Kranksein weitgehend bewahren konnen. Eine dieser
Vorstellungen sind die «belastenden Probleme» und «heissen Gefiihle».
Sie werden innerhalb des «Heiss-kiihl-kalt»-Konzepts, dem wesentlichen
Orientierungsprinzip im Denken der Yupno, das auch ihre Konzeption
des Menschen prigt, erkldrt. Es wird deutlich, dass Kranksein fiir die
Yupno nicht einfach ein biologischer Unfall des Korpers ist, sondern
nur aus ihrem Glaubenssystem heraus und in ihrer Ethno-Logik versteh-
bar ist, die ihren sozialen Raum prigen und strukturieren.

Résumé

Le concept yupno de maladie doit étre situé parmi les catégories
générales de pensée de ce groupe ethnique. Dans une perspective
ethnologique et en d’autres termes, il s’agit d’une donnée culturelle
fondamentale reliée aux autres, a un tout. Les Yupno, un groupe
ethnique étudié depuis peu, vivent dans un espace montagneux étroit et
difficilement accessible au nord est de la Papouasie-Nouvelle-Guinée.
Malgre les missions et le contact avec les systémes occidentaux de
santé, ils ont conservé leur concept spécifique de maladie. Une de leurs
représentations touche a la question des «problémes graves» et des

376



«sentiments chauds». Ce probléme et ces sentiments doivent étre
associés aux concepts de chaud, frais, froid qui forment la base du
principe d’orientation de la pensée des Yupno et qui empreignent autant
qu’éclairent leur conception de I’homme. Il apparait clairement que,
pour les Yupno, la maladie ne représente pas seulement un accident
biologique du corps mais bien davantage un événement qui ne peut étre
compris qu’en relation avec leur systéme de croyances et dans leur
logique, logique qui marque et structure leur espace social.

Literatur

ACKERKNECHT Erwin H.
1942. «Problems of primitive medicine». Bulletin of the history of
medicine (Baltimore) 11: 503-521
1971. Medicine and ethnology: selected essays. Bern, Stuttgart,
Wien: Hans Huber. 195 S.

ALBRECHT Niels-Jens
1991. «Einfiihrung: ... von Gesundheit, Kultur und Entwicklung»,
in: Robert WIEDERSHEMM, Niels-Jens ALBRECHT und Bernd L.
LUKEN (eds.), Traditionelle Heilsysteme und Religionen: Ihre
Bedeutung fiir die Gesundheitsversorgung in Asien, Afrika und
Lateinamerika, S. 7-10. Saarbriicken-Scheidt: Dadder

FISCHER Hans
1965. Studien iiber Seelenvorstellungen in Ozeanien. Miinchen:
Klaus Renner. 432 S.

FOSTER George M. and Barbara ANDERSON
1978. Medical anthropology. New York, Brisbane, Toronto: John
Wiley & Sons. 354 S.

GLICK Leonard B.
1963. Foundations of a primitive medical system: the Gimi of the
New Guinea Highlands. University of Pennsylvania: Unpubl. Ph.D.
1967. «Medicine as an ethnographic category». Ethnology
(Pittsburgh) 6: 31-56

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 377



JANZEN John M.
1978. The quest of therapy: medical pluralism in Lower Zaire.
Berkeley, Los Angeles, London: University of California press.
266 S. (Comparative studies in health systems and medical care)

KECK Verena

1990. «Wie begreift man einen "Totengeist"? Uber das
Aufeinanderprallen von kulturspezifischen Konzepten und
ethnologischen Typologisierungen». Regio Basiliensis (Basel) 31/3:
245-252

1992. Falsch gehandelt, schwer erkrankt: Kranksein bei den Yupno
in Papua New Guinea aus ethnologischer und biomedizinischer Sicht.
Basel: Wepf. 381 S. (Basler Beitrdge zur Ethnologie; Bd. 35)

KLEINMAN Arthur
1980. Patients and healers in the context of culture: an exploration
of the borderland between anthropology, medicine and psychiatry.
Berkeley, Los Angeles, London: University of California press.
427 S. (Comparative studies in health systems and medical care)

KOCHER SCHMID Christin
1991. Of People and plants: a botanical ethnography of Nokopo
village, Madang and Morobe provinces, Papua New Guinea. Basel:
Wepf. 336 S. (Basler Beitrige zur Ethnologie; Bd. 33)

LIEBAN Richard W.
1973. «Medical anthropology», in: John J. HONIGMANN (ed.),
Handbook of social and cultural anthropology, S. 1031-1072.
Chicago: Rand McNally College Publishing Company

MUNZEL Mark
1986. «Ethnomedizinische Feldforschung». Salix (Wiirzburg) 2/1:
7-18

SCHIEFFELIN Edward L.
1985. «Anger, grief and shame: toward a Kaluli ethnopsychology»,
in: Geoffrey WHITE and John KIRKPATRICK (eds.), Person, self and
experience: exploring Pacific ethnopsychologies, S. 168-182.
Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press

SCHMITZ Carl A.
1958. «Zur Ethnographie des Jupna-Tales im Nordosten. von
Neuguinea». Acta ethnographica (Budapest) 7: 337-386

378



STRATHERN Andrew
1968. «Sickness and frustration: variations in two New Guinea
Highlands societies». Mankind (Sydney) 6/11: 545-551
1984. «Health are and medical pluralism». Bikmaus (Port Moresby)
5: 84-88

STRATHERN Marilyn
1968. «Popokl: the question of morality». Mankind (Sydney) 6/11:
553-562

WASSMANN Jiirg

1992. «First Contact im Yupno-Tal», in: Jiirg WASSMANN (ed.),
Abschied von der Vergangenheit: Ethnologische Berichte aus dem
Finisterre-Gebirge in Papua New Guinea, S. 209-260. Berlin:
Reimer [in press]

1993. Das Ideal des leicht gebeugten Menschen: Eine ethno-kognitive
Analyse der Yupno in Papua New Guinea. Berlin: Reimer

WELSCH Robert L.

1985. «The distribution of therapeutic knowledge in Ningerum:
implications for primary health care and the use of Aid Posts».

Papua New Guinea medical Journal (Port Moresby) 28: 205-210
WHITE Geoffrey M. and John KIRKPATRICK (eds.)

1985. Person, self and experience: exploring Pacific

ethnopsychologies. Berkeley, Los Angeles, London: University of
California Press. 433 S.

YOUNG Allen

1983. «The relevance of traditional medical cultures to modern

primary health care». Social science and medicine (Oxford) 17:
1205-1211

379






	"Belastende Probleme" und "heisse Gefühle" : ein ethno-logisches Erklärungsmodell der Yupno zu Kranksein

