
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: "Belastende Probleme" und "heisse Gefühle" : ein ethno-logisches
Erklärungsmodell der Yupno zu Kranksein

Autor: Keck, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verena Keck

«Belastende Probleme» und «heisse Gefühle»
Ein ethno-logisches Erklärungsmodell

der Yupno zu Kranksein

To understand primitive medicine, we had to go
very farfrom our standards and concepts
Ackerknecht 1942: 518

Einleitung: Wie weit?

Das mit den Begriffen Medizinethnologie oder Ethnomedizin bezeichnete

Wissenschaftsgebiet bezieht sich auf die Zusammenhänge von
Krankheit und Kultur. Obwohl es der Medizin, einer Naturwissenschaft,

nahesteht, ist es, von seinem Forschungsinteresse bestimmt, eine
Kulturwissenschaft. Von einigen wird es als interdisziplinäres, zwischen
Medizin und Ethnologie angesiedeltes, eigenes Fachgebiet verstanden,
von anderen als eine Subdisziplin der Ethnologie, andere wiederum
weisen es sehr deutlich der Medizin zu.

Diese unterschiedlichen Auffassungen können knapp folgendermassen
zusammengefasst werden. Aus der Sicht der Medizin wird dieses

Wissenschaftsgebiet als Ethnomedizin verstanden, analog zu anderen

Unterteilungen der Medizin wie Zahnmedizin oder Präventiv- und
Sozialmedizin. Ethnomedizin wird dabei oft recht unbestimmt entweder
der medizinischen Entwicklungshilfe oder einer medizinischen Tätigkeit
in sogenannten Drittwelt-Ländern zugeschrieben, also dort lokalisiert,
wo andere Ethnien (deshalb Ethno leben. Oft beschränkt sich die so
verstandene ethnomedizinische Arbeit darauf, ein biomedizinisches

Projekt durchzuführen und es irgendwie dem jeweiligen kulturellen und
sozialen Kontext anzupassen oder ihn zumindest zu berücksichtigen. In
der Regel ist der so verstandene ethnomedizinische Ansatz anwendungs-
orientiert (es wird beispielsweise ein Gesundheitsdienst aufgebaut).
Damit soll keinesfalls pauschal die Anwendung der Biomedizin in
«Drittwelt-Ländern» kritisiert werden, sondern die zu leichtfertige

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 359



Anwendung des Begriffs «Ethnomedizin»1. In der Ethnologie ist es

heute üblich, dieses Fachgebiet Medizinethnologie zu nennen, analog
zu anderen Bereichen der Ethnologie wie Religionsethnologie oder
Wirtschaftsethnologie - eben eine Bindestrich-Ethnologie, die sich mit
einem bestimmten Forschungsgegenstand beschäftigt, den Konzepten
von krank und gesund, die unter dem Begriff Medizin gefasst werden.
Die Medizinethnologie ist primär nicht anwendungsorientiert, sondern
hat als eine Ethnologie zunächst generell das Ziel, das Denksystem
einer Gruppe in deren eigener Begrifflichkeit aufzunehmen, dann nach-
zuverstehen und - nun übersetzt in unsere Begrifflichkeit - zu beschreiben.

Das präzisere Ziel einer medizinethnologischen Forschung ist es,
die Vorstellungen von Krankheit (disease) und Kranksein (illness)2 aus

diesem allgemeinen Denksystem oder religiösen System heraus zu
erklären, mit anderen Worten: nach kulturspezifischen Ideen über
bestimmte Phänomene zu suchen. Es ist klar, dass man als Ethnologin
oder Ethnologe mit kulturspezifischen Gedankensystemen keine Kranken

heilen kann - das ist auch nicht das Ziel. Das Ziel ist es vielmehr,
auf ein Verstehen fremder Denksysteme hinzuwirken - und das kann

1
Die möglicherweise kritischen Äusserungen zielen aber auch auf die Haltung jener

Mediziner, die die Diskrepanz zwischen ethnologischem und medizinischem Arbeiten
damit erklären wollen, dass Ethnologen und Ethnologinnen in der Regel mehr Zeit für
ihre Forschungen haben. Die Frage nach der Kompetenz wird nicht gestellt. Albrecht
1991: 7-8: «Sehr deutlich wurde [anlässlich einer Tagung] die Diskrepanz zwischen

Ethnologen und Ärzten, die in Entwicklungsländern "ihrer Arbeit" nachgehen: die Ergebnisse

der Ethnologie beruhen oftmals auf teilnehmender Beobachtung und daraus resultierend

kann erst nach sechs oder zwölf Monaten eine Einschätzung von Handlungen oder
sozialen Abläufen erfolgen. Dagegen gehen die Arzte in der Regel als Entwicklungshelfer
oder Experten in Entwicklungsländer; ihre Aufgabe ist es, nicht nur Kranke zu
therapieren [...] sondern oftmals gehört es zur täglichen Praxis, Menschen vor dem Tode zu
bewahren. Da im Verantwortungsbereich eines Arztes [...] durchaus bis zu 300 Patienten

täglich zu versorgen sind, ist die Zeit für eine intensivere Beschäftigung mit kulturellen
und soziologischen Aspekten des Arbeitsumfeldes kaum gegeben. Während ein Ethnologe
die Möglichkeit hat, sich über Wochen und Monate in sein Forschungsfeld einzuarbeiten,
muss ein Arzt meistens gleich nach seiner Ankunft die Armel hochkrempeln und [...]
"Menschen retten"».
2 Heute ist in der Medizinethnologie die Unterscheidung von Krankheit (disease) und

Kranksein (illness) selbstverständlich. Während Krankheit in den Rahmen des

biomedizinischen Modells gehört und sich auf die Dysfunktionen und Abnormalitäten in Organen
und organischen Systemen, d.h. auf pathologische Zustände, bezieht (Young 1983: 1208),
wird Kranksein als kulturelles Konzept verstanden (Foster and Anderson 1978: 40), das

sich auf die Wahrnehmungen und Erfahrungen des Erkrankten und seiner sozialen Gruppe
bezieht, die kulturell geprägt sind.

360



und sollte z.B. bei entwicklungspolitischen Entscheidungen über die
Form eines Gesundheitssystems berücksichtigt werden (Münzel 1986:
14), soll es erfolgreich sein.

Da die Medizinethnologie entsprechend ihrem Forschungsansatz eine
Kulturwissenschaft ist, scheint es einsichtig, dass sie es, entsprechend
der Vielfalt verschiedener Kulturen oder Ethnien, mit einer ebenso

grossen Vielfalt an Ideen und Erklärungsmodellen von Krankheit,
Kranksein und Gesundheit zu tun hat. Die grundlegende Frage einer
Forschung ist also zunächst, was in einer Gesellschaft überhaupt als

«krank» bzw. «gesund» gilt. Die Beurteilung dieser beiden Befindensweisen

und die Einstellungen gegenüber Kranksein sind durch das

Weltbild einer Kultur und ihre Konzeption vom Menschen bestimmt.
So betrachten beispielsweise die Bewohner der Insel Yap in Mikro-
nesien eine bestimmte Wurmerkrankung, die jeder hat, als normal und
der Verdauung förderlich; die biomedizinische Krankheit wird also

nicht als Kranksein klassifiziert. Eine Hauterkrankung bei einer
Indianergruppe des nördlichen Amazonas gilt keinesfalls als krank; sie ist so
verbreitet, dass derjenige «auffallend» ist, der sie nicht hat (Lieban
1973: 1044). Diese beiden Beispielen belegen, wie Gesellschaften mit
einer (biomedizinisch definierten) Krankheit umgehen können, und sie
machen die Relativität von Krankheit und Kranksein deutlich.

Es gibt aber auch die andere Seite: kulturspezifisches Kranksein, das

sich nicht in bestimmten Krankheiten äussert, oder mit anderen Worten:
das mit den Konzepten der Biomedizin in keiner Weise erklärbar ist.
Ein solches ethno-logisches Konzept sind die «belastenden Probleme»
und «heissen Gefühle» bei den Yupno in Papua New Guinea, die die
häufigste Ursache3 von Kranksein darstellen.

Ethnographischer Hintergrund

Die Yupno bewohnen ein wild zerklüftetes, extrem abgelegenes Hoch-
gebirgsgebiet im westlichen Finisterre-Gebirge im Nordosten von Papua
New Guinea. Die ca. 4400 Bewohner des oberen Yupnogebietes leben
heute in relativ grossen Dörfern (bis zu 600 Menschen) auf einer Höhe

3 Andere Krankseinsursachen bei den Yupno umfassen die Verärgerung eines «Busch-

geistes» und verschiedene «magische Techniken», cf. Keck (1992); auch sie beruhen auf
der «Heiss-kühl-kalt»-Vorstellung.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 361



von 1200 bis 2200 m zwischen Regenwald und steppenartigen,
subalpinen Hochplateaus. Der Name Yupno bedeutet «er brachte mit sich,
lagerte am Ufer ab» und bezieht sich auf den Yupnofluss, der das

Haupttal durchfliesst und der nach der Mythologie bestimmte Bambusrohre

anschwemmte, aus denen die ersten Menschen entstanden4. Mit
diesem Bambus wurden auch fast alle kulturell wichtigen Dinge wie
spezielle Bananenarten, aber auch für Ritual und Zauberei benötigte
Objekte angetrieben.

Die Yupno leben überwiegend vom Anbau von Süsskartoffeln, Bananen

und bestimmten Blattgemüsen. Ergänzt wird diese Nahrung durch
das Sammeln einiger wildwachsender Pflanzen. Als cash crop werden
Kaffee und europäische Gemüse (Frühlingszwiebeln, Karotten etc.)

angebaut, die in Teptep, der nächsten Regierungsstation, vermarktet
werden. Hier befinden sich auch ein Health Center (ein kleines
Krankenhaus), eine Schule und das einzige Flugfeld. Die Gesellschaft ist in

patrilineare Clane gegliedert. Je zwei Clane bilden zusammen ein

Clanpaar. Diese Clanpaar-Beziehung war vor der Missionierung während

der Initiation und im Kampf gegen andere Weiler von grösster
Bedeutung, heute ist sie bei der Verteilung von Land, bei Krankheit
und Tod und beim Brautpreis wichtig und aktuell.

Der Brautpreis ist das für die Yupno wichtigste Ereignis, an dem

meistens das ganze Dorf beteiligt ist. Die Verwandtschaftsgruppe des

Mannes übergibt hierbei den Angehörigen der Verwandtschaftsgruppe
der Braut Grasröcke, Netztaschen, Tücher, Nahrungsmittel und -
besonders wichtig - geschlachtete Schweine und Geld. Der Brautpreis
wird öffentlich auf einem eigens dafür angefertigten Gerüst zur Schau

gestellt und nach einer kurzen Zeremonie von den Verwandten der Frau
nach Hause getragen. Einige Zeit später gibt die Verwandtschaftsgruppe
der Frau die Hälfte der erhaltenen Gaben wiederum an die Verwandten
des Mannes zurück. Wird ein Brautpreis nicht korrekt durchgeführt,
fühlt sich jemand übergangen, führt das meistens zu einem grossen, alle

Beteiligten involvierenden Konflikt, der sich als belastendes Problem in
Kranksein zeigen kann - oft Jahre nach der tatsächlichen Brautpreisübergabe.

4 Die Yupno waren bis vor kurzem eine weitgehend undokumentierte ethno-Iinguistische

Gruppe. Schmitz (1958) publizierte als erster einen Artikel, der auf seiner zweiwöchigen
Wanderung durch das Yupnotal basiert. Umfangreichere Studien zu den Yupno wurden

von Wassmann (1992, 1993), Kocher Schmid (1991) und Keck (1992) vorgelegt.

362



Die Yupno wurden vor dem H. Weltkrieg und sehr viel intensiver in
den 1950er Jahren von der Lutheranischen Mission aus Neuendettelsau

missioniert. Dies hatte zur Folge, dass die Leute ihre oft weit
auseinanderliegenden Gehöfte aufgeben und sich in Dörfern ansiedeln

mussten; Männerhäuser, die eigentlichen religiösen Zentren der Yupno,
«Zauberei» und Polygynie wurden verboten. Trotz der Missionierung
und anderer Neuerungen wie dem westlichen Schulsystem, dem Anbau

von cash crop anstelle reiner Subsistenzwirtschaft, der Einführung der
westlichen Medizin, der Migration in die Städte, mit denen sich die
Gesellschaft auseinandersetzen muss, haben die Yupno dennoch viele
traditionelle Elemente ihrer Kultur beibehalten können.

Der Mensch zwischen Extremen: der «kühle» Idealzustand

Die «Heiss-kühl-kalt»-Vorstellung ist eines der für die Yupno
grundlegenden traditionellen Konzepte, das ihrem Weltbild zugrunde liegt; es

kann als Organisationsmuster, das das Verhältnis der Yupno zu ihrer
Umwelt regelt, verstanden werden. Die meisten Dinge, die die Yupno
kennen - die Gegenstände der sie umgebenden Welt, das Dorf, die

Gärten, den Busch, die Tiere, aber auch die Menschen - befinden sich

jederzeit in einem Zustand, der entweder «heiss», «kühl» oder «kalt»
ist. Diese drei Begriffe sind voneinander abhängig und bilden ein
Kontinuum.

Der Idealzustand eines Menschen ist die «kühle» Verfassung,yawuro
genannt. Yawuro liegt in der Mitte zwischen den beiden Extrempositionen

«heiss» und «kalt». Yawuro wird sowohl als thermischer als auch

symbolischer Begriff verwendet und bedeutet ausserdem: «langsam»,
«vorsichtig», «leicht». Der Begriff ist mit sozialen Qualitäten verbunden:
Im sozialen Bereich meint er einen Zustand des «Sich-in-der-Mitte»-
Befindens, des Sozial-integriert-Seins und der Harmonie (so wird er
auch in der Verbindung mbityawuro gebraucht, wobei mbit: «Bauch»,
«Gedanken», «Gefühle» bedeutet, yawuro: «kühl», «[vom heissen

Zustand] abgekühlt», also «kühle», «harmonische», «einstimmige
Gefühle [haben]»). Diese Mitte hält ein «kühler» Mensch in doppelter
Hinsicht ein: er steht inmitten seiner Mitmenschen mit ihnen auf einer
Linie und mit ihnen auf einer Höhe: er schert weder in der Vertikalen
noch in der Horizontalen aus und meidet alle Extrempositionen: er
unterlässt jeden Streit, widerspricht nicht, er enthält sich aller
Überaktivitäten, ohne deswegen zu faulenzen.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 363



«Heiss» {tepm) dagegen ist ein «aussergewöhnlicher» Zustand, die
eine der zwei Extrempositionen. Wie «kühl» wird dieser Begriff sowohl
als physikalischer Begriff gebraucht als auch symbolisch verstanden
(eine bestimmte Bambusart gilt als «heiss»). Weitere Bedeutungen von
tepm sind: «schnell», «sofort», «Schmerz», «scharf». Mit tepm wird im
sozialen Bereich das «Sich-oben-Befinden» umschrieben, ein
eigenwilliger, zorniger Mensch z.B. ist «heiss» und hat sich über die «Mitte
der anderen» erhoben. Der Zustand des Krankseins ist mit diesem
«Heiss»-Zustand verbunden. Auch Kranksein, sit (wörtlich: «ich koche»,
«verbrenne», «erhitze», aber auch als Oberbegriff für «Kranksein»
verwendet) meint, sich in einem anderen, oben befindlichen, «heissen»

Zustand zu befinden. Im Bereich der Krankseinsvorstellungen ist «heiss»

ein unerwünschter, gefährlicher Zustand, jede Therapie zielt darauf ab,
den «Erhitzten» «abzukühlen», in den «kühlen» Zustand zu bringen.

Der dritte in diesem Kontext wichtige Begriff, die andere
Extremposition, ist mbaak. Mbaak meint «kalt», «sehr kalt», «eiskalt». Er
wird nur symbolisch verwendet und bezieht sich auf den Zustand von
Menschen, die durch bestimmte «kalte» Dinge bewusst erstarrt wurden,
die handlungs- und reaktionsunfähig gemacht, «kaltgestellt» wurden und
sich «unten» befinden, die von der «idealen Mitte» herabgesunken sind,
im sozialen Abseits sprachlos verharren. Mit einer Handlung, die das

Opfer in eine «kalte» Verfassung bringen soll, kann bestimmten
Reaktionen wie Rache oder Hass (als Folge eines Diebstahls oder der
Entdeckung eines gravierenden Fehlverhaltens) vorgebeugt werden. «Kalt»
ist wie «heiss» ein unerwünschter Zustand, da sich die Betreffenden von
der «idealen» Mitte und dem «kühlen» Zustand entfernt haben, gilt aber
nicht als «krank» und spielt im engeren Kontext der Krankseinsvorstellungen

keine Rolle.
Das von den drei Begriffen definierte Kontinuum von «heiss» über

«kühl» zu «kalt» verbleibt im sozialen Bereich auf der gleichen
kategorialen Ebene; ein «heisser» Mensch hat sich über alle anderen

erhoben, ein «kühler» Mensch befindet sich im idealen, harmonischen,
sozial integrierten Zustand, ein «kalter» Mensch dagegen steht darunter.

Diese drei Zustände sind veränderbar. Entscheidend hierbei ist die

Ausgangsposition sowie das gewünschte Resultat. Das umfassende

Wissen über diese «Manipulierung» von Zuständen besitzen - von
wenigen Ausnahmen und Bereichen abgesehen - einige männliche

Spezialisten. Grundlegend für eine Veränderung von Zuständen ist
das Prinzip des Kontakts: Mit «heissen» Dingen kann jemand, der
sich in der idealen, «kühlen» Lage befindet, «erhitzt» werden, d.h.

364



krankgemacht werden, durch den Kontakt mit «kühlen» Substanzen
kann ein «Erhitzter», d.h. «Kranker», auf das ideale Mass «abgekühlt»
werden. Durch «eiskalte» Objekte wird jemand, der «kühl» ist, ganz
«kaltgestellt», durch «kühle» Bestandteile wird ein «Erstarrter»,
«Eiskalter» wieder «erwärmt». Veränderbar ist immer nur eine Stufe:

von «heiss» zu «kühl» oder von «kühl» zu «kalt» und umgekehrt, nicht
aber von «heiss» zu «kalt». Dieses Heiss-kühl-kalt-Konzept ist das

zentrale Ordnungsprinzip im Denken der Yupno, und so prägt es auch
ihre Konzeption des Menschen.

Der vollständige Mensch

Der Mensch besteht für die Yupno aus mehreren Dimensionen. Neben
dem Körper (ngodim) mit seinen Teilen und Organen und weit wichtiger

als diese eher biologisch geprägte Auffassung ist die jedem
Menschen innewohnende tevantok (wobei tevan: «stark sein», «Festigkeit

besitzen», tok: «vorhanden sein», «da sein», «fertig sein»), ein
Begriff, der als «vitale Energie» übersetzt werden kann. Diese «vitale
Energie» ist unpersönlich, nicht individuell geprägt; jeder Mensch
besitzt sie in etwa gleicher Menge (wobei Männer generell etwas mehr
davon besitzen als Frauen), sie steckt - nicht genau lokalisierbar -
in seinem Körper. Sie ist aber auch bestimmten, religiös bedeutsamen

Objekten immanent.
Neben der unpersönlichen «vitalen Energie» gehören zu einem

Menschen zwei «seelische» Aspekte. Die eine spirituelle Substanz wird
monan genannt, man kann sie mit «Körperseele»5 hilfsübersetzen.
Monan bedeutet eigentlich «Wind», «Atem», «Dampf» (wenn es

geregnet hat und die Sonne auf die nasse Erde scheint) und «Hauch».
Sie bewirkt, dass ein Mensch sieht, hört, riecht, herumlaufen kann und
eine eigene Persönlichkeit hat, und sie ist in jedem Partikel des Körpers
enthalten, in Haaren, Speichel, Exkrementen, aber auch in allen
von einem Menschen berührten Teilen wie einer Betelnuss, einem
Zigarrenstummel usw. Im Atem des Menschen ist diese monan besonders

konzentriert enthalten. Beim Tod löst sie sich auf. Die tevantok,

5 Die in der Ethnologie traditionsreichen Begriffe «Körperseele» und «Freiseele» (cf.
Fischer 1965) sind als «Hilfsetiketten» oder «Arbeitsbegriff» zu verstehen, zum Problem,
kulturspezische Konzepte zu verstehen und adäquat wiederzugeben, cf. Keck (1990).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 365



die oben erwähnte unpersönliche «vitale Energie» jedes Menschen, ist
mit der monan verbunden. Die andere spirituelle Dimension, die zu
einem vollständigen Menschen gehört, ist die wopm. Wopm bedeutet

«Bild», «Schatten», man kann ihr das Etikett «Freiseele» zuordnen. Sie

wird nicht genauer lokalisiert, sondern ist im Körper verborgen und
kann dem Körper im Schlaf (wenn man träumt) und bei Kranksein für
längere Zeit entschlüpfen; beim Tod verlässt sie den Menschen jedoch
endgültig und wird zu einer «Totenseele» (konwop, wobei kon: «Totengeist»),

die im Lauf der Zeit die persönlichen Attribute des Verstorbenen

verliert und zu einem immer anonymer gedachten «Totengeist»
(kon) wird.

Monan, «Körperseele» und wopm, «Freiseele», sind beides persönliche,

individuelle Dimensionen eines Menschen, beide zusammen
machen seine Persönlichkeit aus. Die «Körperseele» besitzt eine

substantielle Qualität; ein Teil von ihr bleibt an allem, womit sie in
Berührung kommt, auch über eine spätere räumliche und zeitliche
Distanz hinweg, haften. Obwohl sich ein Teil von ihr also andauernd

(z.B. über den Atem) von ihrem Besitzer löst, nimmt ihre Menge bzw.
Intensität dadurch nicht ab. Mit aller Vorsicht kann man sie mit einer
kleinen Wolke vergleichen, die an allen von ihr gestreiften Dingen
(Baum, Haus, Felsnase) kleine Schleier hinterlässt, ohne dass sich die
Wolke dadurch auflöst.

Die «Freiseele» hingegen ist nichtstofflich. Sie ist eine geschlossene,
unauflösbare Einheit, die den Menschen im Traum, bei Krankheit oder
Tod als Ganzes und ohne «Rückstände» verlassen kann; sie gilt als

leicht erschreckbar und «sensibel». Kürzere Trennungen von ihr - wie
im Traum, wo sie die «Freiseelen» anderer Leute trifft und mit diesen
«Traumerlebnisse» teilt, schaden dem Menschen nicht - dennoch wird
man bei den Yupno einen Schlafenden, also jemand, dessen
«Freiseele» möglicherweise gerade im Traum unterwegs ist, niemals abrupt
wecken, da ihr damit keine Zeit gegeben wird, wieder in ihren Besitzer

zurückzuschlüpfen. Längere Trennungen zwischen Mensch und
Freiseele hingegen bringen Kranksein und Tod.

Zu einem vollständigen Menschen gehören auch seine sozialen

Beziehungen. Ihr Rahmen bzw. sozialer Raum wird grösstenteils durch
die Sozialstruktur sowie durch das Verwandtschaftssystem bestimmt.
«Stimmen» diese Beziehungen entweder auf individueller Ebene
(zwischen zwei Personen) oder aber zwischen zwei Verwandtschaftsgruppen

nicht, sind sie also konfliktbeladen, «gespannt», was fast
immer die Folge von falschem Verhalten, Normverletzungen und

366



daraus resultierenden «heissen» Gefühlszuständen ist, kann der Mensch
durch solche belastenden Probleme erkranken. Diese Erkrankung kann
nicht nur den eigentlichen Verursacher der konfliktbeladenen Beziehung
befallen, sondern auch ein beliebiges Mitglied seiner Verwandtschaftsgruppe.

Damit wird deutlich, dass ein Individuum keinesfalls nur allein
für sein Handeln und dessen Folgen verantwortlich ist, sondern dass

sein individuelles Handeln in die Sozialstruktur eingebettet ist und damit
auch auf seine Verwandtschaftsmitglieder Auswirkungen hat: Jedes
Individuum trägt somit also auch eine Verantwortung für seine
Verwandten, ist ein sozial fest eingebundenes Wesen. Im Alltag werden
diese engen sozialen bzw. verwandtschaftlichen Beziehungen andauernd

bestätigt. Sämtliche Tätigkeiten, ob Gartenarbeit, Zaunbau, Holzfällen,
Jagd, das Schlachten eines Schweines, das abendliche Essen und
Ausruhen im Haus werden - in immer neuer personeller Zusammensetzung

innerhalb der Verwandtschaftsgruppe - gemeinschaftlich
unternommen. Nur selten trifft man einen oder eine Yupno allein an.

«Heisse» und «kalte» Qualitäten

Wie eingangs erwähnt, befindet sich für die Yupno alles jederzeit in
einem «heissen», «kühlen» oder «kalten» Zustand, der veränderbar ist.
Agens ist die «vitale Energie» (tevantok), die vermehrt werden kann und
die dann bei der «Körperseele» (monan), mit der sie verbunden ist, eine

«Erhitzung» bewirkt. Bei einem gesunden, sozial integrierten Menschen
ist die «Körperseele» «kühl». Wird sie nun mit «heissen» bzw. «kalten»

Dingen zusammengebracht (mit Dingen also, die viel oder wenig «vitale
Energie» besitzen), übertragen diese die «Hitze» bzw. «Kälte» auf die
«Körperseele»: als Folge erkrankt bzw. genest der Mensch.

Über diese «heisse» bzw. «kalte» Qualität von Dingen herrscht eine

grosse Variationsbreite; einige sind allgemein sowohl Männern wie
Frauen gleichermassen bekannt, andere sind clanspezifisch, und von
einigen (dann besonders «heissen» bzw. besonders «kalten» Dingen)
haben nur Spezialisten Kenntnis. Allen «heissen» bzw. «kalten» Dingen
gemeinsam sind jedoch bestimmte übereinstimmende Charakteristika:

- Als «heiss» gelten Dinge, die rot oder schwarz sind (wie die rote
Erdfarbe, rote bzw. schwarze Pflanzen, sämtliche für Ritual und Initiation,

also zum Männerkult gehörenden esoterischen Objekte, und das

Menstruationsblut. «Heiss» sind trockene, domige, stechende oder
scharfkantige Pflanzen oder Blätter, scharfe Nahrung und oben befind-

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 367



liehe Dinge (wie der Adler). «Heiss» ist auch jemand mit (für die
Yupno) negativen Gefühlen wie Wut, Hass, Eifersucht, der sich
dadurch «oben» (über den anderen) befindet und dessen Gefühle sich via
Übertragung krankmachend bei einem anderen äussern können.

- «Kalt» bzw. zum «Abkühlen» geeignet sind dagegen Dinge, die weiss
sind wie die weisse Erde oder weissliche, hellgrüne Pflanzen und
Blätter, das Wasser sowie sämtliche am Wasser oder sumpfigen Stellen
wachsenden Pflanzen und Lebewesen, Dinge, die viel Feuchtigkeit oder
Saft besitzen (Zuckerrohr, Orangen, sämtliche Blattgemüse, die beim
Kochen viel Flüssigkeit verlieren).

Das Grundprinzip der Veränderung eines Zustandes ist immer gleich:
Jede Handlung, die Kranksein bewirkt oder durch bestimmte Techniken
bewirken will, und jede Therapie basieren auf diesem Grundprinzip des

«Erhitzens» und des «Nach-oben-Bringens» aus dieser mittleren
Idealposition einerseits und des «Abkühlens», «Herunterholens» in den

idealen, integrierten, «kühlen» Zustand andererseits.

«Natürliche Störungen»

Die Yupno - wie die meisten Ethnien in Papua New Guinea - klassifizieren

Kranksein nach der angenommenen Ursache. Sie gehen zunächst

von einer harmloseren «Befindlichkeitsstörung» (die nicht als krank gilt)
aus und wenden sich nach der vom Prinzip der Ausschliessung bestimmten

Ursachenforschung fortschreitend der schlimmsten Ursache zu.
Ihr System des Erkranktseins ist mehrstufig.

Die erste grosse Gruppe von «Zuständen», die unterste Stufe, bilden
die «natürlichen Störungen», durch die man zwar «heiss», aber noch
nicht krank6 ist. Sie besitzen keinen Oberbegriff, sondern werden je
einzeln benannt, so sagt man also nicht sit asat, «ich bin krank» (sit:
«verbrennen», «erhitzen», «kochen», asat: «ich mache»), sondern ndol

6 Der Umgang der Yupno mit «körperlichen Störungen» kann mit dem Handlungsmuster
der Gimi verglichen werden, das Glick (1963: 114) beschreibt: Auch bei den Gimi fallen
sie nicht in den Bereich «Kranksein», sondern sind als «minor ailments» (Glick 1967: 35),
die keine sozial signifikante Ursache haben, unwichtig. Glick schlug deshalb vor, sie von
einer ethnologischen Analyse von Kranksein auszuschliessen - was bedeuten würde, den

Bereich der «Hausmedizin» oder des «Laiensektors» (Kleinman 1980: 50) und die
Therapieformen der «Abkühler», des «folk sektors» (Kleinman 1980: 59) weitgehend ausser acht

zu lassen. Zur Kritik, cf. Welsch (1985: 208).

368



tepm, «[ich habe] Zahnschmerzen» (ndol: «Zähne», tepm: «heiss»,
«Schmerz schnell») oder kokilit, «[ich habe] Durchfall» (kokilit aus kok:
«Exkremente», ilit: «tröpfeln»). Unabhängig davon, ob diese «Störungen»

ein «tatsächliches Kranksein» (ein Kranksein, das auf einer
Ursache beruht, s.u.) als körperliche Symptome begleiten oder ob sie

infolge einer körperlichen Überlastung oder klimatischer Bedingungen
auftreten: ihnen messen die Yupno eine äusserst geringe Bedeutung zu.
Zunächst werden sie mit Hausrezepten (Diät, Schonung, Massage)
behandelt, hilft diese Behandlung nicht, wird entweder ein yawuro
yawuro amin, ein «Abkühler» (yawuro: s.o., «kühl», amin: «Mensch»,
«Mann»), konsultiert, der mit Kräuterrezepten und Waschungen, deren

Wirkung wiederum in der «Heiss-kühl-kalt»-Konzeption begründet liegt,
den «Erhitzten» (Kranken) abkühlt, oder die Yupno nehmen den
biomedizinischen Gesundheitsdienst in Anspruch, der in Form von
mehreren Aid Posts oder eines Health Center in Teptep zugänglich ist.
Diese erste Stufe - und nur sie - ist mit Symptomen und Befunden der
Biomedizin korrelierbar. Während es sich aus der Sicht der Yupno
zunächst um durchaus banale Störungen (und nicht um «Kranksein»)
handelt, können diese Symptome und Befunde aus biomedizinischer
Sicht bereits eine schwere Krankheit darstellen.

Das «Tatsächlich-Kranksein»

Kranksein beginnt erst, wenn man annimmt, dass diesen «Störungen»
eine Ursache zugrundeliegt (mevili ton, wobei mevili: «Ursache»,

«Ursprung», «Grund», ton: «vorhanden sein»), und dem Herausfinden
der Ursache gilt das diagnostische Ziel. Die entscheidenden Fragen
lauten also nicht, an was jemand erkrankt ist, sondern warum jemand
krank ist - und diese Frage leitet zu der Stufe über, mit der das

«Tatsächlich-Kranksein» beginnt.

«Belastende Probleme»

Wie erwähnt, sind für die «Vollständigkeit» und das Wohlbefinden eines

Menschen seine intakten sozialen Beziehungen innerhalb seiner
Verwandtschaft wesentlich.

Stimmen sie nicht, sind sie durch eine «Schwere» (njigi) «belastet»,
erkrankt man selbst oder einer der Angehörigen an einem belastenden
Problem. Mit einem modernen Begriff ausgedrückt: man erkrankt

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 369



soziosomatisch. Njigi bedeutet «schwer [sein]» im physikalischen und
übertragenen Sinn, es meint soziale Spannungen aller Art, die sich
«schwer» oder «gewichtig» auf einen Menschen niederlassen, ihn
bedrücken, beklemmen, und - wenn sie sich als Kranksein äussern -
quälen, peinigen und schmerzen. Sie resultieren aus bewussten oder
auch unbewussten Vergehen oder Fehlverhalten eines oder mehrerer
Verwandtschaftsgruppenmitglieder, die sich dann als Kranksein
manifestieren, und entspringen damit schliesslich immer sozialen Konflikten
oder Spannungen. Im weitesten Sinn sind sie eine Störung der sozialen
Harmonie - des von den Yupno als «kühl» empfundenen Idealzustandes.

Das belastende Problem kann direkt auf den «Problemverursacher»
wirken oder einen seiner Angehörigen krank machen. Von jeder -
bewusst - durchgeführten Fehlhandlung (wie einem Diebstahl, einer
unerlaubten sexuellen Beziehung) bleibt «etwas», nduara genannt,
zurück. Der Begriff leitet sich von nduat, «Rest», «etwas übrig
Gebliebenes», her; das Wort kommt in Verbindungen vor wie «ein

Stück Schweinefleisch», oder «ein Stückchen [übriggebliebene, nicht
aufgegessene] Süsskartoffel».

Bei jeder Tat bleibt also etwas zurück, und dieses «Überbleibsel»

kann sich im Falle eines Vergehens beim «Schuldigen» oder einem
seiner Verwandten zu einem krankseinsverursachenden, belastenden
Problem entwickeln. Man sagt in einem solchen Fall: «er hat einen Rest
[eines Fehlverhaltens] bekommen» oder «ich trage dein übriggebliebenes
[Fehlverhalten]»; auch hier wird wieder die Idee der Schwere
ausgedrückt, wie man ja auch bei uns von «problembeladen» oder als
entsprechendem Gegenbegriff von «unbeschwert» spricht.

Belastende Probleme können auch indirekt - über einen Umweg -
wirksam werden, indem der von einem Fehlverhalten Betroffene, der
Geschädigte, wütend oder beleidigt reagiert, in einen «heissen» Zustand
kommt und diese «Hitze» dann auf denjenigen, der das belastende
Problem verursachte oder auch auf dessen Angehörigen ablädt. Ein
erregter, zorniger Mensch ist nicht nur «heiss», sondern auch «oben»,
hat sich also über die Mitte der anderen «erhoben». Man sagt so zu
einem in Wut geratenen Menschen oder einem dickköpfigen Kind auch
«du sollst nicht weiter hochsteigen!» {kwin wok ndima ki, wobei kwin:
«oben», wok: «hinaufgehen», ndima: «nicht», ki: «gehen»).

Diese «heissen» emotionalen Zustände, die sich nur aus den sozialen
Normen der Yupno erklären lassen, werden unterschiedlich benannt;
die Yupno unterscheiden hierbei verschiedene Formen. Es sind

370



Verfassungen von Menschen, welche nicht im harmonischen «kühlen»,

integrierten Zustand sind, und die sich als Kranksein äussern können,
nicht aber zwangsläufig krankmachend sind. Werden sie jedoch als
Ursache von Kranksein betrachtet (und nicht als momentane, folgenlose
Stimmung eines einzelnen beispielsweise), dann bezeichnet man sie als

belastendes Problem (njigi).
Mögliche Ursachen für den «Rest eines falschen Verhaltens, der

bleibt» und für «heisse» Gefühlszustände, die beide zu einem belastenden

Problem führen können, sind die Tötung eines anderen im Kampf
oder durch bewusst herbeigeführtes Kranksein und Tod (durch
«magische» Techniken, Diebstahl, «falsche» sexuelle Beziehungen,
fehlende Vorsorge für alte Verwandte oder Eltern, Hinwegsetzen über
Verbote, unkorrekte Brautpreisübergaben u.a.m.). Die hier aufgeführten
Möglichkeiten, die zu einem belastenden Problem führen können, sind
keinesfalls vollständig, sondern stecken einen groben Rahmen möglicher

Fehlverhalten ab. Bei jedem einzelnen durch ein belastendes
Problem verursachten Krankseinsfall werden mögliche Ursachen in
Bezug auf die persönliche Situation des Erkrankten und die Art und
Beschaffenheit semer sozialen Beziehungen neu überlegt. Jedes
belastende Problem ist somit aus einer Anzahl unterschiedlicher
Faktoren bestimmt, und keines ist mit einem anderen identisch, sondern
durch die «Biographie» des Erkrankten massgeblich festgelegt.

Ein belastendes Problem ist kein unveränderbares Faktum, sondern
es kann stärker werden, «hoch gehen», und schwächer werden,
«herunter gehen». Je schlimmer es ist, desto höher befindet es sich, desto
weiter also hat es sich von dem in der Mitte zwischen dem «heissen»

Oben und dem «kalten» Unten gedachten «kühlen» Zustand der sozialen
Harmonie entfernt.

Die belastenden Probleme können von lebenden Menschen und auch

von Verstorbenen, also von «Totengeistern», verursacht werden, sie
sind somit zeitlich nicht auf die Gegenwart der aktuell lebenden
Menschen fixiert, sondern relativ «zeitungebunden», überschreiten aber
nicht (oder nur in Ausnahmefällen) die erinnerbare Zeit, d.h. die
bekannte Genealogie; ihre Ursache reicht keinesfalls bis in die «Urzeit»
zurück. Grund für ein von einem «Totengeist» verursachtes belastendes
Problem ist, dass der Tote zu Lebzeiten entweder sich selbst falsch
verhielt oder von anderen sehr verärgert, in eine «heisse» Stimmung
versetzt wurde, in die er auch als «Totengeist» noch verstrickt ist.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 371



«Heisse Gefühle»

Bestimmte Emotionen können also zu belastenden Problemen führen.
Dass diese Emotionen wie Wut, Hass etc. überhaupt entstehen, hat
seine Ursache in gestörten Sozialbeziehungen. Auch bewusstes, kontrolliertes

Fehlverhalten (kalkuliert «vergisst» man bestimmte Berechtigte
an einem Brautpreis, die dann darüber erzürnt, «heiss» sind und diese
«Hitze» krankmachend abladen), setzt einen Grund - wie frühere
Querelen - für dieses Verhalten voraus.

Die möglicherweise pathogenen, heissen Gefühle (wie Ärger, Wut,
Hass) werden entweder als im Hals (teak: «Hals», auch «Schlund»,
«Kehle» und eingeschränkt: «Stimme») oder Bauch (mhit: «Bauch», auch

«Gedanken» und «Gefühle» eines Menschen) lokalisiert gedacht. Die
Yupno unterscheiden eine Reihe von Begriffen, ein Beispiel dafür ist
der Begriff teak tevan, «andere Gedanken» (wobei teak: «Hals», auch

«Gedanken», tevan: «fest sein», «Festigkeit besitzen», «stark», auch:

«anders», «kraftvoll»). Jemand, der in einer solchen Verfassung ist,
übersieht andere, ist unfreundlich und zeigt seine Gleichgültigkeit, ist
allem überdrüssig, unterdrückt jedoch seinen Groll, anstatt ihn
auszusprechen, d.h. die Wut bleibt «im Hals».

Die Befreiung von der Last: Träume, Zeichen, Diskussionen

Als Grundlage einer Therapie, d.h. einer Befreiung von einem belastenden

Problem, gilt - wie für alle Krankseinszustände -, dass man seine

Ursache herausfindet, d.h. zu klären versucht, wer oder welche
Verwandtschaftsgruppe einen Grund haben könnte, durch Abladen eines
«Restes eines falschen Verhaltens» oder einer heissen Gefühlsverfassung
Kranksein hervorzurufen. Dieses Herausfinden erfolgt auf verschiedene
Arten.

Der Erkrankte selbst kann - dem Konzept entsprechend, dass Kranksein

an Orte und Personen gebunden ist - verschiedene soziale
Umgebungen (z.B. Häuser seiner matrilateralen Verwandtschaftsgruppe etc.)
aufsuchen und «testen», ob sich sein Zustand verbessert oder
verschlechtert.

Sehr wichtig bei der Ursachenfindung sind die «Zeichen» (tauak). Sie
umfassen bestimmte mimische oder gestische Äusserungen des Erkrankten

sowie bestimmte Tiere, die sich in seiner nächsten Umgebung
befinden. Innerhalb des Gedankensystems der Yupno haben diese

372



«Zeichen» ihre festgelegte Bedeutung, die von allen anerkannt und

geteilt wird. Fast alle «Zeichen» sind (mit wenigen Ausnahmen) je einer
bestimmten Gruppe von Verwandten zugeordnet; ein Teil definiert sich
aus dem «Heiss-kühl-kalt»-Konzept, das bestimmten Pflanzen oder
Stoffen «heisse» oder «kalte» Qualitäten zuspricht, ein anderer entspricht
der «Rechts-links»-Aufteilung (rechts die starke, männliche Seite, die
Seite, die die Bogensehne spannt und den Pfeil abschiesst, links die
weibliche Seite, die helfende, die den Bogen hält), ein Teil der
Bedeutung liegt im traditionellen Ritual begründet. Beispiele solcher
«Zeichen» sind:

- nut tauak, «Zeichen des eigenen Clans» (wobei nut: «Bezeichnung für
die Leute des eigenen Clans», tauak: «Zeichen»). Dem eigenen Clan
werden viele Gesten zugerechnet, die der Erkrankte mit seiner rechten
Hand oder auf seiner rechten Körperseite macht. Rechts (s.o.) gilt als

die starke, väterliche Seite. Fährt sich der Erkrankte oft mit der rechten
Hand über den Mund, wird diese Gestik interpretiert als ndol uroknok,
«Mund verschliessen» (wobei ndol: «Mund», «Zähne», uroknok:
«verschlussen»); ein Mitglied des eigenen Clans hat sich falsch verhalten,
diese Handlung geheim gehalten, und das «Überbleibsel dieses Fehl
Verhaltens» hat den Kranken nun befallen.

- pek tauak, «Zeichen der Verwandtschaftsgruppe der Mutter» (wobei
pek: «Bezeichnung für die Verwandtschaftsgruppe der Mutter», tauak:
«Zeichen»). Leidet ein Kind (oder selten ein Erwachsener) unter langem
und starkem Durchfall, wird das als «Zeichen der Verwandtschaftsgruppe

der Mutter» interpretiert; Grund ist ein zu niedriger Brautpreis,
die Verwandten der Mutter fühlen sich schlecht bezahlt, laden ihren
«heissen» Ärger im Kranken ab und verhindern also so das Gedeihen
des Kindes, des «Produkts» des Brautpreises.

Nachdem durch die «Zeichen» bereits der Kreis der belastende
Probleme verursachenden Personengruppe eingegrenzt wurde, treffen
sich die Angehörigen des Clans (oder auch je nach «Zeichen» die
Verwandtschaftsgruppe der Mutter oder die Gruppe der Brautpreisempfänger)

nachmittags oder abends in einem Wohnhaus zu einer meist
mehrstündigen Diskussion, in deren Verlauf alle Beteiligten ihren «Rest
des Fehlverhaltens» oder die Ursache der heissen Gefühle aus ihrer
eigenen Sicht schildern. Oft kommen mehrere belastende Probleme zur
Sprache, und durch die Interpretation von Träumen wird das ursächliche

belastende Problem bestimmt. Ist es ausgesprochen, und sind sich
die Diskussionsteilnehmer einig, wer oder welche Verwandtschaftsgruppe

schliesslich für das belastende Problem verantwortlich ist, wird

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 373



der Betreffende kurz darauf die Geschädigten durch die Übergabe
eines Schweines oder eines Geldbetrags «abkühlen», besänftigen. Der
Erkrankte, von seiner «Last» befreit, sollte gesund werden. Tritt keine

Verbesserung im Krankseinsverlauf ein, wird erneut ein Treffen einer

je nach belastendem Problem neu zusammengesetzten therapy managing
group (Janzen 1978: 4) anberaumt, während dem andere mögliche
Fehlverhalten debattiert werden. Geht es dem Patienten nach mehreren
Diskussion noch nicht besser, lässt sich also kein belastendes Problem

eindeutig bestimmen, das für seinen Zustand verantwortlich ist, werden
die Angehörigen eine schlimmere Ursache («magische Techniken»)
vermuten.

«Kranksein» ist bei den Yupno also kern Zustand, von dem das
Individuum alleine betroffen ist. Kranksein ist daher nicht privates Pech,
sondern ein Ereignis, an dem immer mehrere Personen und ihre
Beziehungen untereinander beteiligt sind, das die Gruppe angeht und für das

eine Ursache wie belastende Probleme gegeben ist. Der idealerweise
«kühle» und in der Mitte liegende Zustand sowohl eines Menschen als

auch der sozialen Gruppe ist gestört; der Erkrankte ist «heiss» und hat
sich über diese Mitte erhober, ist «oben». Sämtliche Therapien zielen
darauf ab, ihn «abzukühlen» und wieder sozial zu integrieren. Mit
«Kranksein» werden soziale Spannungen und Konflikte in der Gruppe
verarbeitet und gelöst, es bedeutet für die Yupno also immer eine
Übertretung der kulturell festgelegten Normen, vor allem im Bereich
der Sozialbeziehungen, der sozialen Umwelt, woraus krankseinsverursachende

belastende Probleme entstehen. Kranksein ist für die Yupno
also keinesfalls ein biologischer Unfall des Körpers, sondern sehr eng
mit ihren Sozial- und Verwandtschaftsbeziehungen verbunden und nur
aus ihrem Weltbild verstehbar, ihrer Ethno-Logik, die ihren sozialen
Raum und auch ihre nichtsoziale Umwelt prägt und strukturiert.

Schluss: Wie nah

Den Aspekt von Kranksein als soziale Sanktion, die sowohl jedes
Mitglied einer Verwandtschaftsgruppe als auch denjenigen, der sich
selbst fehlverhalten hat, treffen kann, hat Ackerknecht schon 1945

374



(1971: 20)7 wiederholt erwähnt und die soziale Funktion als besonderes
Charakteristikum traditioneller Medizinsysteme (mit seinen Worten: der
«primitiven Medizin») betont, er findet sich in vielen Beschreibungen.
Das den Umgang der Yupno beherrschende, zentrale Konzept der
belastenden Probleme und heissen Gefühle hingegen wird in anderen

medizinethnologischen Studien eher am Rande behandelt. Aus der
Literatur wird ersichtlich, dass dieses Phänomen der «krankmachenden
Gefühlszustände» von den meisten Ethnologen dem Bereich der Ethno-
psychologie zugeordnet wird, nicht jedoch der Medizinethnologie (cf.
White/Kirkpatrick 1985, speziell Schieffelin 1985). Als nahezu einzige
Autoren stellen A. Strathern (1968, 1984) und M. Strathern (1968)
diese Vorstellung von krankmachenden Gefühlen sehr ausführlich bei
den Melpa in Papua New Guinea alspopokl-Konz&pt vor; A. Strathern
zieht deutliche Parallelen von den Melpa (Hagen) und Wiru (Pangia) zu
den Yupno: «... Yupno concepts are strikingly similar to those of the

Highlanders with whom I have worked up until last year (1991), that
is the Hägen and Pangia people. Anger causes "heaviness" (Melpa
mbun, Wiru kenda) and that in turn "sickness" (Melpa kui, Wmiyene),
and major effort is expended on discussion, confession, reparation, in
pursuit of ending a sickness condition. In Melpa the focus is on
"digging out causes" (i.e.pukl, roots), and in Pangia it is on Unding the

pine (base or basis); usually centred on exchange relations or past
enmities, again as in Yupno» (persönliche Mitteilung 3.3. 1992).

Die eingangs gestellte Frage, «wie weit» ein Medizinethnologe oder
eine Medizinethnologin sich von unseren (biomedizinischen) Konzepten
entfernen muss, um ein traditionelles Medizinsystem zu verstehen, kann

nun, nach der Darlegung des Erklärungsmodells der Yupno zu Kranksein,

zunächst mit «sehr weit» beantwortet werden, will er oder sie es

in der Ethno-logik der jeweiligen Gesellschaft aufnehmen, nachverstehen

und beschreiben. Das ethno-logische Erklärungsmodell der
Yupno von Kranksein, ihr Konzept von krankmachenden belastenden
Problemen und heissen Gefühlen und ihre Antworten darauf finden
sich aber auch in anderen Gesellschaften Papua New Guineas. Und
noch «näher»: Sie sind sicherlich nicht nur für ausseuropäische
Gesellschaften, für «die Andern», charakteristisch. Es lässt sich also

7 Die mit Ackerknecht 1971 angeführte Literaturangabe bezieht sich auf den Sammelband

Medic ine and Ethnology, in dem verschiedene aus den 1940er Jahren stammende

Arbeiten von Ackerknecht publiziert wurden.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 375



auch umgekehrt fragen: Wie nah? Ackerknecht (1942: 518) hat hierauf
folgende Antwort gefunden: «To understand primitive medicine, we had

to go very far from our standards and concepts. But these apparently
very remote studies are by no means unrelated to our time. Besides

presenting their problems to us, they led us back to some of our own
problems and thus appear as a legitimate branch of real social
sciences.»

Zusammenfassung

Dargestellt wird ein Yupno-Konzept zu Kranksein aus den allgemeineren

Denkkategorien der Yupno selbst, also ethno-logisch oder mit
anderen Worten: als ein in die kulturelle Grundordnung eingebundenes
Ganzes. Die Yupno, eine erst in jüngster Zeit dokumentierte ethnische

Gruppe, leben in einem bis vor kurzem nur schwer zugänglichen
Berggebiet im Nordosten Papua New Guineas; trotz Missionierung und
Kontakt mit dem westlichen Gesundheitswesen haben sie ihre eigenen
Konzepte zu Kranksein weitgehend bewahren können. Eine dieser

Vorstellungen sind die «belastenden Probleme» und «heissen Gefühle».
Sie werden innerhalb des «Heiss-kühl-kalt»-Konzepts, dem wesentlichen

Orientierungsprinzip im Denken der Yupno, das auch ihre Konzeption
des Menschen prägt, erklärt. Es wird deutlich, dass Kranksein für die

Yupno nicht einfach ein biologischer Unfall des Körpers ist, sondern

nur aus ihrem Glaubenssystem heraus und in ihrer Ethno-Logik verstehbar

ist, die ihren sozialen Raum prägen und strukturieren.

Résumé

Le concept yupno de maladie doit être situé parmi les catégories
générales de pensée de ce groupe ethnique. Dans une perspective
ethnologique et en d'autres termes, il s'agit d'une donnée culturelle
fondamentale reliée aux autres, à un tout. Les Yupno, un groupe
ethnique étudié depuis peu, vivent dans un espace montagneux étroit et
difficilement accessible au nord est de la Papouasie-Nouvelle-Guinée.
Malgré les missions et le contact avec les systèmes occidentaux de

santé, ils ont conservé leur concept spécifique de maladie. Une de leurs
représentations touche à la question des «problèmes graves» et des

376



«sentiments chauds». Ce problème et ces sentiments doivent être
associés aux concepts de chaud, frais, froid qui forment la base du

principe d'orientation de la pensée des Yupno et qui empreignent autant

qu'éclairent leur conception de l'homme. Il apparaît clairement que,
pour les Yupno, la maladie ne représente pas seulement un accident

biologique du corps mais bien davantage un événement qui ne peut être

compris qu'en relation avec leur système de croyances et dans leur
logique, logique qui marque et structure leur espace social.

Literatur

Ackerknecht Erwin H.
1942. «Problems of primitive medicine». Bulletin of the history of
medicine (Baltimore) 11: 503-521
1971. Medicine and ethnology: selected essays. Bern, Stuttgart,
Wien: Hans Huber. 195 S.

Albrecht Niels-Jens
1991. «Einführung: von Gesundheit, Kultur und Entwicklung»,
in: Robert Wiedersheim, Niels-Jens Albrecht und Bernd L.
Lüken (eds.), Traditionelle Heilsysteme und Religionen: Ihre
Bedeutung für die Gesundheitsversorgung in Asien, Afrika und
Lateinamerika, S. 7-10. Saarbrücken-Scheidt: Dadder

Fischer Hans
1965. Studien über Seelenvorstellungen in Ozeanien. München:
Klaus Renner. 432 S.

Foster George M. and Barbara Anderson
1978. Medical anthropology. New York, Brisbane, Toronto: John

Wiley & Sons. 354 S.

Glick Leonard B.
1963. Foundations of a primitive medical system: the Gimi of the
New Guinea Highlands. University of Pennsylvania: Unpubl. Ph.D.
1967. «Medicine as an ethnographic category». Ethnology
(Pittsburgh) 6: 31-56

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 359-379 377



Janzen John M.
1978. The quest of therapy: medical pluralism in Lower Zaire.
Berkeley, Los Angeles, London: University of California press.
266 S. (Comparative studies in health systems and medical care)

Keck Verena
1990. «Wie begreift man einen "Totengeist"? Über das

Aufeinanderprallen von kulturspezifischen Konzepten und

ethnologischen Typologisierungen». Regio Basiliensis (Basel) 31/3:
245-252
1992. Falsch gehandelt, schwer erkrankt: Kranksein bei den Yupno
in Papua New Guinea aus ethnologischer und biomedizinischerSicht.
Basel: Wepf. 381 S. (Basler Beiträge zur Ethnologie; Bd. 35)

Kleinman Arthur
1980. Patients and healers in the context of culture: an exploration
of the borderland between anthropology, medicine and psychiatry.
Berkeley, Los Angeles, London: University of California press.
427 S. (Comparative studies in health systems and medical care)

Kocher Schmid Christin
1991. Of People and plants: a botanical ethnography of Nokopo
village, Madang and Morobeprovinces, Papua New Guinea. Basel:

Wepf. 336 S. (Basler Beiträge zur Ethnologie; Bd. 33)

Lieban Richard W.
1973. «Medical anthropology», in: John J. Honigmann (ed.),
Handbook of social and cultural anthropology, S. 1031-1072.

Chicago: Rand McNally College Publishing Company

MONZEL Mark
1986. «Ethnomedizinische Feldforschung». Salix (Würzburg) 2/1:
7-18

SCIIIEFFELIN Edward L.
1985. «Anger, grief and shame: toward a Kaluli ethnopsychology»,
in: Geoffrey White and John KirkpatriCK (eds.), Person, seifand
experience: exploring Pacific ethnopsychologies, S. 168-182.

Berkeley, Los Angeles, London: University of California Press

Schmitz Carl A.
1958. «Zur Ethnographie des Jupna-Tales im Nordosten von
Neuguinea». Acta ethnographica (Budapest) 7: 337-386

378



STRATHERN Andrew
1968. «Sickness and frustration: variations in two New Guinea

Highlands societies». Mankind (Sydney) 6/11: 545-551
1984. «Health are and medical pluralism». Bikmaus (Port Moresby)
5: 84-88

STRATHERN Marilyn
1968. «Popokl: the question of morality». Mankind (Sydney) 6/11:
553-562

WASSMANN Jürg
1992. «First Contact im Yupno-Tal», in: Jürg WASSMANN (ed.),
Abschied von der Vergangenheit: Ethnologische Berichte aus dem

Finisterre-Gebirge in Papua New Guinea, S. 209-260. Berlin:
Reimer [in press]
1993. Das Ideal des leicht gebeugten Menschen: Eine ethno-kognitive
Analyse der Yupno in Papua New Guinea. Berlin: Reimer

Welsch Robert L.
1985. «The distribution of therapeutic knowledge in Ningerum:
implications for primary health care and the use of Aid Posts».

Papua New Guinea medical Journal (Port Moresby) 28: 205-210

White Geoffrey M. and John Kirkpatrick (eds.)
1985. Person, self and experience: exploring Pacific
ethnopsychologies. Berkeley, Los Angeles, London: University of
California Press. 433 S.

Young Allen
1983. «The relevance of traditional medical cultures to modern

primary health care». Social science and medicine (Oxford) 17:
1205-1211

379




	"Belastende Probleme" und "heisse Gefühle" : ein ethno-logisches Erklärungsmodell der Yupno zu Kranksein

