
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Der böse Blick in Süditalien : ein Spiel mit Krankheitsdrohungen und
Krankheitsängsten

Autor: Schwalm, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doris Schwalm

Der Böse Blick in Süditalien
Ein Spiel mit Krankheitsdrohungen und

Krankheitsängsten

Unter dem «Bösen Blick», im süditalienischen Raum je nach

Ausprägungsart und Erscheinungsort auch Mal' Occhio oder Jetlatura genannt,
versteht man, kurz zusammengefasst, den Glauben an eine schädliche,
unheilbringende Kraft, die vom Auge bzw. vom Blick bestimmter
Menschen ausgeht. Im Gegensatz zu Magie und Hexerei, mit denen das

Phänomen des Bösen Blickes oft in Zusammenhang gebracht wird,
schenkte die Anthropologie letzterem bisher erstaunlich wenig Interesse

(Spooner 1976: 297).
Obwohl der Böse Blick aufgrund seines universellen Vorkommens1

(s. Karte) und seiner Aktualität den ethnologischen Dauerthemen Hexerei

und Magie in keinerlei Hinsicht nachsteht, findet er erstmals 1972
als eigenständiges soziales Phänomen Eingang in unser Fachgebiet. Die
American Anthropological Association veranstaltete damals unter der
Leitung des amerikanischen Anthropologen Prof. Clarence Maloney ein

Symposium unter dem Titel The Evil Eye, bei dem aus den verschiedensten

Teilen der Welt ethnographisches Material zum Bösen Blick
zusammengetragen wurde. Vier Jahre später erschien das Buch zum
Symposium (Maloney 1976). Das Werk entbehrt jeglicher allgemeiner
Theorie, gilt jedoch noch immer als Standardwerk, woran sich deutlich
der Stand der heutigen Forschung ablesen lässt. Die in diesem Artikel
vorgenommene Verbindung von Bösem Blick und Medizinethnologie
soll einen Beitrag dazu leisten, das Phänomen in einem breiteren
Zusammenhang zu betrachten. Dabei treten bisher weitgehend
unbeachtete Elemente dieses äusserst komplexen Phänomens deutlich
hervor und können nun ihrerseits interpretiert werden.

1

Ich beziehe mich in diesem Artikel ausschliesslich auf die süditalienische Form
des «Bösen Blickes». Eine im April/Mai 1991 durchgeführte Feldforschung in Neapel,
Palermo und Corleone machte mich besonders mit Diagnose und Therapie der auf das

Mal' Occhio und die Jettatura zurückgeführten Krankheiten vertraut.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 337



Ziel dieses Artikels wird es im folgenden sein, mittels einer
detaillierten Analyse der Täter/Opfer-Konstellation im Phänomen des Bösen

Blickes die Bedeutung von Krankeit, Prävention und Heilung herauszuschälen.

Es wird dabei die Frage nach den Funktionen sozialer
Dysfunktion gestellt. Krankheit und insbesondere die ständige Drohung mit
Krankheit erscheint in diesem Zusammenhang als ein soziales Regulativ
in einer von Armut und Güterknappheit gekennzeichneten Welt.

Verschiedene Arten des Bösen Blickes

Der Glaube an den Bösen Blick stellt ein äusserst komplexes soziales
Phänomen dar. Er beinhaltet die Begegnung mindestens zweier Individuen,

in deren Folge sich eine binäre Rollenverteilung ergibt: Auf der
einen Seite steht die sogenannte Täterfigur, eine Person, von der

behauptet wird, sie habe, bewusst oder unbewusst, den Bösen Blick,
welcher ihr die Möglichkeit verleihe, Schaden, Unglück und insbesondere

Krankheiten hervorzurufen. Auf der anderen Seite finden sich die

338



Person/en, die dem Bösen Blick ausgesetzt sind. Sie stellen das Potential

der möglichen oder realen Opfer dar.
Diese einfach erscheinende Rollenverteilung verkompliziert sich

jedoch dadurch, dass innerhalb des Täterspektrums zwei verschiedene

Kategorien von Tätern auftreten. Deren Motivstruktur weicht insofern
voneinander ab, als sie das Phänomen jeweils grundlegend verändern.
Im Gegensatz zur deutschen, die beide Erscheinungsarten mit dem

Begriff des Bösen Blicks umschreibt, kennt die italienische zwei
verschiedene Begriffe: Den gerichteten psychischen Akt des Bösen

Blickes bezeichnet sie als das Mal' Occhio. Der Täter handelt hier aus
bestimmten Motiven heraus, es sind dies Neid, starkes Begehren und
Eifersucht. Der ungerichtete, unwillentliche und meist unbewusste Böse

Blick wird dagegen als Jettatura bezeichnet. Von einem Jettatore heisst

es, der Böse Blick sei ihm angeboren. Äusserliche Stigmata machen ihn
zudem als solchen erkenntlich. Beide Formen des Bösen Blickes sind
zudem abhängig von bestimmten sozialen und ökonomischen
Rahmenbedingungen sowie auch vom Erscheinungsort.

So schreibt Hauschild (1982: 95): «In Neapel und auf Sizilien glaubt
man an die Jettatura, verübt durch an körperlichen Merkmalen erkennbare

Personen, Jettatori, welche den Bösen Blick als anhaltende

persönliche Eigenschaft besitzen. In den ländlichen Gebieten des

übrigen Süditalien glaubt man dagegen meist an eine an Gefühle wie
zum Beispiel Neid gebundene situationsbedingte Ausübung des Bösen

Blickes, das Mal' Occhio.»
Verschiedene Autoren berichten aus den ländlichen Gebieten Kala-

briens und Lukaniens ausschliesslich vom Neider als einzigem Tätertypus.

Der Grund für die Herausbildung zweier Typen des Bösen
Blickes kommt nach Hauschild der Tatsache zu, dass das ländliche
Konzept in der Stadt einem Kulturwandel unterliegt (1982: 204 ff). In
den städtischen Agglomerationen treffen die verschiedensten
Glaubensvorstellungen aufeinander. Der Bezug auf konkrete Situationen und
Gefühle lockert sich zugunsten der Straffung festgelegter
Täterkategorien. Letztendlich geht die Fähigkeit zur analytischen
Auseinandersetzung mit dem Bösen Blick verloren. Die durch diesen
Wandel bedingten Unterschiede erfordern im folgenden eine getrennte
Darstellung und Analyse beider Phänomene. Eine feinsäuberliche
Unterscheidung beider Ausprägungsarten des Bösen Blickes tut Not, da

die häufige Verwechslung und Vermischung von Jettatura und Mal'
Occhio in der Literatur zu zahlreichen Fehlannahmen und konfusen
Schlüssen bei der Interpretation des Phänomens geführt hat.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 339



Das Mal' Occhio

Das Mal' Occhio ist die ursprüngliche Form des Bösen Blickes. Es hat
den Neid zur Ursache. Einige Autoren wie zum Beispiel Foster (1972:
170 ff) und Schoeck (1977: 104 f, 109) sprechen im Zusammenhang
mit dem Bösen Blick ausschliesslich als dem Ausdruck des Neides. Bei
ihnen findet der angeborene Böse Blick, die Jettatura, keine Erwähnung.

Die Tatsache, dass Neidgefühle in nahezu jeder Gesellschaft
tabuisiert werden, also weder verbal geäussert noch sonst direkt
demonstriert werden dürfen, führt laut Schoeck dazu, dass diese sich
andere Ventile zu ihrer Entäusserung suchen müssen. Solche
Ventilfunktion wird in den meisten Kulturen dem Blick, in anderen dem
schlechten Atem oder andern bösen Einflüssen zugeschrieben (Schoeck
1977: 22 ff, 51 ff). Übersteigt der Neid ein gewisses Mass, darin dringt
er an die Oberfläche und wird zu einer zerstörerischen Kraft (Schoeck
1977: 27). Dabei strebt der Neider nicht etwa den Besitz des begehrten
Objektes, sondern allein dessen Destruktion an. Ein weiteres
Charakteristikum des Neides besteht darin, dass er vom objektiven Wert des

beneideten Objektes unabhängig ist (Schoeck 1977: 86).
So bedarf es lediglich imaginärer und keineswegs realer Ungleichheiten,

um das Phänomen des Mal' Occhio auf der Bühne des

gesellschaftlichen Zusammenlebens in Erscheinung treten zu lassen. Die
subjektive Wahrnehmung des Einzelnen, dessen realitätsverzerrte
Neidoptik allein entfacht den Neid. Neid und Missgunst prägen das

soziale Leben deshalb auch besonders in Gesellschaften, in denen sich
die materiellen Differenzen aufgrund einer äusserst begrenzten und
unvermehrbaren Ressourcen- und Güterzahl relativ gering ausnehmen.

Foster schreibt in seiner Theory of envy. «In societies characterized by
absolute shortages of the ressources necessary for physical survival, and

especially in "deprivation societies", envy behaviour is particulary
apparent» (Foster 1972: 168)2. Den Grund sieht er darin, dass dort, wo
auch die lebensnotwendigen Ressourcen sich nicht vermehren lassen,

jeder noch so kleine materielle Zugewinn einer Person unmittelbar das

2 Friedmann hat in diesem Zusammenhang den Begriff der Miseria in der Ethnologie
eingeführt (Friedmann 1969: 42). Als «Weltbild der Miseria» bezeichnet er das vorherrschende

Lebensgefühl der Mitglieder mediterraner Gesellschaften, in deren Folge die
prekäre sozio-ökonomische Lage, in der sich sowohl eine gesamte soziale Gruppe als auch

ein Individuum befinden kann, als ein Resultat des unausweichlichen Schicksals betrachtet
wird.

340



Überleben anderer Personen bedroht. Bei einer definitiven Menge
vorhandener Güter geht der Gewinn des einen immer auf Kosten des

anderen. Schon die kleinste Verschiebung bei der Güterverteilung
bedeutet eine Destabilisierung des Gesamtsystems, und deshalb wird
jede Veränderung des status quo mit grosser Angst beobachtet. Der
neidisch wachende Blick wird zur unmittelbaren Begleiterscheinung
einer jeden gesellschaftlichen Transaktion. Er richtet sich dabei
vorwiegend auf die primären Güter des alltäglichen Lebens wie Nahrung,
Gesundheit und Kinderreichtum (Foster 1972: 169 ff).

Kinder nehmen in der Opferskala des Bösen Blickes den ersten Rang
ein, denn sie stellen einen besonders wertvollen Besitz dar. Jedes Kind
bedeutet eine zusätzliche Arbeits- oder Hilfskraft bei der Haus- und
Feldarbeit. Durch einen ausserhäuslichen Nebenverdienst und später
durch Emigration tragen Kinder nicht unwesentlich zur Aufbesserung

des Familieneinkommens bei. Sie garantieren zudem die
Nachkommenschaft und die Versorgung der Eltern bei Arbeitsunfähigkeit
und im Alter. Wird ein Kind zum Opfer des Mal' Occhio und infolgedessen

schwach, krank und arbeitsunfähig, dann schreibt man diese Tat
vorwiegend alten oder kinderlosen Frauen zu.

Daneben treten im komplexen Phänomen des Mal' Occhio zwei
weitere konstante Tätertypen auf: Der neidische Nachbar und der
physisch Stigmatisierte. Während ersterer an keiner spezifischen
Personengruppe festzumachen ist, sondern sich lediglich dadurch
auszeichnet, Kind, Haus, Hof und Feld eines potentiellen Konkurrenten
zwecks Beibehaltung des sozialen und ökonomischen Gleichgewichts
zerstören zu wollen, lassen sich die Konturen des letzteren klar
nachzeichnen. Der unter seinen physischen Stigmata leidende und
deshalb alles Normale neidende Mensch markiert die Schnittstelle
zwischen Jettatura und Mal' Occhio. Wie dem Jettatore werden auch
ihm äusserliche Merkmale zugeschrieben, die ihn als solchen erkennbar
machen. Als augenfälligstes Kennzeichen für das Mal' Occhio gelten
die verschiedensten Stigmata um das Auge und den Blick herum. Die
Liste der von Seligmann (1922: 66, 78 ff) in diesem Zusammenhang
beschriebenen Anormalitäten kann hier nicht vollständig wiedergegeben
werden, da sie zu komplex ist. Hier lediglich ein kurzer Überblick:
Glasige, hervorquellende Augen, unruhiges Zittern mit den Augenlidern,

ständiges Rollen mit den Pupillen sowie nahezu die gesamte
Palette von Augenkrankheiten, angefangen bei roten, entzündeten

Augen bis zum Glaukom. Als das Symptom des Neiders fungiert auch
heute noch der Silberblick. Der Schielende wird verdächtigt, mit seinem

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 341



schrägen Blick heimlich und verstohlen auf das beneidete Objekt zu
stieren, um es so unbemerkt zerstören zu können. Hässlichkeit und
Normabweichung, so wird allgemein angenommen, prädestinieren zum
Neid, denn dem Anderssein des Täters entspricht dessen sehnlicher
Wunsch nach Normalität und Integration in die soziale Gruppe.

Die Jettatura

Die Jettatura ist eine Erscheinungsart des Bösen Blickes, die nicht mit
dem Neid in Verbindung gebracht wird. Ganz im Gegenteil ist dem
Jettatore der Böse Blick situationsunabhängig und zudem lebenslang
gegeben. Oft weiss dieser lange Jahre nichts von dem ihm angeborenen
Übel, und er wird sich seiner Fähigkeit meist erst dann gewahr, wenn
seine Umwelt eine Reihe von Unglücksfällen auf sein Erscheinen am

Unglücksort zurückführt. Eine breite Palette physischer Merkmale
dienen auch hier als Anhaltspunkte für die Konstituierung dieses Tätertypus.

Die Stigmata eines Jettatore nehmen sich äusserst breit aus. Sie
unterscheiden sich nicht nur von Ort zu Ort, sondern unterliegen zudem
innerhalb einer Region entsprechend dem jeweiligen Zeitgeschmack
einer Wandlung.

Eine annähernd vollständige Darstellung der Jettatura verlangt
deshalb einen Blick auf die Entwicklungsgeschichte des Phänomens wie
sie De Martino (1963) beispielhaft vorgenommen hat. Erst aus dem
kleinsten gemeinsamen Nenner seiner vielfältigen Erscheinungsformen
kristallisiert sich so etwas wie ein Prototyp der Jettatura heraus. So
lassen sich in der Person des Jettatore Restsubstanzen eines
mittelalterlichen Glaubens an das inkarnierte Böse erkennen. Hierzu gehört
die dem Jettatore zugeschriebene Fähigkeit des permanenten und wahllosen

Schadenanrichtens. Wo immer ein Jettatore auch auftritt, bringt
er Krankheit und Übel über die Menschen. Eine gute Tat wird ihm von
vornherein abgesprochen. Das Böse manifestiert sich vor allem in der
vom Täter selbst nicht kontrollierbaren Fähigkeit, die Opfer unmittelbar
mit einer Art Bannfluch zu belegen, wobei deren psychische Integrität
zerstört wird (De Martino 1963: 115 ff).

Äussere Merkmale gelten seit Jahrhunderten als Spiegel der Seele,
und so werden auch dem Jettatore entsprechend seinem bösen Wirken
nichts anderes als Hässlichkeit und Antipathie zugeschrieben. De Pitre
(1884: 3) schreibt: «La Natura e stata prowida e sapiente nell' accen-
tuare i lineamenti délia figura del jettatore, e nel dargli un aria di

342



repellenza acchioche gli uomini se ne possono a prima vista guardare.»
Wie zu Zeiten De Pitres wird ein Jettatore auch im heutigen Süditalien
daran erkannt, dass er alle dem Zeitverständnis entsprechenden Kriterien

des Abstossenden personifiziert. Verwundert es da, dass sich die
Jettatori fast ausschliesslich aus den oberen Gesellschaftsschichten,
besonders aus Regierungskreisen, aus Kirche und Armee rekrutieren?
Die Literatur nennt zahlreiche Jettatori, die als Päpste, Bischöfe,
Priester, Magistratsbeamte, Rechtsanwälte, Offiziere und auch Professoren

das öffentliche Leben in permanentes Chaos stürzten. Jede Art
von Unglück wird und wurde auf ihr blosses Erscheinen am betreffenden

Ort zurückgeführt. Der dem Jettatore zugeschriebene Böse
Blick wird zur Projektionsfläche jedes individuellen und kollektiven
Unglücks. Im folgenden soll ausführlich erläutert werden, inwiefern das

Phänomen des Bösen Blickes ein universales Erklärungskonzept für den

allgemeinen Zustand der Miseria darstellt.

Der Böse Blick als sozialtherapeutisches Konstrukt

Die Vielfalt der Täterfiguren sowie die breite Palette der ihnen
zugeschriebenen Taten ermöglicht ein mehr oder weniger willkürliches
Heranziehen des Bösen Blickes zur Erklärung aller Arten negativer
Schicksalswendungen. Jettatura und Mal' Occhio liefern beide ein
klares und simplifizierendes Freund-Feind- bzw. Opfer-Täter-Schema,
wobei dem realen sozialen Geschehen die ihm natürliche Komplexität
genommen wird. Die Welt erscheint so überschaubarer und leichter
meisterbar. In der Literatur ist diese sozialtherapeutische Funktion des

Bösen Blickes bisher nicht erwähnt worden. Man trifft sogar meist auf
gegenteilige Meinungen: Foster (1965, 1972) sieht im Glauben an den
Bösen Blick lediglich eine Begleiterscheinung der von widrigen
Lebensumständen, Resignation und Hoffnungslosigkeit gekennzeichneten Welt
der Bauern in Regionen mit beschränkten Ressourcen. Banfield (1967)
verwendet das Phänomen des Bösen Blickes zur Stützung seiner These

vom Ethos des amoralischen Familiarismus, wonach jeder Mensch nur
nach grösstmöglichem persönlichem Gewinn in geringster Zeit strebt.
De Martino (1963, 1965) erkennt im Phänomen des Bösen Blickes

lediglich ein weiteres Symptom für die allgemeine psychische Misere
der süditalienischen Bauern.

Die Autoren verkennen dabei, dass jedem einzelnen Element im
Glaubenssystem des Bösen Blickes, angefangen bei der Angst vor dem

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 343



Neid des Nachbarn bis hin zur Therapie einer auf das Mal' Occhio

zurückgeführten Krankheit, vorwiegend positive Funktionen zukommen.
Daneben garantieren zahlreiche Schutz- und Heilriten den Sieg über
Jettatura und Mal' Occhio. Auf der Ebene des Individuums tragen sie

zur Stärkung des Autonomiegefühls und des Selbstbewusstseins bei. Auf
kollektiver Ebene durchbrechen sie den für die mediterranen
Gesellschaften typischen Fatalismus, die Resignation und die diffuse Passivität,

kurz das, was Banfield als einen lethargischen Zustand der

Preoccupazione bezeichnet (1958: 119). Die folgende Darstellung
der vielfältigen, eigens um das Phänomen des Bösen Blickes herum
entstandenen Verhaltensregeln, sowie auch Art und Umfang der Schutz-
und Heilriten sollen die Ich-konstituierenden und gesellschafts-
erhaltenden Funktionen des Glaubens an den Bösen Blick deutlich
werden lassen.

Neidhemmende Strategien und ihre Bedeutung

Angesichts der starken Präsenz des Neides in Gesellschaften mit
begrenzter Güter- und Ressourcenzahl findet man in diesen eine Reihe
besonders ausgeprägter Verhaltensstrategien zur Neidvermeidung und
Neidreduktion, welche das gemeinschaftliche Leben im wesentlichen
erst ermöglichen. Foster (1972: 175) schreibt: «All societies appear to
have cultural forms, attitudinal norms and cognitive outlooks that serve
to reduce the fear of the consequences of envy, thereby contributing to
the stability of the social group as well as to the psychological well-
beeing of the individual.» Neidvermeidungsstrategien umfassen Bescheidenheit,

das Verschweigen von Talenten, Erfolgen und Glück, sowie
das Verbergen, Tarnen, Bestreiten bis hin zum symbolischen oder
realen Teilen eines potentiell oder real geneideten Gutes. Der Glaube
an den Bösen Blick macht Neidvermeidungsstrategien deutlich
unentbehrlicher als dies bei blosser Existenz des Neides ohne jene
zerstörerische Wirkungskraft der Fall wäre. Der Böse Blick hat so zu einer
Reihe vorwiegend präventiver Neidvermeidungsstategien geführt, die
ohne ihn keinerlei Funktion erfüllen und somit schlicht sinnlos wären.
Auf vielfältige Art und Weise wird versucht, dem Neider seine Missgunst

zu nehmen, bevor er mit seinem Blick Übel anzurichten vermag
(Maloney 1976: 286 ff).

In diesem Zusammenhang wird ein Beispiel immer wieder zitiert:
Eltern kleiden ihre Kinder bewusst ärmlich und geben ihnen zudem die

344



hässlichsten Namen oder Spitznamen, allein, um sie vor dem Mal'
Occhio zu bewahren. Auch auf das symbolische oder sogar reale Teilen
eines dem Neid besonders ausgesetzten Gutes trifft man häufig im
Kontext des Mal' Occhio: Eltern bieten bereits vor der Geburt eines

Kindes den Nachbarn an, sie mit der Patenschaft zu betreuen, oder sie

versprechen, dass das Kind von einem gewissen Alter an auch auf
deren Feldern mithelfen wird. So kann der Kinderneid gar nicht erst
aufkommen. Angesichts der Tabuisierung und Sanktionierung von
Neidgefühlen stellt die Gesellschaft auch dem Neider selbst Verhaltensstrategien

zur Verfügung, die sozusagen in letzter Instanz den sozialen
Frieden retten sollen. Die christliche Morallehre liefert in diesem

Zusammenhang das Grundwerkzeug zur Neidablenkung und Neidneu-
tralisierung. Indem sie den Neid aufs schärfste verurteilt und ihn der
Liste der grossen menschlichen Sünden zuordnet, schreckt sie jeden
potentiellen Neider ab und gemahnt ihn gleichzeitig an seine Strafen
nach dem Tode.

Eine weitere Neidvermeidungsstrategie, die dem potentiellen Täter
selbst zur Verfügung steht, stellt das Phänomen des Berufens dar.
Hierbei handelt es sich um ein vorzeitiges «offenes Bekenntnis» einer
verdächtigen Person, mit ihrem Neid keinen Schaden anrichten zu
wollen. Der Akt des Berufens hat besonders dort zu erfolgen, wo eine

Bewunderung oder ein Lob auf Spuren eventuellen Neides hinweisen.
Er hat just in dem Moment zu erfolgen, in dem der Bewunderer seinen
Neid aufkommen spürt. Der Spruch, Vers oder Ausruf kann eine
direkte Entschuldigung für eine missgünstige Bewunderung darstellen,
meistens wird er zusätzlich mit christlichen Elementen versehen, wie
zum Beispiel einem Segensspruch. Das in der Literatur immer wieder
zitierte Paradebeispiel des Bösen Blickes zeigt das Phänomen des

Berufens besonders klar auf: Eine junge Mutter sitzt mit ihrem Säugling
auf dem Arm im Hof ihres Hauses. Die kinderlose oder alte und verbitterte

Nachbarin kommt vorbei und bewundert das Kind. Dabei ruft sie

laut: «Fort Bezauberung, fort böser Blick!», wobei sie dem Kind
dreimal ins Gesicht spuckt. Sie tut dies, damit ihre Augen, die vom
Einfluss des Staunens erregt sind, das Kind nicht treffen.

Das Spucken, das jedoch nicht immer unmittelbar mit dem Berufen
in Verbindung steht, erscheint hier als Gegenstück zum Milchsaugen,
denn häufig wollen die neidischen Frauen in dieser Situation auch mit
ihren Blicken die Milch der jungen Mutter wegsaugen (Hauschild 1982:
104). Der Neider verspürt die Macht zum Bösen Blick in sich. Das

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 345



Berufen ermöglicht es ihm nun, den Neid freiwillig aufzugeben und

gleichzeitig seine negativen Folgen zu entschärfen.
Als letztmögliche Neidvermeidungsstrategie bleibt dem potentiellen

Inhaber des Mal' Occhio, wie das Wort selbst schon sagt, die Meidung
begehrter Güter. Hierzu gehört die häufig erwähnte Tatsache, dass sich
Nachbarsfrauen bei der Geburt eines Kindes keinen Besuch abstatten,

einzig deshalb, um eventuellen Neidgefühlen aus dem Wege zu gehen.
Aus den hier erwähnten Beispielen wird ersichtlich, wie einfach das

Mal' Occhio neutralisiert, abgewendet und unschädlich gemacht werden
kann. Neidvermeidungsstrategien stehen sowohl den Tätern wie auch
den Opfern unterschiedslos zur Verfügung. Sie können in jeder Lebenslage

praktiziert werden und erfordern weder besonderes Wissen noch
finanzielle Mittel.

Die Funktion von Amuletten im Phänomen des Bösen Blickes

Während Neidhemmungsstrategien nur dort wirksam sind, wo der Neid
als Ursache in Erscheinung tritt, nicht jedoch bei der neidunabhängigen
Form des Bösen Blickes, der Jettatura, finden Amulette als Schutz- und
Abwehrmassnahme in beiden Phänomenen Verwendung. Diese
materiellen Bedeutungsträger sind die augenscheinlichsten und auffälligsten
Elemente des sonst weitgehend im kognitiv unsichtbaren Bereich

angesiedelten Glaubenssystems des Bösen Blickes. Besonders die
süditalienische Form des Bösen Blickes konfrontiert den Ethnologen mit einer

reichhaltigen Amulettkultur. Bei meiner Feldforschung wurde die allererste

Frage nach dem Wesen des Phänomens regelmässig damit
beantwortet, dass die Informanten ihr Amulett aus der Tasche zogen. Dies
taten sie jedoch nicht, ohne dabei steif und fest zu versichern, dass sie

eigentlich gar nicht an Jettatura und Mal' Occhio glaubten, denn das sei

schliesslich alles alter Aberglaube, man lebe heute in modernen Zeiten.
Das Amulett, so meinten sie einstimmig, müsse man dennoch für alle

Fälle, man könne ja nie wissen..., bei sich tragen. Schliesslich tue man
dies schon seit Generationen, und warum solle daran auch etwas

geändert werden.
Diese kurze Bedeutungsgeschichte des Amulettes aus dem Mund

eines X-beliebigen Informanten demonstriert auf anschauliche Art und
Weise die Persistenz einer Amulettkultur, wie sie variantenreicher und

mythenumwobener kaum vorgestellt werden kann. Keinem Vertreter
unseres Faches winken wohl die Feldforschungstrophäen in so grossem

346



Ausmass entgegen wie dem Böse-Blick-Forscher. Ob am Zeitungskiosk,
im Souvenir- und Schreibwarenladen, im Supermarkt, überall trifft man
auf die roten Hornamulette, den Corno. Meist aus Plastik gefertigt, sind
sie in allen Grössen, Formen, Materialien und Preisklassen zu haben.

Am häufigsten werden Amulette gegen den Bösen Blick als Schlüsseloder

Kettenanhänger getragen. Sie finden aber auch als Ohrring,
Maskottchen oder in grösserer Ausführung als Wandschmuck aktiv
Verwendung. Dem Corno wird eine besondere Wirkungskraft zugesprochen.

Er repräsentiert das mediterrane Phallussymbol schlechthin und
ist insofern der Inbegriff von Virilität und Kraft. In seiner Machtüberlegenheit

vermag der Corno mit Leichtigkeit den Bösen Blick unschädlich

zu machen (Hauschild 1982: 97, 98). Als Amulett getragen, gewährt er
dem Träger einen permanenten Schutz. Er bewahrt ihn vor dem durch
den Bösen Blick drohenden Ehrverlust3, indem er ihn als Sieger im
Kampf gegen die negative Kraft des Bösen hervortreten lässt.

Vom Machtsymbol, wie es der Corno in allen seinen Varianten
darstellt, zu unterscheiden sind die Amulette mit Schrecksymbolik. Wie
das Wort schon sagt, wirken letztere nicht mittels Machtüberlegenheit
sondern mittels Abschreckung. Amulette, welche die dem mediterranen
Ehrenkodex entlehnten Gesten der Mano Fica oder der Mano Cornuta
darstellen, lenken durch ihren ehrrührigen Bedeutungsgehalt den Blick
ab. Erblickt ein Jettatore die Mano Cornuta, das Sinnbild des gehörnten
Ehemannes, so wird er seinen Blick voller Scham rasch abwenden.
Während Mano Fica und Mano Cornuta-Gesten nicht nur im
Zusammenhang mit dem Bösen Blick, sondern auch in anderen Bereichen der
Kultur um den Bedeutungskomplex von Ehre und Scham herum
vorkommen, finden die entsprechenden Amulette ausschliesslich im
Phänomen des Bösen Blickes Verwendung. Im Gegensatz zu den nur
zeitweilig formbaren Gesten stellen Amulette eine ungleich sicherere

Schutzmöglichkeit dar, ermöglichen sie doch einen permanenten Schutz.
Der Schreckgestik bedient man sich heutzutage im Phänomen des Bösen
Blickes nur noch dann, wenn kein Amulett vorhanden ist, ansonsten ist
sie aus dem Bedeutungskomplex des Bösen Blickes im grossen und

ganzen verschwunden.

3 In diesem Zusammenhang verweise ich auf den von Anton Blok (1982: 427-440)
gelieferten Schlüssel zum mediterranen Ehrbegriff.

Ethnologien Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 347



»ManoFica« »Mano Cornuto«

»Mano Cornuto« und »Mano Fica«

von Italienern in Toronto, 70er Jahre

»Mano Cornuto«,
als Amulett oder Glücksbringer Trimm

Dich,
Moderner Sticker, Deutschland 1982

bumms mal wieder

Illustrationen aus Hauschild 1982: 99.

348



Eine weitere Möglichkeit, sich ohne Amulett vor Mal' Occhio und
Jettatura zu schützen, besteht darin, einen machtsymbolisierenden
Gegenstand zu berühren. Das blosse Betasten ernes eisernen Objektes
oder einer dem Corno ähnelnden Form bewirkt die sofortige Neutralisierung

des Bösen Blickes. In einer konkreten Situation werden so den
verschiedensten noch so alltäglichen Gegenständen blickablenkende
Funktionen zugesprochen. Es sei hier auch das Phänomen der Eingliederung

von Symbolformen aus ursprünglich völlig anderen
Lebensbereichen in den Bedeutungskomplex des Bösen Blickes erwähnt. So
werden Glücksamulette auch gegen das Mal' Occhio und die Jettatura
eingesetzt, handle es sich dabei schlicht um das Hufeisen oder auch um
weniger gängige Glücksbringer wie den Buckligen, den Gobbo, oder
um die Glücksgöttin Fortuna. Als allgemeine Glücksbringer wenden sie
auch das vom Blick verursachte Unglück ab. Erstaunlich mutet die
Tatsache an, dass die sonst in Süditalien so populären christlichen
Amulette im Zusammenhang mit dem Bösen Blick keinerlei Verwendung

finden. Nur am Rande erwähnten meine Informanten, dass in
höchster Not auch das Kreuz dem Bösen Blick Einhalt gebiete, schliesslich

lindere Gott jedes Leid.
Die breite Palette an Amuletten sowie die nahezu willkürliche

Eingliederung fremder Symbolformen in den Bedeutungsbereich des Bösen
Blickes zeigt allzu deutlich, wie spielerisch der zerstörerischen Kraft
des Auges beizukommen ist. Es schält sich hier immer mehr heraus,
dass es sich beim Phänomen des Bösen Blickes um so etwas wie
ein Pseudo-Gefahrenkonstrukt handelt, das nicht etwa eine faktische
Bedrohung des einzelnen darstellt, sondern vielmehr als Spielwiese der
Machtdemonstration dient (Hauschild 1982: 183). Ob das potentielle
Opfer mittels des Corno (Hornsymbol) einen Zugewinn an Macht erhält
oder ob es mittels einer ehrrührigen Geste den Täter demütigt, jedesmal
wird ihm die Möglichkeit gegeben, sich immer wieder von neuem
seiner eigenen Standhaftigkeit und Stärke im Kampf gegen das Böse zu
versichern, und sei die Situation noch so fiktiv.

Heilrituale im Phänomen des Bösen Blickes

Heilrituale finden erst dann Verwendung, wenn der Böse Blick seine

negative Wirkungskraft erfolgreich entfalten konnte. Omnipräsenz und
Effektivität der in den vorangegangenen Abschnitten illustrierten
Schutz- und Abwehrmassnahmen vermögen den Bösen Blick jedoch

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 349



meist schon unschädlich zu machen, bevor er Unheil und Krankheit
hervorruft.

Für Garrison und Arensberg (1976: 290) macht dies letztendlich die
Besonderheit des Phänomens aus, denn genau hierin unterscheidet sich
der Böse Blick von den mit ihm oft in Verbindung gebrachten Phänomenen

der Magie und der Hexerei: «...evil eye beliefs in fact rarely
involve a misfortune suffered, a diagnosis made, followed by search,
accusation, and cure. This is the process of the witchcraft event, but the

evil eye appears to be, in most instances, something eise.» Das effektiv
seltene Auftreten des Unglücks ist auch der Hauptgrund dafür, warum
die Literatur zum Bösen Blick in Süditalien so wenig über Heilrituale
zu berichen weiss.

Eine weitere Spezifität des Phänomens liegt in der Besonderheit
seiner Rituale, die sich durch eine Verschmelzung von Diagnose und

Therapie auszeichnen (Garrison/Arensberg 1976: 315). Die Tatsache,
dass die Divination des Bösen Blickes gleichzeitig der Heilung dient,
unterscheidet die in diesem Phänomen vorkommenden Heilungsriten
von anderen Anwendungsformen traditioneller Medizin sowie von
magischen Prozeduren im allgemeinen.

Diese Besonderheit spiegelt sich in dem ebenso weitverbreiteten wie
vielzitierten 01/Wasser-Orakel wieder. Diese sogenannte «standard

cure» im Phänomen des Bösen Blickes soll deshalb im folgenden kurz
beschrieben werden: Bei bestimmten alltäglichen und einfacheren
Krankheiten wie Kopfschmerzen, Schwächegefühl, Melancholie,
Konzentrationsschwierigkeiten, Appetitlosigkeit und bei Kindern vor
allem die Schulunlust wird von vornherein ein Verdacht auf den Bösen
Blick geschöpft. Der Kranke sucht deshalb nicht gleich einen regulären
Arzt, sondern eine Person auf, die anhand des Öl/Wasser-Orakels
feststellen kann, ob sich das Leiden in der Tat auf den Bösen Blick
zurückführen lässt oder andere Ursachen hat. Dabei füllt der/die
sogenannte Heiler/in Wasser in ein Glas oder eine Schale, taucht den
kleinen Finger in etwas Olivenöl und lässt es vom Finger in das Wasser

tropfen. Wenn sich das Öl auf der Oberfläche verbreitet, dann liegt die
Krankheitsursache nicht bei Mal' Occhio oder Jettatura, und folglich
muss ein normaler Arzt aufgesucht werden. Wenn das Öl jedoch dicke
Klumpen auf der Wasseroberfläche bildet und nicht ausperlt, dann liegt
der Böse Blick vor. Dabei werden folgende Worte mit eventuell geringer

Abweichung dreimal aufgesagt, wobei nach jedem Mal ein Kreuz
über dem Kopf des Kranken geschlagen wird:

350



Vater, Sohn und Heiliger Geist
Denk an deine Mutter
Lasst uns auf Seiten der heiligen Maria kämpfen.
Zwei Augen haben mich angegriffen
Vier Augen haben mich angegriffen.
Erster, zweiter, sechster Heiliger
Das ganze Universum soll den Bösen Blick wegpusten.
(Hauschild 1982: 106)

Diejenigen Krankheiten, deren Ursache beim Bösen Blick liegt,
erfolgt mit Aufsagen des Spruches automatisch. Auf Krankheiten, die
nicht mit dem Bösen Blick in Zusammenhang stehen, vermag das
Öl/Wasser-Orakel keinerlei Einfluss auszuüben. Die Orakelsprüche
kann man auch in einer etwas kürzeren, weniger der Zahlenmagie
verwandten, dafür aber gebetsähnlichen Form antreffen.

Fast alle Spruchrituale werden von Frauen ausgeführt. In Neapel gibt
es heute noch behördlich autorisierte Fattucchiere, weise Frauen, die

von der Austreibung der schädlichen Wirkung des Blickes leben

(Hauschild 1982: 106). Charakteristisch bei der von ihnen ausgeübten
Standard eure und vielen verwandten Verfahren ist das «Ausbalancieren»

des bösen Einflusses durch die Präsenz einer Frau/Mutter/
Heilerin, die häufig wirklich die Mutter, zumindest aber eine weibliche
Person, zu sein hat. Dies ist im zahlenmagischen Denken deshalb

notwendig, da allein die Präsenz der Mutterfigur zur Dreieinigkeit
führt: Die bösen «zwei» Augen werden durch das Hinzutreten der
Heilerin zu einer «Drei». Die «Drei» ist immmer ein Stück «mehr» als
«zwei» Augen (Hauschild 1982: 106). Der Sieg der durch die Zahl Drei
symbolisierten Dreieinigkeit über die bösen zwei Augen erhält eine
zusätzliche Garantie, indem auch die einzelnen Verse jeweils so oft
wiederholt werden, dass dabei ein Ausbalancieren der Drei über die
Zwei erfolgt.

Die Einfachheit des Rituals sowie der leicht errungene Sieg über die
Krankheit zeugen von neuem davon, dass nicht von einem Ausgeliefertsein

des Kranken an die Macht des Blickes die Rede sein kann. Im
Gegenteil wird in allen Orakelsprüchen, die im Zusammenhang mit dem
Bösen Blick Verwendung finden, die uralte christliche Lehre vom Sieg
des Guten, der Dreieinigkeit, über das Böse, die zwei Augen, ständig
reproduziert und dadurch im Denken des einzelnen immer fester verankert.

Es ist auch kein Fall bekannt, wo der Erfolg der Heilerin

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 351



versagte. Tödliche Krankheiten stehen gar nicht auf der Liste der dem

Mal' Occhio und der Jettatura zugeschriebenen Leiden.

Funktionen sozialer Dysfunktion

Ich habe aufgezeigt, dass der Böse Blick zur Interpretation jeglichen
Unglücks auf sozialer und individueller Ebene dienlich ist. Er fungiert
als ein geistiges Konstrukt, das die komplexe Realität auf ein äusserst

simplifizierendes Gut/Böse bzw. Opfer/Täter-Schema reduziert. Ob es

sich um physisches oder materielles Elend handelt, immer liefern Mal'
Occhio und Jettatura den geeigneten Interpretationsraster für jegliches
individuelles oder kollektives Schicksal. Diese Tatsache soll ein Beispiel
des in der Geschichte wohl berühmtesten Jettatore, des Papstes Pius IX.
abschliessend veranschaulichen. Papst Pius wusste, dass das Volk ihn
für einen Jettatore hielt. Als im Mai des Jahres 1869 ihm zu Ehren
ein Fest gegeben wurde und auf allen öffentlichen Plätzen Statuen,

Triumphbögen und anderes errichtet waren, wollte der Papst nicht in
der Stadt umherfahren, um diesen Festschmuck zu sehen, denn er sagte:
«Wenn irgendein Unglücksfall bei diesem Volksgedränge geschieht,
dann hat es wieder der "Jettatore" getan.» Pius IX. wurde aber dennoch
veranlasst, in der Stadt umherzufahren, und am Abend desselben Tages
fiel gerade seine Statue von ihrem Piedestal, Piazza di Santi Apostoli,
und verletzte mehrere Personen. Das Unglück wurde sofort auf sein
Erscheinen am Ort zurückgeführt. Um eine andere Erklärung bemühte
sich niemand mehr (Seligmann 1922: 104).

Die beliebige Zuhilfenahme des Bösen Blickes zur Erklärung
jeglichen Unglücks macht eine bessere Orientierung möglich in einer
von Chaos, staatlicher Vernachlässigung und ökonomischer Rückständigkeit

gezeichneten Welt, der Miseria. Der einzelne steht nicht mehr
einem anonymen Feind wie dem vage definierten Schicksal oder dem
Moloch Staat gegenüber, sondern einem menschlichen Gegner, dem
Neider oder dem Jettatore. Die Personifizierung und Konkretisierung
von Feindbildern im Glaubenskonzept des Bösen Blickes ermöglicht
dem einzelnen autonomes und selbstbewusstes Denken und Handeln.
Nur ein klar erkennbarer, ebenbürtiger Gegner ist besiegbar. Die
zahlreichen Schutz- und Heilmittel gegen den Bösen Blick verhelfen
zudem zu einer glorreichen Inszenierung des Sieges gegen das «Böse».

Ich habe vorher bereits auf die normativen Funktionen des Bösen

Blickes hingewiesen. Stigmatisierung des Jettatore und Sanktionierung

352



offen zur Schau gestellten Neides verweisen auf das, was als anormal,
auffällig und somit als verboten gilt. Sie markieren sozusagen die
Grenzlinien, innerhalb derer die Gesellschaft freien Handlungsspielraum
gewährleistet. Jede Sanktion erfüllt eine abschreckende Wirkung und
dient somit der Aufrechterhaltung und Stabilisierung des Gesellschaftssystems.

In diesem letzten Abschnitt soll aufgezeigt werden, dass auch

das letzte Glied in der Kette der Geschehnisabläufe im Phänomen des

Bösen Blickes, die Krankeit, eine gesellschaftsstabilisierende Funktion
erfüllt.

Oben wurde bereits die sozialregulative Bedeutung, die dem Neid in
Gesellschaften mit begrenzter Ressourcenzahl zukommt, dargelegt. Neid
allein kann jedoch, ohne mit Krankheit oder anderem Unheil verbunden

zu sein, diese Funktion nicht erfüllen. Blosser Neid, dem keine kausale

Wirkungskraft zugeschrieben wird, bleibt ein rein innerpsychisches
Phänomen ohne Auswirkung auf die äussere Welt. Der neidische Blick,
dem eine negative Wirkungskraft abgesprochen wird, kann ein Phänomen

des Bösen Blickes nicht hervorrufen. In Gesellschaften, in denen
der Böse Blick kein Vorkommen findet, sind Neidgefühle dennoch

präsent, ihnen wird aber jede materielle Entäusserungsfähigkeit
abgesprochen. Der Neid bleibt hier ein subjektives, innerpsychisches
Phänomen. Das Gegenteil findet man beim Glauben an den Bösen Blick
vor: Auch wenn es nur in den seltensten Fällen effektiv zum Ausbruch
von Krankheit oder anderen Übeln kommt, vermag schon die kleinste
neidische Äusserung einer Person bei den Mitmenschen die Blickfurcht
zu erregen. Bei jedem Lob, jeder Bewunderung und jedem Akt des

Begehrens werden die Folgen des zerstörerischen Blickes assoziiert.
Unter den vielen Übeln, die auf den Bösen Blick zurückgeführt werden,
nimmt die Krankheit den ersten Platz ein, denn sie trifft das Individuum
am unmittelbarsten und auch am häufigsten. Ist eine Person infolge von
Krankheit erst einmal handlungsunfähig, dann führt sie dies, je ärmer
die Person ist desto schneller, in den materiellen und schliesslich in den

psychischen Ruin. Krankheit löst eine Kette weiteren Elends aus. Sie
ist somit die effektivste Schadensform des Bösen Blickes und wird
deshalb auch am meisten gefürchtet.

Die zahlreichen Neidhemmungsstrategien sowie die grosse Anzahl
der in Süditalien vorhandenen Schutz- und Heilmittel gegen den Bösen

Blick bei gleichzeitig unproportional seltenem realem Auftreten des

Unheils spiegeln diese starke Krankheitsfurcht deutlich wieder. Das

Phänomen des Bösen Blickes erscheint dabei als die Inszenierung einer

permanenten Krankheitsdrohung, welche Krankheit zu einem Mittel

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 353



sozialer Kontrolle stilisiert. Figge (1991: 115) schreibt: «Die
Feststellung von Krankheit verändert unabhängig von Folgen tatsächlicher

Störungen in vielfältiger Weise das Sozialverhalten der
Beteiligten. Wer als Kranker gilt oder gelten will, ist gezwungen, das

dazugehörige ihm bekannte und von ihm erwartete Rollenverhalten
anzunehmen. Sie führt zu Rücksichtnahmen und Hilfsangeboten, aber
auch zu Ab- und Ausgrenzungsbemühungen.»

Krankheit bedeutet Drosselung bis hin zur totalen Einschränkung
aller Aktivitäten, und genau dies verleiht ihr in Gesellschaften mit
beschränkter Ressourcenzahl die Funktion eines sozialen Regelmechanismus.

Wie bereits oben geschildert wurde, hat eine den ökonomischen
und sozialen Status quo durch übermässigen Fleiss oder Habgier bedrohende

Person das Mal' Occhio am meisten zu fürchten. Wenn nicht
bereits die Angst vor dem zerstörerischen Neid weitere Normübertritte
verhindert, dann tut dies die auf das Mal' Occhio zurückgeführte
Krankheit mit Garantie.

Das Phänomen des Bösen Blickes funktionalisiert so reale und fiktive
Krankheitsängste und Krankheitssymtome im Sinne der Aufrechterhaltung

des sozialen und ökonomischen Status quo. Dies erlaubt den

Vergleich des Phänomens mit einem sozialen Drama. Das Stück beginnt
mit einer vermeintlichen oder realen Erschütterung des Alltäglichen:
Der spontane Erwerb von Gütern und Tugenden oder einfach deren

plötzliches Sichtbarwerden, erwecken Misstrauen und Neid. Die Situation

spitzt sich immer weiter zu und erreicht ihren Höhepunkt mit dem

Auftritt des Bösen Blickes.
Den Hauptakt bildet ein langinszenierter Appell an Sanktionen:

Krankheitsdrohung und Krankheitsängste beherrschen die Bühne des

sozialen Geschehens.

Mit der Retablierung der guten alten Ordnung endet das Stück
schliesslich in einem Happy End: Da wo die Blickfurcht nicht allein zur
Drosselung oder zum Kaschieren der beneideten Tugenden und Besitztümer

führt, da erzwingt Krankheit die Lahmlegung der neidprovozierenden

Aktivitäten. Ein kränkelndes Individuum bietet keinen Anlass
mehr zum Neid und die beneideten Güter und Tugenden verfallen. Der
Status quo ante ist wiederhergestellt.

354



Zusammenfassung

Bei dem weit verbreiteten Phänomen des «Bösen Blickes» handelt es

sich um den Glauben an eine Unglück und Krankheit evozierende Kraft,
die vom Blick bestimmter Menschen ausgeht. Die süditalienische Form
des Bösen Blickes, von der in dem Artikel ausschliesslich die Rede ist,
kennt zwei Varianten dieses Phänomens: Das ländliche Mal' Occhio
und die städtische Jettatura. Das Mal' Occhio stellt dabei die ursprüngliche

Glaubensform dar. Es unterscheidet sich von der Jettatura darin,
dass hier dem Bösen Blick ein Tatmotiv zugrundeliegt, der Neid. Die
Jettatura dagegen bezeichnet die angeborene und somit
situationsunabhängige Form des Bösen Blickes. Was Mal' Occhio und Jettatura
für die Medizinethnologie interessant machen, ist die Tatsache, dass

sich infolge einer allgemeinen Angst vor der zerstörerischen Kraft des

Bösen Blickes eine reichhaltige Kultur herausgebildet hat, die sich
ausschliesslich mit der Prävention und Heilung der auf den Blick
zurückgeführten Krankheiten befasst. Die überaus grosse Zahl an
Schutz- und Heilmitteln steht jedoch in unproportionalem Verhältnis
zum äussserst seltenen faktischen Auftreten von Krankheit. Der Böse
Blick stellt vielmehr eine Situation der permanenten Krankheitsdrohung
dar, in deren Folge Krankheit zu einem Mittel sozialer Kontrolle wird.
In diesem Zusammenhang soll die These von der «Funktionalisierung
sozialer Dysfunktion» aufgestellt und diskutiert werden.

Résumé

Dans le cadre très large du phénomène du «mauvais œil», notre recherche

traite de la croyance en une force de maladie et de malheur. Cette
force est véhiculée dans le regard de certaines personnes. La forme sud-
italienne de mauvais œil dont il est question dans cet article connaît
deux variantes: la variante Mal' Occhio et la variante urbaine Jettatura.
Le Mal' Occhio représente la forme de croyance originelle. Il se
différencie du Jettatura parce que sous le motif apparent de l'action du

mauvais œil se cache la jalousie. Le Jettatura caractérise en revanche
la forme naissante et spécifique de mauvais œil. Dans la perspective de

l'ethnomédecine, il est intéressant de remarquer que cette peur générale
de la force destructrice du mauvais œil se trouve associée à une importante

construction culturelle qui s'occupe exclusivement de la prévention
et de la guérison de ce mal. Le grand nombre de moyens de protection

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 337-357 355



et de soins apparaît cependant comme inversement proportionnel aux
conduites extrêmement rares et factices de maladie. Le mauvais œil
représente d'ailleurs une menace de maladie qui devient dès lors un

moyen de contrôle social. Ainsi la thèse de la «fonctionalisation de la

disfonction sociale» doit être soulevée et discutée.

Literatur

Arensberg Conrad M. and Vivian Garrison
1976. «The evil eye: envy or risk of seizure? Paranoia or patronal
dependency?», in: Clarence Maloney (ed.), The evil eye,
S. 287-328. New York: Columbia University Press. 335 S.

Banfield Edward C.
1967. The moral basis ofa backward society. New York: First Free
Press Paperback Edition. 188 S.

Blok Anton
1982. «Widder und Böcke: Ein Schlüssel zum mediterranen
Ehrkodex», in: Heide Nixdorff und Thomas Hauschild (Hrsg.),
Europäische Ethnologie, S. 165-185. Berlin: Dietrich Reimer. 305 S.

De MARTINO Ernesto
1963. Italie du Sud et magie. Paris: Gallimard. 243 S.
1965. «Kulturapokalypse und psychopathologische Apokalypse.»
Antaios (Stuttgart) 7: 209-233

FlGGE Horst H.
1991. «Krankheit als Fiktion.» Curare (Braunschweig) 14: 113-118

Foster Georges M.
1965. «Peasant society and the image of limited good.» American
anthropologist (Washington) 67: 293-315
1972. «The anatomy of envy: a study in symbolic behaviour.»
Current anthropology (Chicago) 13: 165-202

Friedmann Friedrich Georg
1969. «La Miseria: Die Welt des süditalienischen Bauern», in:
F. Friedmann (Hrsg.), PolitikundKultur, S. 38-56. München: Beck

356



Hauschild Thomas
1982. Der böse Blick: Ideengeschichtliche und sozialpsychologische
Untersuchungen. Berlin: Mensch und Leben. 250 S.

Maloney Clarence (ed.)
1976. The evil eye. New York: Columbia University Press. 335 S.

Pitrè Giuseppe
1884. «La jettatura ed il mal' occhio in Sicilia.» Tipografia del
Giornale di Sicilia (Palermo), S. 1-11

Schoeck Helmut
1977. Der Neid und die Gesellschaft. Berlin/Frankfurt a.M.: Ullstein
Sachbuch. 318 S.

Seligmann Siegfried
1922. Die Zauberkraft des Auges und das Berufen.
Hamburg/Amsterdam: Couvreur. 560 S.

Spooner Brian
1976. «Anthropology and the evil eye», in: Clarence MALONEY
(ed.), The evil eye, S. 279-286. New York: Columbia University
Press. 335 S.

357




	Der böse Blick in Süditalien : ein Spiel mit Krankheitsdrohungen und Krankheitsängsten

