Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Le corps comme boussole : le yin et le yang dans les représentations
macrobiotiques de la santé et de la maladie

Autor: Ossipow, Laurence

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Laurence Ossipow

Le corps comme boussole
Le yin et le yang dans les représentations
macrobiotiques de la santé et de la maladie

Diffusée en France a partir des années trente par le Japonais Nyoti
Sakurazawa dit Georges Ohsawa, la macrobiotique (du grec makros,
«long, grand» et bios, «vie») est une démarche philosophique, alimen-
taire et sanitaire qui repose sur une réinterprétation des principes
chinois du yin et du yang. Dés I'origine, la macrobiotique est marquée
d’une préoccupation thérapeutique fondée sur 1’accroissement de la
longévité qui se perpétue dans le mouvement actuel, méme si tous les
maitres encouragent leurs €leéves a considérer la macrobiotique comme
un art de vivre et non pas seulement comme un moyen de guérison.

Depuis 1984, mon approche ethnologique du réseau macrobiotique
suisse, dont les points d’accrochage sont principalement lausannois,
puis genevois et bernois, se centre d’abord sur la problématique ali-
mentaire. J’ai donc plus souvent rencontré des informateurs qui me
parlaient de leurs représentations de la maladie et de la santé que des
personnes malades au moment ou je les interrogeais. J’ai néanmoins pu
participer a des séances de cours, de consultation de groupes et a des
stages ou la maladie se trouvait au centre des propos. Dans le cadre
d’entretiens consacrés a leurs pratiques alimentaires et a leur nouveau
mode de vie, certains informateurs ont également longuement parlé des
maladies dont ils souffraient ou avaient souffert.

J’essayerai de dégager les représentations que les pratiquants’ de la
macrobiotique se font de la maladie et plus particuliérement de 1’étio-
logie, de la nosologie et de la thérapeutique. Lorsque les informateurs
recherchent les causes d’une maladie, qu’ils classent leurs affections en
maux d’origine yin ou yang et qu’ils m’expliquent ce qui est «sain»

Pour désigner quelqu'un qui s’intéresse a la macrobiotique, j’ai parfois entendu mes
informateurs utiliser 1’expression un «macrobiote» mais jamais celle d’un «macrobiotique».
Le terme «macrobiotique» désigne donc une pratique et ne devrait s’employer ni comme
substantif ni comme adjectif. Pour ne pas alourdir exagérément le texte, je I'utiliserai
néanmoins parfois comme adjectif.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 315



(le normal) ou «malsain» (le pathologique), ils laissent en méme temps
apparaitre le rapport particulier qu’ils entretiennent avec eux-mémes,
avec les autres ainsi qu’avec leur environnement social et naturel.

Les principes du yin et du yang

Le yin correspond a une force féminine, centrifuge, ascendante, assimi-
lable a la dispersion, & I’expansion, a la dilatation et a la séparation
tandis que le yang équivaut a une force masculine, centripéte, descen-
dante, horizontale, synonyme d’assimilation, de contraction et de ras-
semblement. Ces deux forces ou énergies, a la fois antagonistes et
complémentaires, interagissent dans chaque élément.

Pour les informateurs macrobiotiques, la théorie du yin et du yang
fonctionne comme une sorte de matrice et de grille d’analyse a quoi
tout se référe et qui permet de penser, de classer et de catégoriser les
différentes facettes de la réalité quotidienne: I’alimentation et le corpsz,
la santé et 1a maladie mais aussi le comportement des gens, leur tempé-
rament, la marche du monde...

La théorie du yin et du yang telle qu’elle a été réinterprétée par la
macrobiotique n’intégre pas explicitement la médecine humorale dans
le sens ou elle ne renvoie ni aux éléments (air, feu, eau, terre) ni aux
qualités (chaud, froid, sec, humide) ni encore aux tempéraments (bile
jaune, bile noire, flegme et sang) qui la définissent. Le systéme macro-
biotique, qui a largement emprunté & la médecine chinoise (voir par
exemple Anderson 1980 et 1984), ne repose cependant pas non plus sur
le systéme des cinq éléments (feu, terre, métal, eau, bois) quoique
celui-ci soit parfois intégré dans les ouvrages ou les cours des maitres
sans étre toujours formellement décrit en tant que tel.

Les formes de la maladie

Les thérapeutes macrobiotiques cherchent & comprendre I’origine et les
causes profondes de la maladie. Pour établir un diagnostic, ils prennent

2 Pour une description rapide de 1'alimentation macrobiotique et de son origine, voir
Ossipow 1989. Une analyse plus détaillée des pratiques alimentaires et corporelles se
trouve dans mon travail de thése (en voie d’achévement).

316



en compte ’ensemble de la personne, ses habitudes, ses goits et
dégoits ainsi que son insertion dans un environnement socio-affectif.
Ils s’intéressent également a son rapport a la nature, a son habitat, etc.
Ils observent et analysent le corps du malade pour en décrire 1’état de
fonctionnement interne de I’organisme. Chaque organe du corps trouve
par exemple sa correspondance sur le visage. L’état du corps tout entier
ou de ses différentes parties peut également se refléter dans des organes
particuliers: les oreilles, les mains, les pieds, les yeux et 1’abdomen
sont le plus souvent cités.

Ce type d’observation se rapproche de la physiognomonie qui établit
des correspondances entre les traits du visage (ou du corps dans certains
cas) et ceux qui caractérisent un tempérament, une constitution, un
caractére, un comportement. Pendant un séminaire international de
macrobiotique, lors d’une consultation de groupe donnée le mercredi
8 juillet 1987 a la Lenk dans les Alpes bernoises, Michio Kushi, le
successeur de G. Ohsawa, stigmatisait en ces termes les consommateurs
d’ceufs et de poulet: «Vous avez mangé trop d’ceufs et de poulet, vous
piquez comme un poulet, vos mains ressemblent a des pattes de poulet,
tout votre corps est devenu celui d’un poulet. Mangez de la nourriture
pour humains® et vous vous redresserez. Mes mains et mes pieds sont
droits car je mange de la nourriture pour humains.»

Des techniques trés complexes de toucher et de pression de différents
points du corps complétent les moyens de diagnostic: douze paires de
méridiens correspondent par exemple a des canaux véhiculant I’énergie
qui circule entre ciel et terre en passant par le corps humain.

L’état général diagnostiqué, la maladie doit étre ensuite analysée dans
sa forme et située dans sa progression qui s’effectue en sept étapes
selon les spécialistes macrobiotiques.

Pour Kushi (1980: 131-133), le malade souffre d’abord d’un état
de fatigue et/ou de souffrances, bénignes mais souvent chroniques:
diarrhée ou constipation temporaires, douleurs musculaires, crampes,
maux de téte, anxiété, manque de volonté, etc. Les troubles physiques
et les affections mentales vont ensuite en augmentant (hyper- ou
hypotension, anémie, paralysie, hyperémotivité, dépression, etc.)
jusqu’a la sixiéme étape, regroupant des maladies encore plus graves
et moins facilement réversibles comme des cancers. Pour le maitre

2 Principalement des céréales et des légumes, parfois du poisson. Les produits laitiers
sont plus mal considérés que les produits carnés.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 317



macrobiotique, 1’arrogance, septiéme étape de la maladie tout en étant
la cause premiére de toutes les affections, apparait lorsque 1’homme se
sépare de la nature et de 'univers. Cette arrogance peut prendre deux
formes. Une premiére, de type yang, correspond a un caractére domi-
nateur tandis que l’autre, de type yin, se caractérise par un repli sur
soi-méme qui pousse par exemple I'individu a refuser une aide quel-
conque. Kushi précise encore que cette maladie peut se développer a
I’échelle individuelle ou sociale (arrogance d’une nation).

Des maladies de type yin, yang ou yin et yang a la fois peuvent
atteindre différentes parties ou organes du corps. La classification pro-
posée par Kushi (1980: 137-142) indique les symptomes et la maladie
dans chaque cas. Ces symptomes correspondent aux signes d’une
maladie qui n’est pas déclarée ou repérable immédiatement. Souvent
symptomes et maladies sont confondus, comme si leur confusion
importait peu car, au bout du compte, c’est la recherche de la cause qui
demeure primordiale pour les partisans de la macrobiotique. Kushi
(1980: 129) décrit:

- les symptdomes (les signes ou la maladie elle-méme, 1’hypertension
par exemple);

- les conditions (sous-jacentes aux symptdmes, par exemple 1’état
dilaté du corps);

- les causes (notre «constitution», en partie héritée, et I’état global de
«notre sang» et de nos tendances physiques); |

- l’origine (les conditions d’existence, le mode de vie).

Les maladies de type yin se signalent par la moiteur, les pertes de
liquide, I’hypersécrétion, les inflammations, les dilatations, les enflures,
les infections, les saignements, la diminution des globules rouges, la
diminution des mouvements, certaines tensions et certaines paralysies
tandis que les maladies de type yang se caractérisent par la rétention,
I’hyposécrétion, la constriction, les enflures, la sécheresse, le durcis-
sement, 1'immobilité ou 1’agitation et la paralysie. Ces classifications
correspondent aux caractéristiques du yin et du yang. Certaines mala-
dies peuvent présenter les mémes symptomes mais avoir des causes et
des formes différentes. Ainsi I’enflure peut étre diffuse si elle est
d’origine yin ou circonscrite & l’intérieur d’un organe si elle est
d’origine yang.

Le processus de classification des maladies se fonde sur 1’analyse des
causes et de leurs effets, dans 1’organisme et sur l’ensemble de la
personne. Une cause yin aboutit @ une maladie yin; un organisme trés
yang peut cependant arriver a juguler cet excés de forces yin. C’est

318



pourquoi les informateurs considérent le processus pathogene global et
la personne malade comme un tout. Enfin, méme s’ils séparent chaque
forme de maladie pour mieux les étiqueter, les spécialistes macrobio-
tiques tendent a associer les maladies physiques a des maladies psychi-
ques, leur origine ultime étant d’ordre comportemental.

L’origine de la maladie

Pour Georges Ohsawa, «la maladie et le malheur, comme le crime et
le chatiment, résultent d’'une mauvaise conduite qui viole I’ordre de
I'univers» (cité par Loiseau et Pasquier 1986: 158). Dans le méme
ordre d’idées, Kushi, ajoute: «Toutes ces difficultés sont dues a notre
ignorance de ce que nous sommes, de ce qu’est la vie, de notre relation
avec notre environnement et de I’ordre de I’univers» (cité par Loiseau
et Pasquier 1986: 159).

Aprés avoir découvert la macrobiotique, les informateurs analysent
les maux dont ils souffrent sur le modéle proposé par leurs maitres: la
maladie nait d’'une vie «malsaine», d’un éloignement de la nature et
d’une absence de «démarches spirituelles».

Frangois Laplantine (1986) et Paul-Louis Rabeyron (Laplantine et
Rabeyron 1987) distinguent plusieurs variantes dans lesquelles la mala-
die est congue comme une rupture d’équilibre entre I’homme et lui-
méme (la médecine humorale), entre I’homme et le cosmos (la méde-
cine des signatures) et entre I’homme et son milieu (I’idée d’un mode
de vie erroné). Chez les pratiquants de la macrobiotique, ces trois type
de rupture coexistent tout en étant distincts et associés hiérarchique-
ment.

La maladie correspond en premier lieu a une rupture de 1’équilibre
entre I’homme et le cosmos. L’homme, oubliant le «Principe unique»
- celui qui, dans la philosophie macrobiotique, engendre et réunit a la
fois les énergies du yin et du yang - se considére comme indépendant
de toutes forces supérieures et se coupe du lien a la fois concret et
symbolique qui 1’unit au cosmos. Cet oubli et cette coupure, causes de
maladies individuelles, ont cependant des conséquences sur le monde
qu’elles menacent de chaos.

En second lieu, la maladie est une rupture de I’équilibre entre
I’homme et son milieu tant social que naturel. En se coupant du cosmos
et des forces supérieures qui I’habitent, I’homme croit hériter de forces
supérieures. Son «arrogance» le conduit a ne plus respecter les régles

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 319



sociales qui régissent ses comportements avec les autres. La maladie
apparait encore comme une rupture d’équilibre entre I’homme et la
nature comme entre 1’homme et son environnement.

Enfin, la maladie représente la conséquence d’une rupture entre
I’homme et son corps, d’un déséquilibre entre les forces yin et yang,
di au non-respect des régles sanitaires et alimentaires. Pour les maitres
de la macrobiotique, la maladie se congoit généralement comme le
résultat d’une réaction en chaine qui débute avec la rupture du lien
cosmique pour aboutir a un déséquilibre entre I’homme, lui-méme, son
corps et la société.

L’endogéne et I’exogéne

Au premier abord, les informateurs macrobiotiques repérent la maladie
comme une entité située dans un point précis du corps. Comme nous
I’avons vu, les maitres de la macrobiotique catégorisent les maladies
selon leur appartenance a différents systémes (digestif, musculaire, etc.)
et selon leur qualité yin-yang en les associant parfois avec un des cinq
éléments. De fagon certes moins précise, les malades font de méme et
localisent leur mal: «ce sont les reins», «ce sont les intestins». Dans les
représentations des thérapeutes et des malades macrobiotiques, ce mode
de catégorisation fondé sur la localisation de la maladie dans un organe
n’occupe cependant qu’une place trés restreinte ou ne constitue qu’une
étape de 1’analyse du mal. Résultante globale d’un mode de vie erroné,
la maladie n’est pas vécue comme une entité étrangére venant de I’exté-
rieur et pénétrant brusquement le corps. Elle est au contraire congue
comme endogéne. Ce que le médecin et philosophe Georges Canguil-
hem (1966: 12) dit a propos de la médecine grecque hippocratique
pourrait trés bien s’ appliquer aux représentations macrobiotiques, méme
si ces derniéres ne reposent pas sur 1’existence des quatre humeurs: elle
offre «a considérer une conception non plus ontologique mais dyna-
mique de la maladie, non plus localisationniste mais totalisante. La
nature (physis), en ’homme comme hors de lui, est en harmonie et en
équilibre. Le trouble de cet équilibre, de cette harmonie, c’est la
maladie. Dans ce cas, la maladie n’est pas quelque part dans 1’homme.
Elle est tout en I’homme et elle est tout entiére de lui. Les circonstances
extérieures sont des occasions mais non des causes. Ce qui est en équi-
libre dans I’homme, et dont le trouble fait la maladie, ce sont quatre
humeurs dont la fluidité est précisément apte a supporter des variations

320



et des oscillations, et dont les qualités sont couplées avec leur contraste
(chaud, froid, humide, sec). La maladie n’est pas seulement déséqui-
libre ou dysharmonie, elle est aussi, et peut-étre surtout, effort de la
nature en [’homme pour obtenir un nouvel équilibre. La maladie est
réaction généralisée a intention de guérison.»

Comme le reléve aussi Laplantine (1986: 90-96), la maladie est,
selon le modéle endogéne, bien plus pensée en termes d’harmonie et de
dysharmonie, d’équilibre et de déséquilibre globaux mettant en cause
un excés ou un défaut des énergies qui circulent dans le corps. En fait,
I’organe malade et les causes de son affection sont situés dans un
ensemble de relations qui mettent en jeu I’homme et son environnement
social, affectif et naturel.

Tous les phénoménes extérieurs susceptibles d’étre des points de
départ de la maladie ne sauraient étre considérés comme des causes.
C’est leur combinaison avec un certain état de 1’équilibre yin-yang qui
déclenche le processus pathologique. La maladie consiste donc plutot
en une réponse au déséquilibre. La forme de cette réponse varie selon
le sexe, la constitution de la personne et son age. Il s’agit d’'une forme
particuliere de la notion de terrain, un terrain dont la base n’est
cependant pas stable: la maladie comme la santé, le chaos comme 1’har-
monie se repérent a un état particulier et provisoire de la combinaison
des énergies yin et yang.

La consommation de certains produits déconseillés a cause de leur
nocivité est signalée comme source directe de plusieurs maladies. Beau-
coup d’informateurs établissent par exemple, notamment chez leurs
enfants, un lien entre la consommation de produits laitiers (évités en
macrobiotique) et/ou de produits sucrés et le déclenchement d’un
rhume. Si ce processus pathologique semble étre d’origine exogeéne, il
repose cependant toujours sur le méme schéma de développement endo-
géne de la maladie: les produits laitiers (plus ou moins yin selon qu’ils
sont par exemple doux et gras) et le sucre (yin) sont responsables d’un
accroissement de yin auquel le corps ne peut pas toujours faire face,
surtout s’il s’agit d’un tempérament a tendance yin et/ou d’un exceés
commis a une saison également yin. Selon les spécialistes macrobio-
tiques, cet exces rend 1’organisme plus fragile, humidifie les poumons,
engendre des toxines et des mucosités qui, a leur tour, encombrent
différents organes et les empéchent de fonctionner par exemple dans
leur rdle d’émonctoires jusqu’au moment ou la maladie se déclare.

L’accident, qui pourrait apparaitre comme un événement extérieur
dont I’individu ne devrait pas étre tenu pour responsable, est pourtant

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 321



considéré comme la conséquence d’un état pathologique plus que
comme une de ses causes. Dans I’esprit macrobiotique, I'individu doit
étre suffisamment sensible pour ne pas se trouver dans des situations
qui pourraient étre dangereuses, ou suffisamment alerte pour éviter le
danger: par effet de dispersion, un excés de yin rend indolent, dissipé
et inattentif tandis que par effet de contraction, un excés de yang rend
insensible et peu intuitif. Dans les deux cas, la personne ne peut faire
appel a son sens de la prémonition, a son «sixiéme sens» et reconnaitre
les signes avertisseurs d’un danger imminent. Les informateurs macro-
biotiques insistent donc sur la pleine et entiére responsabilité du malade.

Au cours d’une séance de stage consacrée aux modes de soins
macrobiotiques, une jeune femme atteinte d’un cancer a ’utérus raconte
qu’elle a refusé 1’ablation proposée par son médecin et qu’elle s’est
soignée par la macrobiotique: «Le cancer, on se le crée soi-méme...
Cela n’est pas si terrible: il faut se soigner sur le plan psychique,
physique et spirituel.» L’organisateur du cours approuve son propos et
ajoute: «Le cancer, c’est méme bien, car c’est un signe d’alarme.» En
somme, la maladie n’est évidemment pas souhaitée mais si elle sur-
vient, elle est percue comme le signe d’un changement a effectuer, d’un
équilibre a rétablir. Elle a donc toujours un sens.

Si les représentations des informateurs apparaissent centrées sur un
modéle endogéne de la maladie, une analyse plus poussée permet de
repérer également certains modéles exogénes. L’origine de la maladie
peut par exemple prendre une forme intermédiaire, a cheval entre
I’endogéne et I’exogéne. Les maitres de la macrobiotique s’intéressent
aux qualités physiques et spirituelles dont le malade hérite (une partie
de ce qu’ils nomment la «constitution»). Cet héritage se transmet par
voie héréditaire, il est incorporé génétiquement, de fagon en quelque
sorte interne, méme si son origine est autre et exogéne. Une part
d’autrui se transmet aussi implicitement et explicitement, au travers de
I’éducation, dans une forme a la fois extérieure (sa provenance) et
intérieure (son incorporation implicite et progressive). Cet héritage peut
d’ailleurs étre percu parfois comme extérieur a soi ou plus exactement
comme ne dépendant pas vraiment de sa propre responsabilité. Ainsi
peut-on par exemple entendre: «c’est héréditaire, c’est ma constitution,
jen’y peux rien». La plupart de mes interlocuteurs imaginent cependant
qu’il est possible de réparer, voire d’instaurer un nouvel équilibre sur
la base des expériences passées, d’harmoniser ce qui ressort a

322



I’héréditaire («constitution») et ce qui résulte du mode de vie
(«condition»).

Action versus soustraction

Si I’on se référe encore une fois aux modeéles étiologiques développés
par Laplantine, on peut dire qu’en macrobiotique la maladie est a la
fois pensée comme additive et soustractive selon que 1’on considére
I’excés de yin comme un défaut de yang et vice-versa. Si le déséqui-
libre peut parfois étre imputé a un manque, par exemple au manque de
variété dans 1’alimentation, il n’en demeure pas moins que la majeure
partie des explications étiologiques imputent trés clairement la maladie
a ’excés plus qu’au manque. Le cancer est par exemple considéré
beaucoup plus souvent comme un excés de yin que comme un excés de
yang.

Le yin est généralement congu comme plus susceptible de rendre
malade que le yang. Cette tendance est rarement explicitée. De la logi-
que macrobiotique, on peut cependant dégager deux types d’explica-
tions. Les premiéres ressortent aux fauteurs de troubles eux-mémes,
qu’ils soient d’origine comportementale (tendance yin de I’indolence,
de la paresse, de la critique négative, etc.) ou d’origine alimentaire (le
sucre, les graisses, les laitages comptent, comme on le sait, parmi les
produits les plus décriés par la macrobiotique). Les secondes renvoient
au mode de développement de la maladie: le cancer du fait de la multi-
plication possible des métastases, est congu comme relevant de 1’expan-
sion et de la diffusion, donc du yin. Les maladies résultant des déficien-
ces immunitaires comme le sida appartiennent au méme groupe yin.

Les maladies dues a des excés de yang (produits animaux, sel, etc.)
se développant sur le mode de la contraction, comme celles qui peuvent
affecter le systéme cardiaque, font également 1’objet de nombreuses
mentions dans la littérature macrobiotique mais sont moins fréquem-
ment 1’objet de questions dans les stages et apparaissent moins souvent
dans les propos des informateurs. Le cancer semble menacer tout le
monde et, & I’exception de certaines de ses formes (comme celui du
poumon et sa corrélation fréquente avec le fait d’inhaler la fumée), ses
causes les plus directes ne sont pas toujours bien connues, surtout du
grand public. Les informateurs imaginent donc mieux se protéger en
suivant un mode d’alimentation et de vie considéré comme plus sain.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 323



Les maladies cardiaques paraissent faire moins peur et suscitent moins
de nouveaux sympathisants du régime macrobiotique.

Modes de diagnostic et de soins

Les maitres de la macrobiotique s’accordent a définir quelques grands
principes de guérison. Avant méme de chercher a soigner ponctuel-
lement un déséquilibre quelconque, les thérapeutes macrobiotiques
conseillent aux malades de laisser le corps réagir afin qu’il se régule
lui-méme. Toutes les réactions telles que fatigue, maux de téte, fiévre,
transpiration anormale, mictions fréquentes, odeurs corporelles inhabi-
tuelles, diarrhée ou constipation, éruptions cutanées, irritabilité, sont
considérées comme des réactions d’élimination et d’adaptation, signe
d’une amorce de changement et de guérison. Ils incitent ensuite leurs
patients & modifier leur mode de vie en I’orientant vers la simplicité et
I’humilité. Ils leur suggérent également de tisser des liens matériels
(étre en contact physique avec la nature au travers d’activités sportives
par exemple) et spirituels avec 'univers. Ils essaient ensuite de réajuster
les malades a leur environnement et 1’alimentation aux malades. Dans
les exemples donnés, leur pronostic est - on s’en doute - rarement
négatif.

Les conditions de vie des malades sont réajustées sur divers plans:
celui du climat et du milieu de vie, celui de ’activité et celui de
1’alimentation curative. Sur chaque plan, il s’agit de corriger 1’excés
d’une des forces ou énergies. Pour guérir des maladies de type yin, il
faut rendre ’environnement et 1’alimentation plus yang. Si les symp-
toOmes sont a la fois yin et yang, ce sont les conditions d’un juste milieu
qui seront recherchées.

Dans 1’optique macrobiotique, le changement des conditions de vie
et d’alimentation suffit & guérir des affections bénignes chroniques ou
exceptionnelles. En guise de prévention ou pour des maladies plus
graves, voire malignes ou/et violentes, les pratiquants de la macro-
biotique utilisent des méthodes de soins qui évitent les médicaments
prescrits par la médecine officielle*; «N’oubliez jamais qu’en macrobio-

4 Sauf ceux qui - en cas de maladie grave - n’osent pas abandonner tous les médica-
ments qui leur ont été prescrits et essaient d’associer thérapeutique macrobiotique et
médecine officielle. Pour qualifier ces deux formes de thérapeutique, différents termes

324



tique votre armoire a pharmacie se trouve dans votre cuisine» rappelle
une animatrice.

La notion méme de médicament tend a étre gommée pour étre rem-
placée par celle d’aliments curatifs: pas de pastilles, de comprimés, de
suppositoires mais des bols de riz, des bouillons, des thés, etc. Pour se
soigner, les partisans de la macrobiotique ont recours d’une part a des
aliments dits «<harmonisants», «équilibrants», «recentrants» ou «neutres»,
et, de 'autre, a des «spécifiques».

Les premiers ne se situent pas dans les extrémes du yin ou du yang,
mais, au contraire, conjuguent le mieux les deux forces. En macrobio-
tique, la «neutralité» d’un aliment ne correspond pas a un classement
indécis’. Il s’agit d’un classement positif relevant de 1’inclusion (yin
et yang) plutot que de 1’exclusion (ni... ni). Les céréales sont souvent
considérées comme harmonisantes, la place d’honneur étant réservée au
riz, congu comme alliant le mieux les €énergies yin et yang, et entrant,
de ce fait, dans le régime de nombreux malades et dans celui de 1’ascéte
désireux d’améliorer son état mental.

Les seconds sont également tirés de 1’alimentation ordinaire. En tant
que «spécifiques», ils sont consommés plus réguliérement, en plus
grande quantité ou de fagon plus concentrée par les personnes malades.

sont utilisés (voir, entre autres, le plan d’exécution du Programme de recherche 34,
1992), selon que les locuteurs les défendent ou les critiquent: médecine classique, offi-
cielle, conventionnelle vs alternative, paralléle, complémentaire; allopathique vs homéo-
pathique; dure vs douce, naturelle. J'emploie les termes de médecine officielle et de
médecine paralléle car ce sont ceux qui me semblent véhiculer le moins de jugements de
valeur et correspondent relativement bien a la situation étudiée, c’est-a-dire une médecine
qui émane d’une autorité reconnue et constituée coexistant avec un ensemble de médeci-
nes qui tantot revendiquent leur statut marginal, tant6t le déplorent. Un autre choix de
termes pourrait étre envisagé. Il ne devrait cependant pas se fonder sur 1’opposition
allopathique vs homéopathique puisqu’il existe de nombreuses médecines paralléles qui
fonctionnent sur un principe allopathique et des pratiques de la médecine officielle qui
peuvent étre de nature homéopathique. De méme, la notion de complémentarité me parait
d’emblée donner la prééminence a la médecine officielle.

> Cette neutralité ne s’apparente pas 4 celle qui est décrite par les auteurs qui ana-
lysent les catégories du chaud et du froid (Anderson 1980, Bromberger 1985 et Centlivres
1985). Dans les exemples chinois, iraniens ou afghans décrits, la neutralité correspond
soit a un classement de quelques aliments courants et de base, comme le riz, catégorisé
a partir des appréts dont il fait I’objet, soit au classement incertain d’aliments que 1’on
considére parfois comme ni chaud, ni froid, soit «tiédes» (Centlivres 1985: 52).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 325



A la différence des aliments «<harmonisants», les «spécifiques» obéis-
sent presque toujours au principe d’une composition d’aliments, d’un
mélange, d’une préparation souvent servie sous forme de boisson. Les
céréales, les algues, certains légumes et fruits et certaines boissons (thé
sans théine, bouillons de certains 1égumes, etc.) constituent les aliments
curatifs les plus courants. L’umeboshi (ou ume bosis), une prune d’ori-
gine japonaise cueillie encore verte, séchée au soleil puis plongée dans
une saumure et stockée pendant plusieurs années dans des fiits de bois,
est utilisée dans des sauces ou en boisson pour neutraliser tous les excés
et notamment ceux d’acide. Elle stimule également 1’appétit et la diges-
tion tout en agissant particuliérement sur le foie et I’estomac. C’est un
spécifique trés utilisé qui présente la particularit¢ d’étre un fruit,
catégorie d’aliments que les pratiquants de la macrobiotique évitent
généralement parce qu’ils la considérent comme trop yin. Ici les quali-
tés yin de la prune sont compensées par 1’énergie yang de la saumure.

Chaque aliment ou composition d’aliments a des propriétés adaptées
au tempérament d’une personne et a la maladie dont elle est affectée.
Selon les besoins, la «neutralité» d’un aliment ou, plus souvent, d’une
préparation, peut étre modifiée en ajoutant des €léments yin ou yang.
C’est le cas par exemple de la boisson de kouzou, plante dont on utilise
les racines pour fabriquer une farine qui, une fois délayée dans de
I’eau, soigne le systéme digestif: en cas de diarrhée, du tamari® (yang)
lui est ajouté en vue de favoriser la contraction et de régulariser le
systéme digestif; en cas de constipation, c’est la prune umeboshi, a la
fois yang par le sel qu’elle contient et yin par son cOté acide, qui
permet de dilater les intestins.

En association a des séances de do-in et de shia-tsu’, certains
aliments yin connus pour leurs vertus détendantes, comme le gingembre
et la pomme de terre®, sont utilisés en compresses ou en emplatres
pour les affections de type yang.

S Une sauce confectionnée a base de soya, de froment et de sel marin qui subit une fer-
mentation lactique d’environ deux a trois ans.
7 Leshia-tsu est une technique de toucher thérapeutique d’origine japonaise qui ressem-
ble a I’acupunture mais n’utilise pas d’aiguilles tandis que le do-in correspond a un auto-
massage qui suit plus ou moins les mémes principes.

La pomme de terre, jugée trop yin pour diverses raisons qu'il serait trop long de pas-
scr en revue ici, est probablement le seul produit qui est utilisé comme spécifique sans
¢étre par ailleurs consommé en tant qu”aliment.

326



Les produits qui cumulent une fonction alimentaire et curative
proviennent dans la plupart des cas du Japon. Outre leurs qualités
intrinséques, on peut supposer - car les informateurs ne le relévent pas
eux-mémes - que leur origine japonaise renforce leur force curative:
ces aliments sont investis d’une efficacité quasi magique du fait qu’ils
occupent une place importance a I’intérieur du systéme philosophique
nouvellement adopté. Les spécifiques sont en quelque sorte connotés
trés positivement car ils concentrent un certain nombre de propriétés
physiques et symboliques, constamment rappelées dans les ouvrages et
les conférences des maitres. Du fait de leur origine exotique ou de la
particularité de leur utilisation (dans le cas des pommes de terre par
exemple), les informateurs n’ont pas pu leur associer des expériences
antérieures ou des qualités négatives. Les spécifiques sont liés a une
autre culture (la culture japonaise telle qu’elle est diffusée par les
maitres®), entourés d’une histoire, d’'un mythe qui a la fois les rend
plus exotiques encore et les situe dans un ensemble de connaissances et
d’usages partagés par toute une communauté de semblables macrobio-
tiques - sains ou malades.

Le modéle thérapeutique

La thérapeutique macrobiotique suit un modéle allopathique, non pas
dans le sens que 1’on attribue généralement a la médecine dite officielle
mais du fait qu’elle se fonde sur un équilibre entre deux énergies a la
fois antagonistes et complémentaires. A des symptOmes et a une mala-
die de type yin, le thérapeute essaie de répondre par un traitement qui
diminue I’énergie yin au profit de celle qui est d’origine yang. En
macrobiotique, il ne s’agit pas, comme en homéopathie, d’aller dans le
sens de la maladie en renforgant les symptomes, ni de lutter contre la
maladie comme en allopathie officielle (du moins selon les représen-
tations que les informateurs se font de ce type de médecine). Les
pratiquants macrobiotiques partent de I’idée que la maladie disparaitra
d’elle-méme une fois 1’équilibre rétabli et 1’organisme renforcé. La
conjonction d’aliments et de quelques pratiques particuliéres (massages,

A I’exception des précurseurs, ceux-ci n’ont jamais vécu au Japon et véhiculent des
représentations d'une culture qu’ils décrivent de fagon trés souvent imprécise comme
«traditionnelle».

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 327



compresses) aident le corps a «s’en sortir» lui-méme. Dans ce modéle
allopathique propre a la macrobiotique, deux types de pratiques font
cependant exception. Il s’agit d’abord d’une forme de médecine des
signatures, non loin, en quelque sorte, du modéle homéopathique. Par
analogie de formes, des produits sont mentionnés comme bénéfiques
pour certains organes: les haricots azukis sont bons pour les reins, les
algues pour la circulation, les racines de lotus pour les poumons, la
prune ume boshi pour le foie, etc. Il s’agit ensuite de certaines
pratiques assimilables a une lutte contre la maladie. En cas d’affection
grave comme le cancer, le thérapeute et le patient cherchent par
exemple a «exciter le cancer» (c’est-a-dire la zone ou se trouve
concentrée la tumeur) pour ensuite mieux «enlever les saletés» et
«€éliminer les toxines».

En matiére de traitement se repose la question de la prédominance
d’un modéle soustractif ou additif. Dans la plupart des cas, les infor-
mateurs macrobiotiques rejettent toutes les formes soustractives et
additives, qu’ils estiment trop interventionnistes et brutales (les
ablations ou les greffes), ou artificielles (par exemple la correction
d’une hypo- ou hypertension par des médicaments): une fois de plus,
il s’agit de soigner 1’état général, de dépasser le symptome ou la cause
immeédiate. Pour eux, le traitement par des médicaments ou par 1’abla-
tion entrave les mécanismes naturels de régulation: il y a suppression
du cancer lui-méme mais pas de sa cause. Considérant le cancer comme
un moyen d’auto-protection que le corps utilise pour éviter 1’intoxi-
cation générale, la macrobiotique préconise d’éliminer toute forme
d’accumulation en rétablissant une plus grande fluidité des énergies et
en permettant au corps de retrouver, a long terme, son état d’équilibre.

Certaines compresses et surtout des emplitres dont la forme est
additive ont une visée €éliminatoire donc soustractive. Il s’agit d’éliminer
les toxines ou autres impuretés résultant d’excés alimentaires ou, dans
les cas plus graves, de susciter une résorption du mal, un kyste ou
une tumeur par exemple. Ces résorptions sont considérées comme des
victoires de 1’organisme et on m’en a cité avec fierté de nombreux
exemples'®.

10" Ces cas n’ont rien a voir avec ceux que Laplantine cite en décrivant plusieurs médica-
ments allopathiques visant a la résorption sous diverses formes: antidiarrhéiques, astrin-
gents, carminatifs, hémostatiques, antisudorifiques et vasoconstricteurs (1986: 207).

328



Les techniques de soins s’apparentent cependant plus souvent & un
modéle additif, que cela soit par ingestion d’un spécifique (tisane,
bouillon, gouttes) ou par des techniques de massage qui transmettent de
’énergie.

Nombres de préparations, de recommandations et de pratiques -
comme celle de la méditation - mettent 1’accent sur la nécessité de
maintenir 1’organisme dans le calme. Comme dans la majeure partie des
alimentations dites alternatives ou naturelles, les produits a tendance
excitante ne sont pas conseillés: thé, café, cacao, etc., tandis que tous
ceux qui ont une action calmante ne font pas 1’objet d’opprobre méme
s’ils ne sont pas particuliérement recommandés - a I’inverse de ce qui
se passe par exemple chez les végétariens'! - puisqu’il s’agit de
rechercher 1’équilibre entre les forces yin (lénifiantes) et yang
(excitantes).

En fin de compte et ainsi que le constate également Laplantine
(1986: 225), ces quatre dimensions (additif/soustractif et sédatif/
excitatif) sont comme quatre touches d’un clavier sur lequel 1’individu
et/ou le thérapeute peut jouer pour accroitre ou diminuer 1’énergie afin
de maintenir un équilibre dynamique des forces en présence dans le
corps. Le do-in et le shiatsu constituent par exemple deux techniques
qui transmettent de 1’énergie pour stimuler un organe ou, au contraire,
le calmer, le but ultime étant de rétablir 1’équilibre globale des forces.

Le corps comme boussole

Les représentations que les informateurs macrobiotiques élaborent a
propos de la maladie doivent étre mises en rapport avec celles qu’ils se
font de la société dans laquelle ils vivent et du groupe social auquel ils
appartiennent'?,

La plupart des informateurs portent un regard critique sur «la
société». Leurs questions et leurs objections se rapprochent de celles
qu’avangaient, a leur époque, les contestataires de 1968 et les acteurs
des mouvements écologistes qui prirent naissance par la suite. Pour les
partisans de la macrobiotique, la société industrielle, centrée sur la

1" Une autre catégorie d'informateurs étudiée au cours de mon enquéte.

12 Pour les définir grossiérement et rapidement, il s’agit, dans la plupart des cas, des
classes moyennes a aisées.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 329



recherche du confort matériel et de la consommation excessive,
est pathogéne et ne peut produire qu’une alimentation et des
comportements «malsains». En ce sens, les pratiquants de la
macrobiotique se rapprochent d’autres sujets interrogés sur leurs
représentations de la maladie et de ses causes (voir par exemple
Herzlich et Pierret 1984 et Fainzang 1989).

Cependant, du point de vue macrobiotique, ni la «société» dans un
sens négatif, ni la «nature» dans un sens positif ne se révélent seules
responsables de 1’état de santé ou de maladie. Les informateurs macro-
biotiques ne se considérent en effet ni comme les victimes inattendues
d’un monde social hostile ni comme les heureux bénéficiaires d’un
environnement naturel généreux. Pour eux, une vie saine se fonde sur
la simplicité, la frugalité et un rapport privilégié avec la nature, qu’ils
idéalisent sans pour autant la considérer comme une source brute de
santé. Un aliment sain devrait étre biologique'® et complet'* mais, au
contraire des végétariens qui attachent une grande importance a 1’idée
d’aliment «vivant» et «naturel», les informateurs macrobiotiques se
servent des notions de yin et de yang pour reconstruire et «culturaliser»
leur rapport a la nature. Ce qui provient de la nature est sain mais n’est
pas consommé ou accepté dans toute sa naturalité: cela doit étre évalué
et classé pour pouvoir étre correctement associé a d’autres aliments ou
éléments afin d’atteindre un équilibre optimal dans tout 1’organisme.
Rien ne doit étre laissé au hasard: sur le plan alimentaire et corporel,
la santé d’un individu macrobiotique dépend de la bonne interprétation
qu’il fait de ses besoins en énergie yin et yang.

Dans la littérature des maitres, ainsi que dans les représentations
iconographiques et les énoncés des informateurs, les métaphores macro-
biotiques insistent sur la maitrise, la mesure et 1’équilibre: le corps est
compas, boussole ou baroméire, il indique les décisions a prendre en
méme temps qu’il permet de les éprouver.

Comme nous I’avons vu, les pratiquants de la macrobiotique insistent
sur la responsabilité de I’'individu et du malade. Méme s’ils pensent
pouvoir convaincre d’autres personnes de changer de comportement et
qu’en conséquence, ils écrivent des ouvrages et créent des centres de
stages chargés de diffuser la démarche macrobiotique, maitres et dis-
ciples pensent que cette démarche de changement demeure individuelle

13 Cest 4 dire, en bref, cultivé sans engrais chimique de synthése.
' Le moins raffiné possible dans le cas d’une céréale par exemple.

330



avant tout: «le monde ne changera pas rapidement et en bloc, c’est le
changement de chaque individu qui peut provoquer petit a petit une
amélioration de la société» disait en substance une informatrice.

A 1’exception des vives critiques qu’ils formulent a I’encontre des
produits laitiers, ce que les informateurs macrobiotiques considérent
comme malsain n’est dans I’ensemble guére différent de ce que recom-
mandent - actuellement et en Suisse au moins - les professionnels de
la diététique et les promoteurs d’une politique de prévention de la santé:
il s’agit de manger moins de graisses animales, moins de sucre raffiné
pour plus de sucres complexes comme les céréales, plus d’aliments
riches en fibres (légumes et céréales), moins ou pas d’alcool, conseils
alimentaires auxquels s’ajoute l’injonction d’une existence moins
sédentaire. Les normes macrobiotiques qui distinguent le normal du
pathologique ne constituent donc pas une solution radicalement diffé-
rente des autres thérapeutiques, notamment officielles, mais s’inscrivent
sur un fond commun partagé avec les membres des classes moyennes.
Plusieurs enquétes (voir par exemple Herzlich et Pierret 1984, Laplan-
tine et Rabeyron 1987, Programme de recherche 34, 1992) suggérent
en effet que I’ensemble des classes moyennes semblent concernées,
certes & des degré divers selon les fractions de classe, par les
campagnes de prévention de la sant€, les injonctions a un mode de vie
plus sobre et les médecines paralléles.

Les pratiquants de la macrobiotique se distinguent cependant sur
deux plans. D’une part, ils amplifient et élargissent le spectre des
aliments et des comportements déconseillés ou recommandés. Ils aspi-
rent également a une prévention totale ou presque de la maladie, aspira-
tion a laquelle les représentants de la diététique et de la médecine
officielles ne prétendent pas. La macrobiotique souhaite en quelque
sorte accroitre la marge de temps qui sépare chaque individu de la
mort. D’autre part, contrairement aux campagnes officielles de préven-
tion, les conseils diffusés par la macrobiotique sont insérés dans une
pratique ef une philosophie explicites. Ce sont des régles de vie et non
des conseils, intégrées dans un systéme cohérent qui permet un change-
ment global d’existence. La macrobiotique offre aux informateurs, qui
la choisissent souvent a un moment clef du cycle de vie (départ du
foyer familial pour les plus jeunes, mariage, naissance des enfants) ou
de I'existence (période difficile ou maladie), des régles simples qui
produisent de 1’ordre et de la cohérence, agissant comme un bouclier
devant la profusion de recommandations et de préceptes qui sont diffu-
sés dans notre société par différentes instances (médias, systémes

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 331



scolaire, médical et paramédical). Certes, dans les conseils diffusés par
ces diverses instances, on pourrait probablement dégager un ensemble
de valeurs, voire une «philosophie» mais, au contraire de la macro-
biotique, 1’aspect éthique, philosophique ou moral n’est pas revendiqué
comme tel, demeure plus implicite et ne fait pas 1’objet d’un partage au
sein d’un réseau plus ou moins organisé de sympathisants.

Le systéme d’alimentation et de soins macrobiotiques est a la fois
contraignant et libérateur: il constitue un point de repére fixe subor-
donnant toutes les activités aux normes qu’il propose mais il donne
aussi le sentiment a ceux qui le suivent qu’ils sont autonomes, qu’ils
organisent et modulent eux-mémes chaque jour 1’équilibre des forces
yin-yang. Ainsi les informateurs n’ont-ils pas I’impression de se
soumettre arbitrairement a un systéme de régles et d’interdits. Le
systéme macrobiotique permet a beaucoup d’entre eux de s’approprier,
sous forme simplifiée, un savoir médical et diététique qui leur ouvre
des possibilités d’études dont certains n’ont pas pu bénéficier dans
leur jeunesse.

Les pratiquants de 1a macrobiotique entretiennent un rapport ambigu
avec la société globale. Ils oscillent entre la pleine intégration et la
revendication d’un statut spécifique. D’un coté, ils cherchent a ne pas
¢tre marginalisés. Par exemple, dans les cas graves de maladie, j’ai
souvent constaté que le rapport a la médecine officielle n’est pas
absolument conflictuel, du moins du point de vue macrobiotique. Les
informateurs disent se laisser contrOler par des médecins conven-
tionnels. Cette ouverture contribue a améliorer leur image de
marque'®, ne serait-ce que parce qu’ils estiment bénéficier d’une
caution scientifique lorsque 1'un d’eux peut suggérer aux médecins qui
le contrdlent et aux personnes qui I’écoutent qu’il a été guéri par un
traitement lié a la philosophie et au mode alimentaire qu’il a choisi.
De méme, les parents d’enfants élevés dans la macrobiotique n’envoient
en principe pas leur progéniture chez un pédiatre mais acceptent qu’elle
soit suivie par le médecin scolaire et qu’elle subisse les visites
médicales exigées par la caisse d’assurance maladie.

D’un autre cOté, les partisans de la macrobiotique s’estiment
profondément différents de leurs contemporains. La cosmologie et
la cosmogonie macrobiotiques se veulent a la fois scientifiques et

15 Celleci a été maintes fois écornée, notamment aprés la publication en 1981 de
Je porte plainte, un ouvrage de 1’écrivain frangais Roger Ikor.

332



philosophiques. Dans des ouvrages redondants qui se répondent comme
en écho les uns les autres, chacun essayant néanmoins d’apporter sa
touche personnelle, les spécialistes de la macrobiotique utilisent le
savoir et les formes du discours médical officiel, méme si, par la suite,
ils ne tirent pas les mémes conclusions sur les causes de la maladie et
ne choisissent pas une optique de soins identique. Conscient ou incons-
cient, ce procédé leur permet de conforter les valeurs macrobiotiques,
de justifier les principes établis et de leur donner une assise plus large.
Sur I’approche de phénoménes encore mal expliqués par la science offi-
cielle - tout ce qui touche par exemple aux phénoménes des vibrations,
de la circulation des énergies subtiles comme le yin et le yang - la
macrobiotique, forte de son intuition et de son savoir spécifique, pense
avoir accés a ce que les scientifiques découvriront plus tard avec
d’autres moyens, notamment avec des instruments de mesure permettant
d’établir des régularités statistiques. Finalement, au-deld des consi-
dérations pratiques quotidiennes, maitres et disciples de la macrobio-
tique tentent d’introduire ou de réintroduire dans 1’alimentation comme
dans la thérapeutique une attention portée a la face intérieure de 1’étre,
a ce que la sociologue Eliane Allo (1989) nomme le souci de 1’ame.

Résumé

Pour les informateurs macrobiotiques, la théorie du yin et du yang
fonctionne comme une sorte de grille d’analyse, de classement et de
catégorisation du monde et des différentes facettes de la vie quoti-
dienne. La maladie y est percue comme le résultat d’'un mode de vie
erroné et d’une rupture des liens matériels et spirituels avec la nature
et le cosmos. Elle n’est cependant pas vécue comme ayant d’abord une
cause exogene. Les partisans de la macrobiotique portent un regard
critique sur la société dans laquelle ils vivent mais ne la considérent pas
comme la seule source de processus pathogénes. Dans 1’esprit macro-
biotique, les individus sont les premiers responsables de leur santé qu’il
convient de conserver ou de rechercher en rééquilibrant constamment
les excés ou les défauts de yin ou de yang dans I’organisme. Ainsi le
corps éduqué, «culturalisé» par 1’application des régles macrobiotiques,
indique-t-il les décisions a prendre en méme temps qu’il permet de les
éprouver.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 333



Zusammenfassung

Fiir die Makrobiotik funktioniert die Theorie des Yin und des Yang als
eine Art Raster fur die analytische Klassifizierung und Kategorisierung
der Welt sowie der vielseitigen Facetten des Alltagslebens. Die Krank-
heit wird betrachtet als Resultat einer falschen Lebensweise, als Riss
zwischen den materiellen und spirituellen Banden und der Natur und
dem Kosmos. Krankheit wird nicht in erster Linie als von aussen {iber-
tragen erlebt. Die Anhédnger der Makrobiotik betrachten zwar kritisch
die Gesellschaft, in der sie leben, sehen in ihr jedoch nicht die einzige
Quelle pathogener Prozesse. In der Auffassung der Makrobiotiker ist
das Individuum verantwortlich fiir seine Gesundheit. Es gilt, diese zu
bewahren oder sie wiederzufinden, indem die positiven und negativen
Krifte des Yin und des Yang im Korper stindig ausgeglichen werden
miissen. So kann der geschulte und den Regeln der Makrobiotik fol-
gende Korper anzeigen, welche Entscheidungen gefillt werden miissen
und sie entsprechend auch erproben.

Bibliographie

ALLO Eliane
1989. Le souci de I’adme. Paris: Maren Sell. 163 p. (Document)

ANDERSON Eugene N.
1980. «"Heating" and "cooling" foods in Hong Kong and Taiwan».
Social science information = Information sur les sciences sociales
(London, Beverly Hills) 19/2: 237-268
1984. «"Heating" and "cooling" foods re-examined». Social science

information = Information sur les sciences sociales (London,
Beverly Hills) 23/4-5: 755-773

BROMBERGER Christian
1985. «Identité alimentaire et altérité culturelle dans le nord de
I’Iran: le froid, le chaud, le sexe et le reste», in: INSTITUT
D’ETHNOLOGIE (éd.), Identité alimentaire et altérité culturelle: actes
du colloque de Neuchdtel, 12-13 novembre 1984, p. 5-34. Neuchitel:
I’Institut. 259 p. (Recherches et travaux de I’Institut d’ethnologie; 6)

CANGUILHEM Georges
1966. Le normal et le pathologique. Paris: PUF. 224 p.

334



CENTLIVRES Pierre
1985. «Hippocrate dans la cuisine: le chaud et le froid en
Afghanistan du Nord», in: INSTITUT D’ETHNOLOGIE (éd.), Identité
alimentaire et altérité culturelle: actes du colloque de Neuchatel, 12-
13 novembre 1984, p. 35-57. Neuchatel: [D'Institut. 259 p.
(Recherches et travaux de 1’Institut d’ethnologie; 6)

FAINZANG Sylvie
1989. Pour une anthropologie de la maladie en France: un regard
africaniste. Paris: Ecole des hautes études en sciences sociales. 109
p. (Cahier de I’Homme; 29)

HERZLICH Claudine et Janine PIERRET
1984. Malades d’hier, malades d’aujourd’hui: de la mort collective
au devoir de guérison. Paris: Payot. 300 p. (Médecine et sociétés)

IKOR Roger
1981. Je porte plainte. Paris: Albin Michel. 120 p.

KusHI Michio
1980. Le livre de la macrobiotique: la révolution biologigue ou
I’harmonie dans les comportements humains d’aprés l’ordre de
lunivers. Paris: Guy Trédaniel/Ed. de la Maisnie. 231 p.

LAPLANTINE Frangois
1986. Anthropologie de la maladie: étude ethnologique des systémes
de représentations étiologiques et thérapeutiques dans la société
occidentale contemporaine. Paris: Payot. 411 p. (Science de
1’homme)

LAPLANTINE Frangois et Paul-Louis RABEYRON
1987. Les médecines paralléles. Paris: PUF. 128 p. (Que sais-je?;
2395)

LOISEAU Sophie et Thierry PASQUIER
1986. Macrobiotique, voie de longue vie. Paris: Guy Trédaniel/Ed.
de la Maisnie. 277 p.

OHSAWA Georges (SAKURAZAWA Nyoiti)
1968 (1931). Le principe unique de la philosophie et de la science
d’Extréme-Orient. Paris: Librairie philosophique J. Vrin. 159 p.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 335



OssipOw Laurence

1989. Le végétarisme: vers un autre art de vivre ? Paris: Cerf/Fides.
125 p. (Bref)

PROGRAMME DE RECHERCHE 34
1992. Méthodes de traitement alternatives pour les maladies
humaines/ Médecines complémentaires. Berne: Fonds national de la
recherche scientifique. 11 p. [Plan d’exécution]

336



	Le corps comme boussole : le yin et le yang dans les représentations macrobiotiques de la santé et de la maladie

