
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Le corps comme boussole : le yin et le yang dans les représentations
macrobiotiques de la santé et de la maladie

Autor: Ossipow, Laurence

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Laurence Ossipow

Le corps comme boussole
Le yin et le yang dans les représentations

macrobiotiques de la santé et de la maladie

Diffusée en France à partir des années trente par le Japonais Nyoti
Sakurazawa dit Georges Ohsawa, la macrobiotique (du grec makros,
«long, grand» et bios, «vie») est une démarche philosophique, alimentaire

et sanitaire qui repose sur une réinterprétation des principes
chinois du yin et du yang. Dès l'origine, la macrobiotique est marquée
d'une préoccupation thérapeutique fondée sur l'accroissement de la

longévité qui se perpétue dans le mouvement actuel, même si tous les

maîtres encouragent leurs élèves à considérer la macrobiotique comme
un art de vivre et non pas seulement comme un moyen de guérison.

Depuis 1984, mon approche ethnologique du réseau macrobiotique
suisse, dont les points d'accrochage sont principalement lausannois,
puis genevois et bernois, se centre d'abord sur la problématique
alimentaire. J'ai donc plus souvent rencontré des informateurs qui me
parlaient de leurs représentations de la maladie et de la santé que des

personnes malades au moment où je les interrogeais. J'ai néanmoins pu
participer à des séances de cours, de consultation de groupes et à des

stages où la maladie se trouvait au centre des propos. Dans le cadre
d'entretiens consacrés à leurs pratiques alimentaires et à leur nouveau
mode de vie, certains informateurs ont également longuement parlé des

maladies dont ils souffraient ou avaient souffert.
J'essayerai de dégager les représentations que les pratiquants1 de la

macrobiotique se font de la maladie et plus particulièrement de l'étio-
logie, de la nosologie et de la thérapeutique. Lorsque les informateurs
recherchent les causes d'une maladie, qu'ils classent leurs affections en

maux d'origine yin ou yang et qu'ils m'expliquent ce qui est «sain»

1
Pour désigner quelqu'un qui s'intéresse à la macrobiotique, j'ai parfois entendu mes

informateurs utiliser l'expression un «macrobiote» mais jamais celle d'un «macrobiotique».
Le terme «macrobiotique» désigne donc une pratique et ne devrait s'employer ni comme
substantif ni comme adjectif. Pour ne pas alourdir exagérément le texte, je l'utiliserai
néanmoins parfois comme adjectif.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 315



(le normal) ou «malsain» (le pathologique), ils laissent en même temps
apparaître le rapport particulier qu'ils entretiennent avec eux-mêmes,
avec les autres ainsi qu'avec leur environnement social et naturel.

Les principes du yin et du yang

Le yin correspond à une force féminine, centrifuge, ascendante, assimilable

à la dispersion, à l'expansion, à la dilatation et à la séparation
tandis que le yang équivaut à une force masculine, centripète, descendante,

horizontale, synonyme d'assimilation, de contraction et de
rassemblement. Ces deux forces ou énergies, à la fois antagonistes et

complémentaires, interagissent dans chaque élément.
Pour les informateurs macrobiotiques, la théorie du yin et du yang

fonctionne comme une sorte de matrice et de grille d'analyse à quoi
tout se réfère et qui permet de penser, de classer et de catégoriser les

différentes facettes de la réalité quotidienne: l'alimentation et le corps2,
la santé et la maladie mais aussi le comportement des gens, leur
tempérament, la marche du monde...

La théorie du yin et du yang telle qu'elle a été réinterprétée par la

macrobiotique n'intègre pas explicitement la médecine humorale dans

le sens où elle ne renvoie ni aux éléments (air, feu, eau, terre) ni aux
qualités (chaud, froid, sec, humide) ni encore aux tempéraments (bile
jaune, bile noire, flegme et sang) qui la définissent. Le système
macrobiotique, qui a largement emprunté à la médecine chinoise (voir par
exemple Anderson 1980 et 1984), ne repose cependant pas non plus sur
le système des cinq éléments (feu, terre, métal, eau, bois) quoique
celui-ci soit parfois intégré dans les ouvrages ou les cours des maîtres

sans être toujours formellement décrit en tant que tel.

Les formes de la maladie

Les thérapeutes macrobiotiques cherchent à comprendre l'origine et les

causes profondes de la maladie. Pour établir un diagnostic, ils prennent

2 Pour une description rapide de l'alimentation macrobiotique et de son origine, voir
Ossipow 1989. Une analyse plus détaillée des pratiques alimentaires et corporelles se

trouve dans mon travail de thèse (en voie d'achèvement).

316



en compte l'ensemble de la personne, ses habitudes, ses goûts et
dégoûts ainsi que son insertion dans un environnement socio-affectif.
Ils s'intéressent également à son rapport à la nature, à son habitat, etc.
Ils observent et analysent le corps du malade pour en décrire l'état de

fonctionnement interne de l'organisme. Chaque organe du corps trouve

par exemple sa correspondance sur le visage. L'état du corps tout entier

ou de ses différentes parties peut également se refléter dans des organes
particuliers: les oreilles, les mains, les pieds, les yeux et l'abdomen
sont le plus souvent cités.

Ce type d'observation se rapproche de la physiognomonie qui établit
des correspondances entre les traits du visage (ou du corps dans certains
cas) et ceux qui caractérisent un tempérament, une constitution, un
caractère, un comportement. Pendant un séminaire international de

macrobiotique, lors d'une consultation de groupe donnée le mercredi
8 juillet 1987 à la Lenk dans les Alpes bernoises, Michio Kushi, le

successeur de G. Ohsawa, stigmatisait en ces termes les consommateurs
d'œufs et de poulet: «Vous avez mangé trop d'œufs et de poulet, vous
piquez comme un poulet, vos mains ressemblent à des pattes de poulet,
tout votre corps est devenu celui d'un poulet. Mangez de la nourriture

pour humains3 et vous vous redresserez. Mes mains et mes pieds sont
droits car je mange de la nourriture pour humains.»

Des techniques très complexes de toucher et de pression de différents
points du corps complètent les moyens de diagnostic: douze paires de

méridiens correspondent par exemple à des canaux véhiculant l'énergie
qui circule entre ciel et terre en passant par le corps humain.

L'état général diagnostiqué, la maladie doit être ensuite analysée dans

sa forme et située dans sa progression qui s'effectue en sept étapes
selon les spécialistes macrobiotiques.

Pour Kushi (1980: 131-133), le malade souffre d'abord d'un état
de fatigue et/ou de souffrances, bénignes mais souvent chroniques:
diarrhée ou constipation temporaires, douleurs musculaires, crampes,
maux de tête, anxiété, manque de volonté, etc. Les troubles physiques
et les affections mentales vont ensuite en augmentant (hyper- ou
hypotension, anémie, paralysie, hyperémotivité, dépression, etc.)

jusqu'à la sixième étape, regroupant des maladies encore plus graves
et moins facilement réversibles comme des cancers. Pour le maître

3
Principalement des céréales et des légumes, parfois du poisson. Les produits laitiers

sont plus mal considérés que les produits carnés.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 317



macrobiotique, l'arrogance, septième étape de la maladie tout en étant
la cause première de toutes les affections, apparaît lorsque l'homme se

sépare de la nature et de l'univers. Cette arrogance peut prendre deux
formes. Une première, de type yang, correspond à un caractère
dominateur tandis que l'autre, de type yin, se caractérise par un repli sur
soi-même qui pousse par exemple l'individu à refuser une aide

quelconque. Kushi précise encore que cette maladie peut se développer à

l'échelle individuelle ou sociale (arrogance d'une nation).
Des maladies de type yin, yang ou yin et yang à la fois peuvent

atteindre différentes parties ou organes du corps. La classification
proposée par Kushi (1980: 137-142) indique les symptômes et la maladie
dans chaque cas. Ces symptômes correspondent aux signes d'une
maladie qui n'est pas déclarée ou repérable immédiatement. Souvent

symptômes et maladies sont confondus, comme si leur confusion
importait peu car, au bout du compte, c'est la recherche de la cause qui
demeure primordiale pour les partisans de la macrobiotique. Kushi
(1980: 129) décrit:

- les symptômes (les signes ou la maladie elle-même, l'hypertension
par exemple);

- les conditions (sous-jacentes aux symptômes, par exemple l'état
dilaté du corps);

- les causes (notre «constitution», en partie héritée, et l'état global de

«notre sang» et de nos tendances physiques);

- l'origine (les conditions d'existence, le mode de vie).
Les maladies de type yin se signalent par la moiteur, les pertes de

liquide, l'hypersécrétion, les inflammations, les dilatations, les enflures,
les infections, les saignements, la diminution des globules rouges, la
diminution des mouvements, certaines tensions et certaines paralysies
tandis que les maladies de type yang se caractérisent par la rétention,
l'hyposécrétion, la constriction, les enflures, la sécheresse, le

durcissement, l'immobilité ou l'agitation et la paralysie. Ces classifications
correspondent aux caractéristiques du yin et du yang. Certaines maladies

peuvent présenter les mêmes symptômes mais avoir des causes et
des formes différentes. Ainsi l'enflure peut être diffuse si elle est

d'origine yin ou circonscrite à l'intérieur d'un organe si elle est

d'origine yang.
Le processus de classification des maladies se fonde sur l'analyse des

causes et de leurs effets, dans l'organisme et sur l'ensemble de la

personne. Une cause yin aboutit à une maladie yin; un organisme très

yang peut cependant arriver à juguler cet excès de forces yin. C'est

318



pourquoi les informateurs considèrent le processus pathogène global et
la personne malade comme un tout. Enfin, même s'ils séparent chaque
forme de maladie pour mieux les étiqueter, les spécialistes macrobiotiques

tendent à associer les maladies physiques à des maladies psychiques,

leur origine ultime étant d'ordre comportemental.

L'origine de la maladie

Pour Georges Ohsawa, «la maladie et le malheur, comme le crime et
le châtiment, résultent d'une mauvaise conduite qui viole l'ordre de

l'univers» (cité par Loiseau et Pasquier 1986: 158). Dans le même
ordre d'idées, Kushi, ajoute: «Toutes ces difficultés sont dues à notre
ignorance de ce que nous sommes, de ce qu'est la vie, de notre relation
avec notre environnement et de l'ordre de l'univers» (cité par Loiseau
et Pasquier 1986: 159).

Après avoir découvert la macrobiotique, les informateurs analysent
les maux dont ils souffrent sur le modèle proposé par leurs maîtres: la
maladie naît d'une vie «malsaine», d'un éloignement de la nature et
d'une absence de «démarches spirituelles».

François Laplantine (1986) et Paul-Louis Rabeyron (Laplantine et

Rabeyron 1987) distinguent plusieurs variantes dans lesquelles la maladie

est conçue comme une rupture d'équilibre entre l'homme et lui-
même (la médecine humorale), entre l'homme et le cosmos (la médecine

des signatures) et entre l'homme et son milieu (l'idée d'un mode
de vie erroné). Chez les pratiquants de la macrobiotique, ces trois type
de rupture coexistent tout en étant distincts et associés hiérarchiquement.

La maladie correspond en premier lieu à une rupture de l'équilibre
entre l'homme et le cosmos. L'homme, oubliant le «Principe unique»
- celui qui, dans la philosophie macrobiotique, engendre et réunit à la
fois les énergies du yin et du yang - se considère comme indépendant
de toutes forces supérieures et se coupe du lien à la fois concret et

symbolique qui l'unit au cosmos. Cet oubli et cette coupure, causes de
maladies individuelles, ont cependant des conséquences sur le monde

qu'elles menacent de chaos.
En second lieu, la maladie est une rupture de l'équilibre entre

l'homme et son milieu tant social que naturel. En se coupant du cosmos
et des forces supérieures qui l'habitent, l'homme croit hériter de forces
supérieures. Son «arrogance» le conduit à ne plus respecter les règles

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 319



sociales qui régissent ses comportements avec les autres. La maladie

apparaît encore comme une rupture d'équilibre entre l'homme et la

nature comme entre l'homme et son environnement.
Enfin, la maladie représente la conséquence d'une rupture entre

l'homme et son corps, d'un déséquilibre entre les forces yin et yang,
dû au non-respect des règles sanitaires et alimentaires. Pour les maîtres
de la macrobiotique, la maladie se conçoit généralement comme le
résultat d'une réaction en chaîne qui débute avec la rupture du lien
cosmique pour aboutir à un déséquilibre entre l'homme, lui-même, son

corps et la société.

L'endogène et l'exogène

Au premier abord, les informateurs macrobiotiques repèrent la maladie

comme une entité située dans un point précis du corps. Comme nous
l'avons vu, les maîtres de la macrobiotique catégorisent les maladies
selon leur appartenance à différents systèmes (digestif, musculaire, etc.)
et selon leur qualité yin-yang en les associant parfois avec un des cinq
éléments. De façon certes moins précise, les malades font de même et
localisent leur mal: «ce sont les reins», «ce sont les intestins». Dans les

représentations des thérapeutes et des malades macrobiotiques, ce mode
de catégorisation fondé sur la localisation de la maladie dans un organe
n'occupe cependant qu'une place très restreinte ou ne constitue qu'une
étape de l'analyse du mal. Résultante globale d'un mode de vie erroné,
la maladie n'est pas vécue comme une entité étrangère venant de l'extérieur

et pénétrant brusquement le corps. Elle est au contraire conçue
comme endogène. Ce que le médecin et philosophe Georges Canguil-
hem (1966: 12) dit à propos de la médecine grecque hippocratique
pourrait très bien s'appliquer aux représentations macrobiotiques, même

si ces dernières ne reposent pas sur l'existence des quatre humeurs: elle
offre «à considérer une conception non plus ontologique mais
dynamique de la maladie, non plus localisationniste mais totalisante. La
nature (physis), en l'homme comme hors de lui, est en harmonie et en

équilibre. Le trouble de cet équilibre, de cette harmonie, c'est la
maladie. Dans ce cas, la maladie n'est pas quelque part dans l'homme.
Elle est tout en l'homme et elle est tout entière de lui. Les circonstances
extérieures sont des occasions mais non des causes. Ce qui est en équilibre

dans l'homme, et dont le trouble fait la maladie, ce sont quatre
humeurs dont la fluidité est précisément apte à supporter des variations

320



et des oscillations, et dont les qualités sont couplées avec leur contraste
(chaud, froid, humide, sec). La maladie n'est pas seulement déséquilibre

ou dysharmonie, elle est aussi, et peut-être surtout, effort de la

nature en l'homme pour obtenir un nouvel équilibre. La maladie est

réaction généralisée à intention de guérison.»
Comme le relève aussi Laplantine (1986: 90-96), la maladie est,

selon le modèle endogène, bien plus pensée en termes d'harmonie et de

dysharmonie, d'équilibre et de déséquilibre globaux mettant en cause

un excès ou un défaut des énergies qui circulent dans le corps. En fait,
l'organe malade et les causes de son affection sont situés dans un
ensemble de relations qui mettent en jeu l'homme et son environnement
social, affectif et naturel.

Tous les phénomènes extérieurs susceptibles d'être des points de

départ de la maladie ne sauraient être considérés comme des causes.
C'est leur combinaison avec un certain état de l'équilibre yin-yang qui
déclenche le processus pathologique. La maladie consiste donc plutôt
en une réponse au déséquilibre. La forme de cette réponse varie selon
le sexe, la constitution de la personne et son âge. Il s'agit d'une forme
particulière de la notion de terrain, un terrain dont la base n'est
cependant pas stable: la maladie comme la santé, le chaos comme
l'harmonie se repèrent à un état particulier et provisoire de la combinaison
des énergies yin et yang.

La consommation de certains produits déconseillés à cause de leur
nocivité est signalée comme source directe de plusieurs maladies. Beaucoup

d'informateurs établissent par exemple, notamment chez leurs
enfants, un lien entre la consommation de produits laitiers (évités en

macrobiotique) et/ou de produits sucrés et le déclenchement d'un
rhume. Si ce processus pathologique semble être d'origine exogène, il
repose cependant toujours sur le même schéma de développement endogène

de la maladie: les produits laitiers (plus ou moins yin selon qu'ils
sont par exemple doux et gras) et le sucre (yin) sont responsables d'un
accroissement de yin auquel le corps ne peut pas toujours faire face,
surtout s'il s'agit d'un tempérament à tendance yin et/ou d'un excès

commis à une saison également yin. Selon les spécialistes macrobiotiques,

cet excès rend l'organisme plus fragile, humidifie les poumons,
engendre des toxines et des mucosités qui, à leur tour, encombrent
différents organes et les empêchent de fonctionner par exemple dans

leur rôle d'émonctoires jusqu'au moment où la maladie se déclare.

L'accident, qui pourrait apparaître comme un événement extérieur
dont l'individu ne devrait pas être tenu pour responsable, est pourtant

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 321



considéré comme la conséquence d'un état pathologique plus que
comme une de ses causes. Dans l'esprit macrobiotique, l'individu doit
être suffisamment sensible pour ne pas se trouver dans des situations

qui pourraient être dangereuses, ou suffisamment alerte pour éviter le

danger: par effet de dispersion, un excès de yin rend indolent, dissipé
et inattentif tandis que par effet de contraction, un excès de yang rend
insensible et peu intuitif. Dans les deux cas, la personne ne peut faire
appel à son sens de la prémonition, à son «sixième sens» et reconnaître
les signes avertisseurs d'un danger imminent. Les informateurs
macrobiotiques insistent donc sur la pleine et entière responsabilité du malade.

Au cours d'une séance de stage consacrée aux modes de soins

macrobiotiques, une jeune femme atteinte d'un cancer à l'utérus raconte
qu'elle a refusé l'ablation proposée par son médecin et qu'elle s'est

soignée par la macrobiotique: «Le cancer, on se le crée soi-même...
Cela n'est pas si terrible: il faut se soigner sur le plan psychique,
physique et spirituel.» L'organisateur du cours approuve son propos et

ajoute: «Le cancer, c'est même bien, car c'est un signe d'alarme.» En

somme, la maladie n'est évidemment pas souhaitée mais si elle
survient, elle est perçue comme le signe d'un changement à effectuer, d'un
équilibre à rétablir. Elle a donc toujours un sens.

Si les représentations des informateurs apparaissent centrées sur un
modèle endogène de la maladie, une analyse plus poussée permet de

repérer également certains modèles exogènes. L'origine de la maladie

peut par exemple prendre une forme intermédiaire, à cheval entre
l'endogène et l'exogène. Les maîtres de la macrobiotique s'intéressent
aux qualités physiques et spirituelles dont le malade hérite (une partie
de ce qu'ils nomment la «constitution»). Cet héritage se transmet par
voie héréditaire, il est incorporé génétiquement, de façon en quelque
sorte interne, même si son origine est autre et exogène. Une part
d'autrui se transmet aussi implicitement et explicitement, au travers de

l'éducation, dans une forme à la fois extérieure (sa provenance) et
intérieure (son incorporation implicite et progressive). Cet héritage peut
d'ailleurs être perçu parfois comme extérieur à soi ou plus exactement
comme ne dépendant pas vraiment de sa propre responsabilité. Ainsi
peut-on par exemple entendre: «c'est héréditaire, c'est ma constitution,
je n'y peux rien». La plupart de mes interlocuteurs imaginent cependant
qu'il est possible de réparer, voire d'instaurer un nouvel équilibre sur
la base des expériences passées, d'harmoniser ce qui ressort à

322



l'héréditaire («constitution») et ce qui résulte du mode de vie
(«condition»).

Action versus soustraction

Si l'on se réfère encore une fois aux modèles étiologiques développés

par Laplantine, on peut dire qu'en macrobiotique la maladie est à la
fois pensée comme additive et soustractive selon que l'on considère
l'excès de yin comme un défaut de yang et vice-versa. Si le déséquilibre

peut parfois être imputé à un manque, par exemple au manque de

variété dans l'alimentation, il n'en demeure pas moins que la majeure
partie des explications étiologiques imputent très clairement la maladie
à l'excès plus qu'au manque. Le cancer est par exemple considéré
beaucoup plus souvent comme un excès de yin que comme un excès de

yang.
Le yin est généralement conçu comme plus susceptible de rendre

malade que le yang. Cette tendance est rarement explicitée. De la logique

macrobiotique, on peut cependant dégager deux types d'explications.

Les premières ressortent aux fauteurs de troubles eux-mêmes,

qu'ils soient d'origine comportementale (tendance yin de l'indolence,
de la paresse, de la critique négative, etc.) ou d'origine alimentaire (le

sucre, les graisses, les laitages comptent, comme on le sait, parmi les

produits les plus décriés par la macrobiotique). Les secondes renvoient
au mode de développement de la maladie: le cancer du fait de la
multiplication possible des métastases, est conçu comme relevant de l'expansion

et de la diffusion, donc du yin. Les maladies résultant des déficiences

immunitaires comme le sida appartiennent au même groupe yin.
Les maladies dues à des excès de yang (produits animaux, sel, etc.)

se développant sur le mode de la contraction, comme celles qui peuvent
affecter le système cardiaque, font également l'objet de nombreuses
mentions dans la littérature macrobiotique mais sont moins fréquemment

l'objet de questions dans les stages et apparaissent moins souvent
dans les propos des informateurs. Le cancer semble menacer tout le
monde et, à l'exception de certaines de ses formes (comme celui du

poumon et sa corrélation fréquente avec le fait d'inhaler la fumée), ses

causes les plus directes ne sont pas toujours bien connues, surtout du

grand public. Les informateurs imaginent donc mieux se protéger en
suivant un mode d'alimentation et de vie considéré comme plus sain.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 323



Les maladies cardiaques paraissent faire moins peur et suscitent moins
de nouveaux sympathisants du régime macrobiotique.

Modes de diagnostic et de soins

Les maîtres de la macrobiotique s'accordent à définir quelques grands
principes de guérison. Avant même de chercher à soigner ponctuellement

un déséquilibre quelconque, les thérapeutes macrobiotiques
conseillent aux malades de laisser le corps réagir afin qu'il se régule
lui-même. Toutes les réactions telles que fatigue, maux de tête, fièvre,
transpiration anormale, mictions fréquentes, odeurs corporelles
inhabituelles, diarrhée ou constipation, éruptions cutanées, irritabilité, sont
considérées comme des réactions d'élimination et d'adaptation, signe
d'une amorce de changement et de guérison. Ils incitent ensuite leurs

patients à modifier leur mode de vie en l'orientant vers la simplicité et
l'humilité. Ils leur suggèrent également de tisser des liens matériels
(être en contact physique avec la nature au travers d'activités sportives
par exemple) et spirituels avec l'univers. Ils essaient ensuite de réajuster
les malades à leur environnement et l'alimentation aux malades. Dans
les exemples donnés, leur pronostic est - on s'en doute - rarement
négatif.

Les conditions de vie des malades sont réajustées sur divers plans:
celui du climat et du milieu de vie, celui de l'activité et celui de

l'alimentation curative. Sur chaque plan, il s'agit de corriger l'excès
d'une des forces ou énergies. Pour guérir des maladies de type yin, il
faut rendre l'environnement et l'alimentation plus yang. Si les symptômes

sont à la fois yin et yang, ce sont les conditions d'un juste milieu
qui seront recherchées.

Dans l'optique macrobiotique, le changement des conditions de vie
et d'alimentation suffit à guérir des affections bénignes chroniques ou
exceptionnelles. En guise de prévention ou pour des maladies plus
graves, voire malignes ou/et violentes, les pratiquants de la
macrobiotique utilisent des méthodes de soins qui évitent les médicaments

prescrits par la médecine officielle4: «N'oubliez jamais qu'en macrobio-

4 Sauf ceux qui - en cas de maladie grave - n'osent pas abandonner tous les médicaments

qui leur ont été prescrits et essaient d'associer thérapeutique macrobiotique et
médecine officielle. Pour qualifier ces deux formes de thérapeutique, différents termes

324



tique votre armoire à pharmacie se trouve dans votre cuisine» rappelle
une animatrice.

La notion même de médicament tend à être gommée pour être
remplacée par celle d'aliments curatifs: pas de pastilles, de comprimés, de

suppositoires mais des bols de riz, des bouillons, des thés, etc. Pour se

soigner, les partisans de la macrobiotique ont recours d'une part à des

aliments dits «harmonisants», «équilibrants», «recentrants» ou «neutres»,
et, de l'autre, à des «spécifiques».

Les premiers ne se situent pas dans les extrêmes du yin ou du yang,
mais, au contraire, conjuguent le mieux les deux forces. En macrobiotique,

la «neutralité» d'un aliment ne correspond pas à un classement
indécis5. Il s'agit d'un classement positif relevant de l'inclusion (yin
et yang) plutôt que de l'exclusion (ni... ni). Les céréales sont souvent
considérées comme harmonisantes, la place d'honneur étant réservée au

riz, conçu comme alliant le mieux les énergies yin et yang, et entrant,
de ce fait, dans le régime de nombreux malades et dans celui de l'ascète
désireux d'améliorer son état mental.

Les seconds sont également tirés de l'alimentation ordinaire. En tant
que «spécifiques», ils sont consommés plus régulièrement, en plus
grande quantité ou de façon plus concentrée par les personnes malades.

sont utilisés (voir, entre autres, le plan d'exécution du Programme de recherche 34,
1992), selon que les locuteurs les défendent ou les critiquent: médecine classique,
officielle, conventionnelle vs alternative, parallèle, complémentaire; allopathique vs
homéopathique; dure vs douce, naturelle. J'emploie les termes de médecine officielle et de

médecine parallèle car ce sont ceux qui me semblent véhiculer le moins de jugements de

valeur et correspondent relativement bien à la situation étudiée, c'est-à-dire une médecine

qui émane d'une autorité reconnue et constituée coexistant avec un ensemble de médecines

qui tantôt revendiquent leur statut marginal, tantôt le déplorent. Un autre choix de

termes pourrait être envisagé. Il ne devrait cependant pas se fonder sur l'opposition
allopathique vs homéopathique puisqu'il existe de nombreuses médecines parallèles qui
fonctionnent sur un principe allopathique et des pratiques de la médecine officielle qui
peuvent être de nature homéopathique. De même, la notion de complémentarité me paraît
d'emblée donner la prééminence à la médecine officielle.
5

Cette neutralité ne s'apparente pas à celle qui est décrite par les auteurs qui
analysent les catégories du chaud et du froid (Anderson 1980, Bromberger 1985 et Centlivres
1985). Dans les exemples chinois, iraniens ou afghans décrits, la neutralité correspond
soit à un classement de quelques aliments courants et de base, comme le riz, catégorisé
à partir des apprêts dont il fait l'objet, soit au classement incertain d'aliments que l'on
considère parfois comme ni chaud, ni froid, soit «tièdes» (Centlivres 1985: 52).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 325



A la différence des aliments «harmonisants», les «spécifiques» obéissent

presque toujours au principe d'une composition d'aliments, d'un
mélange, d'une préparation souvent servie sous forme de boisson. Les

céréales, les algues, certains légumes et fruits et certaines boissons (thé

sans théine, bouillons de certains légumes, etc.) constituent les aliments
curatifs les plus courants. L'umeboshi (ou urne bosis), une prune d'origine

japonaise cueillie encore verte, séchée au soleil puis plongée dans

une saumure et stockée pendant plusieurs années dans des fûts de bois,
est utilisée dans des sauces ou en boisson pour neutraliser tous les excès

et notamment ceux d'acide. Elle stimule également l'appétit et la digestion

tout en agissant particulièrement sur le foie et l'estomac. C'est un

spécifique très utilisé qui présente la particularité d'être un fruit,
catégorie d'aliments que les pratiquants de la macrobiotique évitent

généralement parce qu'ils la considèrent comme trop yin. Ici les qualités

yin de la prune sont compensées par l'énergie yang de la saumure.
Chaque aliment ou composition d'aliments a des propriétés adaptées

au tempérament d'une personne et à la maladie dont elle est affectée.
Selon les besoins, la «neutralité» d'un aliment ou, plus souvent, d'une

préparation, peut être modifiée en ajoutant des éléments yin ou yang.
C'est le cas par exemple de la boisson de kouzou, plante dont on utilise
les racines pour fabriquer une farine qui, une fois délayée dans de

l'eau, soigne le système digestif: en cas de diarrhée, du tamari6 (yang)
lui est ajouté en vue de favoriser la contraction et de régulariser le

système digestif; en cas de constipation, c'est la prune umeboshi, à la
fois yang par le sel qu'elle contient et yin par son côté acide, qui
permet de dilater les intestins.

En association à des séances de do-in et de shia-tsu7, certains
aliments yin connus pour leurs vertus détendantes, comme le gingembre
et la pomme de terre8, sont utilisés en compresses ou en emplâtres

pour les affections de type yang.

6 Une sauce confectionnée à base de soya, de froment et de sel marin qui subit une
fermentation lactique d'environ deux à trois ans.
n

Le shia-tsu est une technique de toucher thérapeutique d'origine japonaise qui ressemble

à l'acupunture mais n'utilise pas d'aiguilles tandis que le do-in correspond à un
automassage qui suit plus ou moins les mêmes principes.
8 La pomme de terre, jugée trop yin pour diverses raisons qu'il serait trop long de passer

en revue ici, est probablement le seul produit qui est utilisé comme spécifique sans

être par ailleurs consommé en tant qu'aliment.

326



Les produits qui cumulent une fonction alimentaire et curative
proviennent dans la plupart des cas du Japon. Outre leurs qualités
intrinsèques, on peut supposer - car les informateurs ne le relèvent pas
eux-mêmes - que leur origine japonaise renforce leur force curative:
ces aliments sont investis d'une efficacité quasi magique du fait qu'ils
occupent une place importance à l'intérieur du système philosophique
nouvellement adopté. Les spécifiques sont en quelque sorte connotés
très positivement car ils concentrent un certain nombre de propriétés
physiques et symboliques, constamment rappelées dans les ouvrages et
les conférences des maîtres. Du fait de leur origine exotique ou de la
particularité de leur utilisation (dans le cas des pommes de terre par
exemple), les informateurs n'ont pas pu leur associer des expériences
antérieures ou des qualités négatives. Les spécifiques sont liés à une
autre culture (la culture japonaise telle qu'elle est diffusée par les
maîtres9), entourés d'une histoire, d'un mythe qui à la fois les rend
plus exotiques encore et les situe dans un ensemble de connaissances et

d'usages partagés par toute une communauté de semblables macrobiotiques

- sains ou malades.

Le modèle thérapeutique

La thérapeutique macrobiotique suit un modèle allopathique, non pas
dans le sens que l'on attribue généralement à la médecine dite officielle
mais du fait qu'elle se fonde sur un équilibre entre deux énergies à la
fois antagonistes et complémentaires. A des symptômes et à une maladie

de type yin, le thérapeute essaie de répondre par un traitement qui
diminue l'énergie yin au profit de celle qui est d'origine yang. En

macrobiotique, il ne s'agit pas, comme en homéopathie, d'aller dans le

sens de la maladie en renforçant les symptômes, ni de lutter contre la
maladie comme en allopathie officielle (du moins selon les représentations

que les informateurs se font de ce type de médecine). Les

pratiquants macrobiotiques partent de l'idée que la maladie disparaîtra
d'elle-même une fois l'équilibre rétabli et l'organisme renforcé. La
conjonction d'aliments et de quelques pratiques particulières (massages,

9 A l'exception des précurseurs, ceux-ci n'ont jamais vécu au Japon et véhiculent des

représentations d'une culture qu'ils décrivent de façon très souvent imprécise comme
«traditionnelle».

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 327



compresses) aident le corps à «s'en sortir» lui-même. Dans ce modèle

allopathique propre à la macrobiotique, deux types de pratiques font
cependant exception. Il s'agit d'abord d'une forme de médecine des

signatures, non loin, en quelque sorte, du modèle homéopathique. Par

analogie de formes, des produits sont mentionnés comme bénéfiques

pour certains organes: les haricots azukis sont bons pour les reins, les

algues pour la circulation, les racines de lotus pour les poumons, la

prune urne boshi pour le foie, etc. Il s'agit ensuite de certaines

pratiques assimilables à une lutte contre la maladie. En cas d'affection

grave comme le cancer, le thérapeute et le patient cherchent par
exemple à «exciter le cancer» (c'est-à-dire la zone où se trouve
concentrée la tumeur) pour ensuite mieux «enlever les saletés» et
«éliminer les toxines».

En matière de traitement se repose la question de la prédominance
d'un modèle soustractif ou additif. Dans la plupart des cas, les
informateurs macrobiotiques rejettent toutes les formes soustractives et
additives, qu'ils estiment trop interventionnistes et brutales (les

ablations ou les greffes), ou artificielles (par exemple la correction
d'une hypo- ou hypertension par des médicaments): une fois de plus,
il s'agit de soigner l'état général, de dépasser le symptôme ou la cause
immédiate. Pour eux, le traitement par des médicaments ou par l'ablation

entrave les mécanismes naturels de régulation: il y a suppression
du cancer lui-même mais pas de sa cause. Considérant le cancer comme
un moyen d'auto-protection que le corps utilise pour éviter l'intoxication

générale, la macrobiotique préconise d'éliminer toute forme
d'accumulation en rétablissant une plus grande fluidité des énergies et

en permettant au corps de retrouver, à long terme, son état d'équilibre.
Certaines compresses et surtout des emplâtres dont la forme est

additive ont une visée éliminatoire donc soustractive. Il s'agit d'éliminer
les toxines ou autres impuretés résultant d'excès alimentaires ou, dans

les cas plus graves, de susciter une résorption du mal, un kyste ou
une tumeur par exemple. Ces résorptions sont considérées comme des

victoires de l'organisme et on m'en a cité avec fierté de nombreux
exemples10.

10 Ces cas n'ont rien à voir avec ceux que Laplantine cite en décrivant plusieurs médicaments

allopathiques visant à la résorption sous diverses formes: antidiarrhéiques, astringents,

carminatifs, hémostatiques, antisudorifiques et vasoconstricteurs (1986: 207).

328



Les techniques de soins s'apparentent cependant plus souvent à un
modèle additif, que cela soit par ingestion d'un spécifique (tisane,
bouillon, gouttes) ou par des techniques de massage qui transmettent de

l'énergie.
Nombres de préparations, de recommandations et de pratiques -

comme celle de la méditation - mettent l'accent sur la nécessité de

maintenir l'organisme dans le calme. Comme dans la majeure partie des

alimentations dites alternatives ou naturelles, les produits à tendance

excitante ne sont pas conseillés: thé, café, cacao, etc., tandis que tous

ceux qui ont une action calmante ne font pas l'objet d'opprobre même

s'ils ne sont pas particulièrement recommandés - à l'inverse de ce qui
se passe par exemple chez les végétariens11 - puisqu'il s'agit de

rechercher l'équilibre entre les forces yin (lénifiantes) et yang
(excitantes).

En fin de compte et ainsi que le constate également Laplantine
(1986: 225), ces quatre dimensions (additif/soustractif et sédatif/
excitatif) sont comme quatre touches d'un clavier sur lequel l'individu
et/ou le thérapeute peut jouer pour accroître ou diminuer l'énergie afin
de maintenir un équilibre dynamique des forces en présence dans le

corps. Le do-in et le Shiatsu constituent par exemple deux techniques
qui transmettent de l'énergie pour stimuler un organe ou, au contraire,
le calmer, le but ultime étant de rétablir l'équilibre globale des forces.

Le corps comme boussole

Les représentations que les informateurs macrobiotiques élaborent à

propos de la maladie doivent être mises en rapport avec celles qu'ils se

font de la société dans laquelle ils vivent et du groupe social auquel ils
appartiennent12.

La plupart des informateurs portent un regard critique sur «la
société». Leurs questions et leurs objections se rapprochent de celles

qu'avançaient, à leur époque, les contestataires de 1968 et les acteurs
des mouvements écologistes qui prirent naissance par la suite. Pour les

partisans de la macrobiotique, la société industrielle, centrée sur la

11 Une autre catégorie d'informateurs étudiée au cours de mon enquête.
12

Pour les définir grossièrement et rapidement, il s'agit, dans la plupart des cas, des

classes moyennes à aisées.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 329



recherche du confort matériel et de la consommation excessive,
est pathogène et ne peut produire qu'une alimentation et des

comportements «malsains». En ce sens, les pratiquants de la

macrobiotique se rapprochent d'autres sujets interrogés sur leurs
représentations de la maladie et de ses causes (voir par exemple
Herzlich et Pierret 1984 et Fainzang 1989).

Cependant, du point de vue macrobiotique, ni la «société» dans un
sens négatif, ni la «nature» dans un sens positif ne se révèlent seules

responsables de l'état de santé ou de maladie. Les informateurs
macrobiotiques ne se considèrent en effet ni comme les victimes inattendues
d'un monde social hostile ni comme les heureux bénéficiaires d'un
environnement naturel généreux. Pour eux, une vie saine se fonde sur
la simplicité, la frugalité et un rapport privilégié avec la nature, qu'ils
idéalisent sans pour autant la considérer comme une source brute de

santé. Un aliment sain devrait être biologique13 et complet14 mais, au
contraire des végétariens qui attachent une grande importance à l'idée
d'aliment «vivant» et «naturel», les informateurs macrobiotiques se

servent des notions de yin et de yang pour reconstruire et «culturaliser»
leur rapport à la nature. Ce qui provient de la nature est sain mais n'est
pas consommé ou accepté dans toute sa naturalité: cela doit être évalué
et classé pour pouvoir être correctement associé à d'autres aliments ou
éléments afin d'atteindre un équilibre optimal dans tout l'organisme.
Rien ne doit être laissé au hasard: sur le plan alimentaire et corporel,
la santé d'un individu macrobiotique dépend de la bonne interprétation
qu'il fait de ses besoins en énergie yin et yang.

Dans la littérature des maîtres, ainsi que dans les représentations
iconographiques et les énoncés des informateurs, les métaphores
macrobiotiques insistent sur la maîtrise, la mesure et l'équilibre: le corps est

compas, boussole ou baromètre, il indique les décisions à prendre en
même temps qu'il permet de les éprouver.

Comme nous l'avons vu, les pratiquants de la macrobiotique insistent
sur la responsabilité de l'individu et du malade. Même s'ils pensent
pouvoir convaincre d'autres personnes de changer de comportement et

qu'en conséquence, ils écrivent des ouvrages et créent des centres de

stages chargés de diffuser la démarche macrobiotique, maîtres et
disciples pensent que cette démarche de changement demeure individuelle

13 C'est à dire, en bref, cultivé sans engrais chimique de synthèse.
14 Le moins raffiné possible dans le cas d'une céréale par exemple.

330



avant tout: «le monde ne changera pas rapidement et en bloc, c'est le

changement de chaque individu qui peut provoquer petit à petit une
amélioration de la société» disait en substance une informatrice.

A l'exception des vives critiques qu'ils formulent à rencontre des

produits laitiers, ce que les informateurs macrobiotiques considèrent

comme malsain n'est dans l'ensemble guère différent de ce que
recommandent - actuellement et en Suisse au moins - les professionnels de

la diététique et les promoteurs d'une politique de prévention de la santé:

il s'agit de manger moins de graisses animales, moins de sucre raffiné
pour plus de sucres complexes comme les céréales, plus d'aliments
riches en fibres (légumes et céréales), moins ou pas d'alcool, conseils
alimentaires auxquels s'ajoute l'injonction d'une existence moins
sédentaire. Les normes macrobiotiques qui distinguent le normal du

pathologique ne constituent donc pas une solution radicalement différente

des autres thérapeutiques, notamment officielles, mais s'inscrivent
sur un fond commun partagé avec les membres des classes moyennes.
Plusieurs enquêtes (voir par exemple Herzlich et Pierret 1984, Laplan-
tine et Rabeyron 1987, Programme de recherche 34, 1992) suggèrent
en effet que l'ensemble des classes moyennes semblent concernées,
certes à des degré divers selon les fractions de classe, par les

campagnes de prévention de la santé, les injonctions à un mode de vie
plus sobre et les médecines parallèles.

Les pratiquants de la macrobiotique se distinguent cependant sur
deux plans. D'une part, ils amplifient et élargissent le spectre des

aliments et des comportements déconseillés ou recommandés. Ils aspirent

également à une prévention totale ou presque de la maladie, aspiration

à laquelle les représentants de la diététique et de la médecine
officielles ne prétendent pas. La macrobiotique souhaite en quelque
sorte accroître la marge de temps qui sépare chaque individu de la
mort. D'autre part, contrairement aux campagnes officielles de prévention,

les conseils diffusés par la macrobiotique sont insérés dans une
pratique et une philosophie explicites. Ce sont des règles de vie et non
des conseils, intégrées dans un système cohérent qui permet un changement

global d'existence. La macrobiotique offre aux informateurs, qui
la choisissent souvent à un moment clef du cycle de vie (départ du
foyer familial pour les plus jeunes, mariage, naissance des enfants) ou
de l'existence (période difficile ou maladie), des règles simples qui
produisent de l'ordre et de la cohérence, agissant comme un bouclier
devant la profusion de recommandations et de préceptes qui sont diffusés

dans notre société par différentes instances (médias, systèmes

Elhnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 331



scolaire, médical et paramédical). Certes, dans les conseils diffusés par
ces diverses instances, on pourrait probablement dégager un ensemble
de valeurs, voire une «philosophie» mais, au contraire de la
macrobiotique, l'aspect éthique, philosophique ou moral n'est pas revendiqué
comme tel, demeure plus implicite et ne fait pas l'objet d'un partage au
sein d'un réseau plus ou moins organisé de sympathisants.

Le système d'alimentation et de soins macrobiotiques est à la fois
contraignant et libérateur: il constitue un point de repère fixe
subordonnant toutes les activités aux normes qu'il propose mais il donne
aussi le sentiment à ceux qui le suivent qu'ils sont autonomes, qu'ils
organisent et modulent eux-mêmes chaque jour l'équilibre des forces

yin-yang. Ainsi les informateurs n'ont-ils pas l'impression de se

soumettre arbitrairement à un système de règles et d'interdits. Le
système macrobiotique permet à beaucoup d'entre eux de s'approprier,
sous forme simplifiée, un savoir médical et diététique qui leur ouvre
des possibilités d'études dont certains n'ont pas pu bénéficier dans
leur jeunesse.

Les pratiquants de la macrobiotique entretiennent un rapport ambigu
avec la société globale. Ils oscillent entre la pleine intégration et la
revendication d'un statut spécifique. D'un côté, ils cherchent à ne pas
être marginalisés. Par exemple, dans les cas graves de maladie, j'ai
souvent constaté que le rapport à la médecine officielle n'est pas
absolument conflictuel, du moins du point de vue macrobiotique. Les
informateurs disent se laisser contrôler par des médecins
conventionnels. Cette ouverture contribue à améliorer leur image de

marque15, ne serait-ce que parce qu'ils estiment bénéficier d'une
caution scientifique lorsque l'un d'eux peut suggérer aux médecins qui
le contrôlent et aux personnes qui l'écoutent qu'il a été guéri par un
traitement lié à la philosophie et au mode alimentaire qu'il a choisi.
De même, les parents d'enfants élevés dans la macrobiotique n'envoient
en principe pas leur progéniture chez un pédiatre mais acceptent qu'elle
soit suivie par le médecin scolaire et qu'elle subisse les visites
médicales exigées par la caisse d'assurance maladie.

D'un autre côté, les partisans de la macrobiotique s'estiment
profondément différents de leurs contemporains. La cosmologie et
la cosmogonie macrobiotiques se veulent à la fois scientifiques et

15 Celle-ci a été maintes fois écornée, notamment après la publication en 1981 de

Je porte plainte, un ouvrage de l'écrivain français Roger Ikor.

332



philosophiques. Dans des ouvrages redondants qui se répondent comme
en écho les uns les autres, chacun essayant néanmoins d'apporter sa

touche personnelle, les spécialistes de la macrobiotique utilisent le
savoir et les formes du discours médical officiel, même si, par la suite,
ils ne tirent pas les mêmes conclusions sur les causes de la maladie et

ne choisissent pas une optique de soins identique. Conscient ou inconscient,

ce procédé leur permet de conforter les valeurs macrobiotiques,
de justifier les principes établis et de leur donner une assise plus large.
Sur l'approche de phénomènes encore mal expliqués par la science
officielle - tout ce qui touche par exemple aux phénomènes des vibrations,
de la circulation des énergies subtiles comme le yin et le yang - la

macrobiotique, forte de son intuition et de son savoir spécifique, pense
avoir accès à ce que les scientifiques découvriront plus tard avec
d'autres moyens, notamment avec des instruments de mesure permettant
d'établir des régularités statistiques. Finalement, au-delà des
considérations pratiques quotidiennes, maîtres et disciples de la macrobiotique

tentent d'introduire ou de réintroduire dans l'alimentation comme
dans la thérapeutique une attention portée à la face intérieure de l'être,
à ce que la sociologue Eliane Alio (1989) nomme le souci de l'âme.

Résumé

Pour les informateurs macrobiotiques, la théorie du yin et du yang
fonctionne comme une sorte de grille d'analyse, de classement et de

catégorisation du monde et des différentes facettes de la vie
quotidienne. La maladie y est perçue comme le résultat d'un mode de vie
erroné et d'une rupture des liens matériels et spirituels avec la nature
et le cosmos. Elle n'est cependant pas vécue comme ayant d'abord une
cause exogène. Les partisans de la macrobiotique portent un regard
critique sur la société dans laquelle ils vivent mais ne la considèrent pas
comme la seule source de processus pathogènes. Dans l'esprit
macrobiotique, les individus sont les premiers responsables de leur santé qu'il
convient de conserver ou de rechercher en rééquilibrant constamment
les excès ou les défauts de yin ou de yang dans l'organisme. Ainsi le

corps éduqué, «culturalisé» par l'application des règles macrobiotiques,
indique-t-il les décisions à prendre en même temps qu'il permet de les

éprouver.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 333



Zusammenfassung

Für die Makrobiotik funktioniert die Theorie des Yin und des Yang als

eine Art Raster für die analytische Klassifizierung und Kategorisierung
der Welt sowie der vielseitigen Facetten des Alltagslebens. Die Krankheit

wird betrachtet als Resultat einer falschen Lebensweise, als Riss

zwischen den materiellen und spirituellen Banden und der Natur und
dem Kosmos. Krankheit wird nicht in erster Linie als von aussen

übertragen erlebt. Die Anhänger der Makrobiotik betrachten zwar kritisch
die Gesellschaft, in der sie leben, sehen in ihr jedoch nicht die einzige
Quelle pathogener Prozesse. In der Auffassung der Makrobiotiker ist
das Individuum verantwortlich für seine Gesundheit. Es gilt, diese zu
bewahren oder sie wiederzufinden, indem die positiven und negativen
Kräfte des Yin und des Yang im Körper ständig ausgeglichen werden
müssen. So kann der geschulte und den Regeln der Makrobiotik
folgende Körper anzeigen, welche Entscheidungen gefällt werden müssen
und sie entsprechend auch erproben.

Bibliographie

Allo Eliane
1989. Le souci de l'âme. Paris: Maren Seil. 163 p. (Document)

Anderson Eugene N.
1980. «"Heating" and "cooling" foods in Hong Kong and Taiwan».
Social science information Information sur les sciences sociales
(London, Beverly Hills) 19/2: 237-268
1984. «"Heating" and "cooling" foods re-examined». Social science

information Information sur les sciences sociales (London,
Beverly Hills) 23/4-5: 755-773

Bromberger Christian
1985. «Identité alimentaire et altérité culturelle dans le nord de

l'Iran: le froid, le chaud, le sexe et le reste», in: Institut
d'ethnologie (éd.), Identité alimentaire et altérité culturelle: actes
du colloque de Neuchâtel, 12-13 novembre 1984, p. 5-34. Neuchâtel:
l'Institut. 259 p. (Recherches et travaux de l'Institut d'ethnologie; 6)

Canguilhem Georges
1966. Le normal et le pathologique. Paris: PUF. 224 p.

334



Centlivres Pierre
1985. «Hippocrate dans la cuisine: le chaud et le froid en

Afghanistan du Nord», in: Institut d'ethnologie (éd.), Identité
alimentaire et altérité culturelle: actes du colloque de Neuchâtel, 12-
13 novembre 1984, p. 35-57. Neuchâtel: l'Institut. 259 p.
(Recherches et travaux de l'Institut d'ethnologie; 6)

Fainzang Sylvie
1989. Pour une anthropologie de la maladie en France: un regard
africaniste. Paris: Ecole des hautes études en sciences sociales. 109

p. (Cahier de l'Homme; 29)

Herzlich Claudine et Janine Pierret
1984. Malades d'hier, malades d'aujourd'hui: de la mort collective
au devoir de guérison. Paris: Payot. 300 p. (Médecine et sociétés)

Ikor Roger
1981. Je porte plainte. Paris: Albin Michel. 120 p.

Kushi Michio
1980. Le livre de la macrobiotique: la révolution biologique ou
l'harmonie dans les comportements humains d'après l'ordre de

l'univers. Paris: Guy Trédaniel/Ed. de la Maisnie. 231 p.

Laplantine François
1986. Anthropologie de la maladie: étude ethnologique des systèmes
de représentations étiologiques et thérapeutiques dans la société
occidentale contemporaine. Paris: Payot. 411 p. (Science de

l'homme)

Laplantine François et Paul-Louis Rabeyron
1987. Les médecines parallèles. Paris: PUF. 128 p. (Que sais-je?;
2395)

Loiseau Sophie et Thierry PASQUIER

1986. Macrobiotique, voie de longue vie. Paris: Guy Trédaniel/Ed.
de la Maisnie. 277 p.

Ohsawa Georges (Sakurazawa Nyoiti)
1968 (1931). Le principe unique de la philosophie et de la science
d'Extrême-Orient. Paris: Librairie philosophique J. Vrin. 159 p.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 315-336 335



OssiPOW Laurence
1989. Le végétarisme: vers un autre art de vivre Paris: Cerf/Fides.
125 p. (Bref)

Programme de recherche 34

1992. Méthodes de traitement alternatives pour les maladies
humaines/ Médecines complémentaires. Berne: Fonds national de la
recherche scientifique. 11p. [Plan d'exécution]

336


	Le corps comme boussole : le yin et le yang dans les représentations macrobiotiques de la santé et de la maladie

