
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Les usages de la maladie et l'exemple africain du SIDA

Autor: Jacob, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Jacob

Les usages de la maladie et l'exemple africain du SIDA

Les rapports traditionnels des sociétés africaines à la maladie se

caractérisent par l'inscription de son interprétation dans une logique à la fois
identitaire et sociale, ou socio-politique. En Afrique, les maladies ont
des utilisations larges puisqu'elles servent à (re)construire simultanément

les identités individuelles, les rapports sociaux et l'environnement
symbolique. Si je suis malade, ma maladie me renseigne sur moi-même

- «je suis plus ou moins fort», «j'ai agi de telle ou telle manière,
pertinente ou non», - sur l'univers spirituel qui m'entoure - «ce peuvent
être les ancêtres, les génies ou un sorcier, par l'intermédiaire d'un
fétiche, qui m'ont frappé» - et sur les rapports sociaux dans lesquels je
suis inséré - «si je suis frappé par les ancêtres, c'est peut-être parce que
mon père, mécontent de moi, ne m'a pas protégé», «si je suis agressé
en sorcellerie, c'est que je provoque des jalousies dans mon lignage ou
dans ma classe d'âge».

Cette analyse comprend deux aspects, le premier très connu et
souvent mis en avant dans les études anthropologiques depuis les études

pionnières de Marc Augé (1975) et Andràs Zempléni (1982), et qu'on
pourrait appeler l'usage «agrégatif» de la maladie, le second moins
souvent souligné et qu'on peut appeler, inversement, usage «désagrégatif»
de la maladie. Dans cet article, nous présenterons successivement ces
deux usages et nous proposerons une brève application de cette méthode
d'analyse pour l'étude de la manière dont les Africains perçoivent le
SIDA et s'approprient les discours de prévention qui vise à les en

prémunir.

Usage «agrégatif» de la maladie

En Afrique, la maladie est l'occasion de rapporter l'histoire de l'individu

malade à l'histoire collective de sa communauté d'appartenance,
rapport qui se produit selon les modalités suivantes.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 191-199 191



La maladie est l'occasion d'une recherche de sens sur ce qui l'a
causé, comment elle a été causée et pourquoi (voir Sindzingre et
Zempléni 1982). Or, il se trouve que le répertoire des puissances tuté-
laires de la communauté fournit une grande partie des catégories
écologiques régulièrement utilisées. Les maladies ou les infortunes sont
souvent considérées comme étant provoquées par des cultes (la Terre,
les masques, les fétiches) ou par des entités spirituelles (Dieu, les

ancêtres, les génies) dont l'individu malade (ou quelqu'un de sa famille)
a suscité l'agressivité par quelque défaillance de comportement -
violation d'un interdit, transgression d'une règle sociale -, et qu'il doit
essayer de calmer par des offrandes, des sacrifices appropriés, s'il veut
espérer voir sa maladie disparaître.

Cet usage «agrégatif», qui renvoie le sort de l'individu à des catégories

culturelles collectives, présente un aspect didactique marqué. Les

puissances tutélaires sont actualisées, remémorées, parfois même apprises

ou redécouvertes à l'occasion des épisodes pathologiques individuels
ou collectifs. Dans sa vie de tous les jours, l'homme du commun a peu
tendance à se soucier de son environnement spirituel, jusqu'à ce que
quelque problème personnel l'oblige à une telle remémoration. Plus le

problème est grave et plus la remémoration s'avère essentielle. Comme
le soulignent Caldwell et al. (1992: 1174), ce sont souvent les maladies

graves ou incurables qui poussent les gens à retrouver leurs croyances
originelles.

Il faut souligner dans ce domaine le rôle essentiel du devin, consulté
à tout propos (mauvais rêves, absence de chance, perturbations diverses
du corps ou de l'esprit) et dont c'est la tâche d'associer les troubles des

individus à des étiologies socialement déterminées. Le caractère «agrégatif»

de la maladie tient à ce que, intervenant dans des histoires
individuelles, elle est le matériau de base sur lequel se constitue une
identité collective dans son double aspect:

- d'homologie: les gens malades se reconnaissent et sont reconnus par
la société comme vivant périodiquement un sort commun, celui d'être
frappé par les mêmes entités spirituelles;
- de différence: les puissances tutélaires sont inopérantes à l'extérieur
du groupe qu'elles délimitent (voir à ce sujet Zempléni 1990).

192



Usage «désagrégatif» de la maladie

A l'inverse, la maladie peut être l'occasion d'une «désagrégation» des

catégories culturelles collectives qui sont mises au service d'une
définition individuelle de la personne du malade. C'est le domaine de ce

qu'on a appelé les maladies-élection, c'est-à-dire des maladies qui sont
considérées comme envoyées par des entités spirituelles qui veulent
initier un lien particulier avec un individu spécifique. Ce lien, proprement

symbolisé au travers d'un fétiche, d'un masque, d'un bracelet,
d'une pièce de vêtement rituel1, deviendra un attribut de cette personne
et facilitera pour cet individu son rapport avec son essence.

Typiquement, les maladies des enfants sont fréquemment des

maladies-élection car, selon les théories locales, les enfants sont des

inconnus dont la personne se constitue peu à peu. Si un enfant est
malade, c'est souvent parce que l'on n'a pas repéré l'agent spirituel qui
a partie liée avec lui. Le processus de symbolisation débutant avec la
reconnaissance de l'agent-cause efficiente de son mal inaugure le

processus de sa guérison.
Si les enfants sont la cible privilégiée des maladies-élection, les

adultes n'y échappent pas pour autant, comme le démontre le cas du
devin. Au départ, être semblable aux autres êtres, résistant à 1'«appel»
des génies qui sont à l'origine de sa «vocation» - le travail de devin est
lourd d'obligations -, il va connaître des épisodes de troubles, notamment

mentaux, qui ne se résoudront que lorsqu'il acceptera l'initiation
à la divination.

La maladie conçue comme épiphanie personnelle peut s'exprimer
d'une autre manière. Les heurs et malheurs que connaît cet individu au

cours de sa vie sont souvent référés à une composante de sa personne,
que les anthropologues ont tenté de définir en traduisant les divers noms
vernaculaires par lesquels elle est désignée, sous le terme générique de

«destinée prénatale» (cf. Fortes 1974). D'après des conceptions largement

partagées en Afrique, un enfant, avant de naître, est auprès de

Dieu à qui il déclare ce qu'il souhaite obtenir durant sa vie parmi les

hommes. Il peut réclamer tout le bonheur possible, mais il peut aussi

décider, librement, qu'il ne veut pas d'enfants, pas de parents, pas de

richesse, choisir la maladie plutôt que la bonne santé. Dans ces cas,
l'enfant rejette une vie terrestre normale mais il ne peut refuser de

1 A ce sujet, chez les Winye du Burkina, voir Jacob 1988.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 191-199 193



naître. Durant son existence terrestre, la destinée prénatale qu'il a

obtenue auprès de Dieu va s'accomplir2.
L'homme qui fait montre d'une santé de fer (qualité qui doit être,

pour faire sens, associée avec d'autres, comme la fertilité de ses

champs et de ses femmes, la possession de biens) sera réputé être un
homme pourvu d'une bonne destinée prénatale. A l'inverse, l'individu
auquel le malheur s'attache, sans cesse perturbé ou perturbant pour les

autres, sera dit pourvu d'une mauvaise destinée.

Usages ambivalents

Enfin, il faut noter la possibilité d'usage ambivalent de la même maladie

qui peut avoir des effets à la fois «agrégatifs» et «désagrégatifs». Les
maladies à étiologie sorcellaire en sont un exemple frappant. La
sorcellerie est un phénomène éminemment social puisque chaque société

possède une théorie locale de son champ d'action (circonscrivant
précisément qui peut être agressé ou agresseur au sein du matrilignage ou du

patrilignage) et que dans la pratique, la victime d'une agression est

renvoyée, pour expliquer son malheur, à l'état de ses relations avec son
environnement social proche.

Cependant, la sorcellerie présente également des aspects «désagrégatifs»,

puisque tous les individus potentiellement ensorcelables n'ont
pas les mêmes chances d'être ensorcelés. L'homme «fort», c'est-à-dire
celui qui est pourvu d'une bonne destinée prénatale ou celui qui sait se

protéger par des fétiches puissants, est typiquement quelqu'un que les

sorciers peuvent difficilement attaquer, s'il n'est pas considéré lui-
même comme un des leurs.

L'exemple du SIDA

La lecture, ces dernières années, de la presse et de la littérature
anthropologique nous porte à croire que le SEDA, pandémie nouvelle, a

parfois été interprétée par les Africains - dans des espaces régionaux

2
Pour un exemple d'explication par la destinée prénatale d'un cas d'infortune chez les

Gourmantché du Burkina, voir Swanson (1980: 77-78). Cartry (1973) montre que la
destinée prénatale d'un individu a également des implications pour ses descendants.

194



ou des temporalités précises - selon le modèle de l'usage agrégatif,
c'est-à-dire classiquement en termes de non-respect d'une obligation ou
enfreinte d'un interdit, ou selon le modèle de l'usage désagrégatif, en
référence à la personne.

Caroline Bledsoe (1990) rapporte des exemples d'usages agrégatifs
notamment pour la Zambie et l'Ouganda. D'après des Zambiens, le
SIDA serait le nom nouveau pour amakombela, une maladie qui
perturbe les femmes qui auraient omis de subir les rites traditionnels de

purification après avoir avorté ou fait une fausse-couche. En Ouganda,
des paysans confessent au président Musereveni que le SIDA punit les
voleurs de chèvres. Au Kenya, d'après Nyamwaya (1990: 8), la
référence à Dieu comme cause ultime de la maladie se répand dans

l'ensemble de la société, et la rumeur ajoute que le fléau est envoyé

pour punir la dégradation morale qui accompagne la vie moderne,
notamment en ville.

Des exemples d'usages désagrégatifs sont également rapportés par la

presse. Jean Hatzfeld note qu'en Côte d'Ivoire, ses questions sur les
craintes locales concernant le SIDA sont souvent traitées avec
désinvolture, les interviewés répondant que «l'Africain ne craint pas le SIDA
parce qu'il a le sang fort» (Libération, 6.6.1987). Caldwell et al. (1992:
1176-1178) mentionnent l'importance pour les Yoruba du Nigéria de la
référence au destin prénatal dans les pratiques des individus et dans

leurs attitudes face aux discours de prévention. L'homme puissant, Stüde

sa destinée, aura tendance à y prêter peu d'attention et à prendre des

risques qui sont la démonstration même de sa puissance. Il aura une vie
sexuelle active et multipliera le nombre de ses partenaires.

La sorcellerie est souvent mentionnée dans l'étiologie du SIDA, à

l'apparition de la pandémie. Dave Oyo (in Sabatier 1989: 196) rapporte
par exemple que certains Zambiens réfèrent le SIDA aux tubeleya,
insectes invisibles supposés être envoyés par les sorciers. Koffi
Olomidé, vedette de la chanson zaïroise, est surnommé «le sorcier»,

parce que la rumeur publique a mis en rapport la mort de sa tante
atteinte du SIDA avec le début de son succès (cf. Libération,
2.11.1989): selon une représentation courante de la sorcellerie, celui
qui sacrifie un parent aux forces occultes, s'attire la bienveillance de

ces mêmes forces. Ankrah (1989: 266) note qu'en 1983, parmi les

pêcheurs ougandais dont beaucoup étaient atteints du SIDA,
l'explication la plus commune étaient qu'ils avaient été ensorcelés par
les Tanzaniens cherchant à punir leurs activités de contrebandiers sur
le lac Victoria. Farmer (1990), dans un article sur Haïti, montre qu'en

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 191-199 195



1989, lorsque le SIDA commence à frapper sa communauté villageoise
d'étude, deux explications populaires prévalent. L'une, qui reprend les
informations médicales, veut que le SIDA soit causé par les contacts
sexuels, l'autre, plus locale, veut qu'il soit causé par la sorcellerie.
Cette double construction permet aux membres de la communauté de

continuer à différencier, selon les individus, entre les puissants et les

enviés, qui meurent de SIDA-agression en sorcellerie, et les sans-

pouvoir, qui meurent de SIDA «naturel», lié aux relations sexuelles.

Conclusion

Le SIDA n'a pas échappé à des tentatives de réinterprétation visant à

lui conférer des usages sociaux, et en ceci, il ne se distingue pas
d'autres maladies ou infortunes, plus connues ou plus anciennes. La
littérature consacrée au sujet donne pour les périodes d'apparition de la

pandémie (entre 1982 et 1989, selon les pays) nombre d'exemples qui
témoignent d'une volonté de comprendre le SIDA au travers de modèles

d'usage agrégatif ou désagrégatif de la maladie. Nous avons cité
quelques-uns de ces exemples. Il est probable que ces tentatives
s'estompent actuellement, notamment sous le coup d'une plus grande
diffusion des messages de santé publique, mais qu'elles ne disparaissent
pas de manière uniforme. Les tentatives d'usage agrégatif se font
probablement plus rares, pendant que les usages désagrégatifs persistent.

Aux explications populaires faisant référence aux puissances
tutélaires ou à la sorcellerie se substituent d'autres explications qui
s'appuient sur des théories de la contamination débordant souvent
l'acception stricte qu'a la biomédecine du concept (on prétend que le
SIDA peut s'attraper en mangeant dans la même assiette qu'un malade

ou en enjambant son urine3). Cependant, les Africains continuent
souvent à dénier l'égalité des individus face à la maladie. Le risque
n'est pas perçu comme une donnée objective et les hommes pensent
qu'ils ont face à lui des potentialités différenciées, selon ce qu'ils sont,
c'est-à-dire selon la singularité de leur personne (qui a une plus ou
moins bonne destinée, un sang plus ou moins «fort») et les protections
magico-religieuses qu'ils ont pu acquérir. Ils ont pour corroborer leur

3
On a proposé de parler de contiguïté plutôt que de contamination dans ces cas (voir

Jacob 1987).

196



théorie, les occurrences arbitraires d'une pandémie qui frappe
sélectivement, après des périodes d'infection plus ou moins prolongées
et sous couvert d'affections opportunistes qui cachent au patient la vraie
nature de son mal. Après tout, on ne meurt pas du virus de l'immuno-
déficience humaine (VTH) mais de la tuberculose ou de la cirrhose du
foie favorisée par la présence du virus dans les cellules.

Résumé

Cet article présente une méthode d'analyse rendant possible la distinction

de deux aspects opposés et complémentaires de ce qu'il est courant
d'appeler, depuis Andràs Zempléni, les usages sociaux de la maladie.
La perception par les sociétés africaines du SIDA permet d'illustrer la
pertinence de cette méthode pour une pandémie récente.

Zusammenfassung

In diesem Artikel kommt eine analytische Methode zur Sprache, die
es möglich macht, zwei gegensätzliche und doch sich ergänzende
Aspekte dessen, was seit Andràs Zempléni unter dem Begriff «soziale
Gebrauchsweisen der Krankheit» bekannt ist, zu unterscheiden. Am
Beispiel AIDS und wie die afrikanischen Völker damit umgehen wird
die Tauglichkeit dieser Methode für die neue Pandemie geprüft.

Bibliographie

Ankrah Maxine
1989. «AIDS: methodological problems in studying its prevention
and spread». Social science and medicine (Oxford) 29/3: 265-276

AUGÉ Marc
1975. Théorie des pouvoirs et idéologie: étude de cas en Côte
d'Ivoire. Paris: Hermann. 440 p. (Savoir)

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 191-199 197



Bledsoe Caroline
1990. «The politics of AIDS: condoms and heterosexual relations in
Africa: recent evidences from the local print media», in: W. Penn

Handwerker (ed.), Births and power: social change and the

politics of reproduction, p. 197-223. Boulder: Westview Press

Caldwell John, I.O. Orubuloye and Pat Caldwell
1992. «Underreaction to AIDS in Sub-Saharan Africa*. Social
science and medicine (Oxford) 34/11: 1169-1182

Cartry Michel
1973. «Le lien à la mère et la notion de destin individuel chez les

Gourmantché*, in: La notion de personne en Afrique Noire, p. 255-
282. Paris: CNRS. (Colloques internationaux du CNRS; 544)

Farmer James

1990. «Sending sickness: sorcery, politics and changing concepts of
AIDS in rural Haiti*. Medical anthropology quarterly (Washington)
4/1: 6-27

Fortes Meyer
1974. Œdipe et Job dans les religions ouest-africaines. Tours:
Marne. (Repères; 15)

Jacob Jean-Pierre
1987. «Interprétation de la maladie chez les Winye, Gurunsi du

Burkina Faso: critique d'une théorie de la contamination». Genève-

Afrique (Genève) 25/1: 59-88
1988. Le sens des limites: maladie, sorcellerie, religion et pouvoir
chez les Winye, Gourounsi du Burkina Faso. Neuchâtel: Faculté des

Lettres. 384 p. [Thèse de doctorat]

Nyamwaya D.
1990. «AIDS in Kenya: perception and responses*. Development and
cooperation: contributions to development policy (Baden-Baden) 2:
8-9

Sabatœr Renée (éd.)
1989. SIDA: l'épidémie raciste. Paris: L'Harmattan. 223 p.

Sindzingre Nicole et Andràs ZemplÉni
1981. «Modèles et pragmatique, activation et répétition: réflexions
sur la causalité de la maladie chez les Senoufo de Côte d'Ivoire».
Social science and medicine (Oxford) 15 B: 279-293

198



Swanson Richard
1980. «Development interventions and self-realization among the
Gurma (Upper Volta)», in: David Brokensha, D.M. Warren and
Oswald Werner (eds.), Indigenous knowledge systems and
development, p. 67-92. Washington: University Press of America

Zempléni Andràs
1982. «Anciens et nouveaux usages sociaux de la maladie en
Afrique». Archives de sciences sociales des religions (Paris) 54: 5-19
1990. «How do societies and "corporate" groups delimit themselves?
a puzzle common to social and medical anthropology». Culture,
medicine and psychiatry (Dordrecht) 14/2: 201-211

199




	Les usages de la maladie et l'exemple africain du SIDA

