
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Médecine et médecines populaires au XIXe siècle

Autor: Le Breton, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


David Le Breton

Médecine et médecines populaires au XIXe siècle

L'examen de ce dernier siècle d'exercice de la médecine amène à la
mise en évidence du formidable impact du discours et des pratiques
médicales sur nos sociétés. La médecine occidentale, à vocation universelle,

imprègne aujourd'hui de ses catégories notre conception culturelle
de la santé. Toute expérience de la maladie, tout souci de prévention,
toute évocation de la douleur, de la maternité, de la vieillesse, de

la mort ou du mourir, impliquent le recours au discours médical. La
médecine est aujourd'hui une institution légitime, même si elle fait
l'objet d'une contestation régulière et si elle est elle-même en crise.
Le chemin de cette reconnaissance relative a été long et difficile.

La médecine face aux traditions populaires du guérissage

Quand la médecine cherche à étendre son influence au cours du XIXe
siècle, notamment en France à partir de la Révolution, loin de trouver
une terre vierge de toute connaissance et de toute action thérapeutiques,
elle se heurte aux traditions populaires solidement enracinées,
accoutumées depuis des siècles à la prise en charge des maux de la vie
quotidienne. Quelles sont ces médecines chevillées aux populations et
à leur vision du monde, animées par des thérapeutes d'occasion qui sont
d'abord fermiers, hongreurs, bergers ou vignerons, c'est-à-dire socialement

et culturellement semblables à ceux qu'ils soignent?
Le rebouteux sent à travers la peau la structure mécanique du corps

humain et élargit parfois son savoir grâce à des planches anatomiques
ou à des ouvrages de vulgarisation. Il réduit les luxations et les
fractures, il réinsère le corps dans son ordre habituel. Ce savoir empirique
porte sur l'homme et l'animal. Ces guérisseurs sont issus de métiers où
la relation à l'animal est quotidienne: bergers, hongreurs, maréchaux-
ferrants... A travers un sens aigu du toucher et du palper, le rebouteux
identifie le trouble et le soigne par des procédés mécaniques tels que

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 91-102 91



tirer, «remettre en place», etc. Une unité relative des corps imprègne
la série qui mène de l'animal à l'homme. Dans le monde rural où les

animaux sont proches des hommes et sont souvent individuellement
nommés à travers un répertoire traditionnel, cette proximité permet la
reconnaissance de structures organiques dont le bénéfice thérapeutique
s'applique indifféremment à l'un ou à l'autre. Le rebouteux fait aussi
des pansements, propose des onguents, ou recourt à des prières consacrées

par la tradition pour redoubler l'efficacité de son action.
Cette dernière démarche est surtout le domaine du panseur de secret.

Nombre de pouvoirs guérisseurs se distribuent dans la communauté
rurale. Des conjureurs disposent de la capacité de barrer les brûlures
en supprimant le «feu» et en favorisant la régénération des tissus,
empêchant ainsi la formation sur la peau d'une cicatrice trop visible.
L'action des «barreurs de feu» s'adresse autant à l'homme qu'à l'animal
brûlé ou échaudé. D'autres panseurs exercent leur don sur les verrues,
les dartres, les engelures, les maladies nerveuses, les affections de la

peau, les hémorroïdes, les saignements de nez, les morsures de serpent,
les piqûres de guêpes. Autant de désagréments coutumiers aux sociétés
rurales. Ces praticiens ont souvent hérité d'un don transmis oralement
au moment de mourir par celui qui en disposait auparavant. Choisi dans

la famille ou le voisinage, celui à qui échoit le don est perçu comme
une personne digne de confiance et capable à son tour d'exercer son
action en faveur de la société locale. Souvent le récipiendaire se voit
remettre un cahier où le guérisseur a écrit le répertoire des modes de

traitement des différents maux qu'il est accoutumé à soigner. A chaque
affection est associée une prière récitée intérieurement ou chuchotée en
effectuant le geste de barrer le mal. Mais l'acquisition du don peut être
aussi liée au moment de la naissance (anniversaire présumé de tel
saint), à la position dans la fratrie (le cinquième ou le sixième enfant
du même sexe que les sœurs ou les frères précédents, etc.), à la

présentation à l'accouchement (par le siège). L'intronisation sociale du

panseur et les modalités précises de son action varient selon les

traditions locales. De même que le rebouteux, le panseur ne doit rien
recevoir en paiement de l'exercice du don.

Les guérisseurs empiriques possèdent une expérience des affections
les plus courantes et ils leur opposent une série de remèdes liés à une
bonne connaissance des vertus des plantes. Ces dernières sont souvent
cueillies lors de conjonctions particulières (à la pleine lune, en un jour
précis de l'année, à une heure donnée) sous peine de perdre une part
de leur efficacité. Ils utilisent aussi parfois des déjections animales

92



(fiente, urine), des substances ménagères, voire des éléments minéraux.
Ils soignent par infusions, décoctions, lavements, suppositoires, bains,

onguents. Leur pratique est souvent inspirée par un principe d'analogie:
on soigne les hémorroïdes avec des marrons d'Inde, les poumons avec
des pulmonaires, les affections hépatiques avec la gentiane jaune, etc.
Des pharmacopées du même ordre sont utilisées par les familles, ces
«remèdes de grand-mère» que les femmes âgées n'ont cessé d'employer
pour soulager les maux familiers des campagnes.

Quand le malheur frappe à répétition une famille, cette insistance est
mise sur le compte d'un envieux qui a jeté un sort néfaste à la maisonnée.

Aucune action thérapeutique habituelle n'a d'effet. D'origine
maléfique, le mal ne peut être levé que par le désorceleur qui, à travers une
intervention rituelle à base de prière, détruit le sort ou le retourne
contre le sorcier présumé. Dans la sorcellerie, l'homme et ses biens
(mêlant les membres de sa famille, les animaux qu'il possède, etc.) ne
font qu'un face à l'atteinte du mal. Le mauvais sort détruit l'ordre du
monde dans lequel la victime est insérée. L'action du leveur de sort
consiste à restaurer le coutumier des choses. Dans la vie quotidienne,
des procédures symboliques sont censées s'opposer au «mauvais œil»
comme au «mauvais sort», dont il faut savoir prévenir les dangers:
réciter une prière de conjuration, effectuer une figure précise avec les

doigts de la main droite pour «barrer» le chemin au «mal», etc.
Le recours aux saints guérisseurs est banal encore au début de ce

siècle, mais il décline peu à peu au fur et à mesure que l'exode rural
touche les campagnes. Le saint est réputé jouir d'un pouvoir d'action
favorable à l'encontre d'un trouble. Par la prière, le vœu, le pèlerinage
ou le cierge allumé sous son effigie, il convient de s'attirer ses bonnes

grâces. Son rôle d'intercesseur est souvent oublié et on lui prête un
pouvoir personnel. Le saint dispose en principe d'une influence propice
sur une seule affection. On l'exhorte en un lieu précis, une chapelle ou
une église qui possède par exemple une statue le représentant, ce qui
exige le déplacement de la personne malade ou de l'un de ses proches.
Chaque région dispose de son répertoire de saints et le malade doit
savoir auquel il lui faut se vouer pour guérir. Le «tireur de saints» lui
indique, grâce à un procédé divinatoire, le nom du saint et le lieu le

plus approprié au traitement de son cas. Le saint est aussi sollicité de

manière collective à travers les processions lors des épidémies, ou
même simplement pour faire venir la pluie en période de sécheresse. Le
clergé encourage ces démarches favorisant la piété populaire.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 91-102 93



Les curés et les religieuses ont d'ailleurs longtemps joué un rôle
d'assistance auprès de leurs ouailles touchées par la maladie. A côté de

la consolation de la prière, ils n'hésitent pas à proposer des remèdes de

leur cru, souvent fondés sur leur connaissance des vertus thérapeutiques
des plantes. Ils s'attirent les foudres des médecins (et des pharmaciens)
qui les perçoivent comme des concurrents.

Des objets réputés guérir passent de mains en mains, propriétés de

famille ou de communauté religieuse. Ou bien ce sont des dolmens ou
des menhirs, des pierres dressées, guérissant la stérilité, des fontaines

soulageant des maux précis et objets de pèlerinages ou de dévotions
personnelles. La nature dispense ses remèdes que les traditions orales

transmettent de génération en génération. Le sachet d'accouchement

qu'il est interdit d'ouvrir, porté au cou de la parturiente, favorise la
délivrance et se prête dans la famille ou le voisinage (Loux 1979).

Les femmes en couches sont aidées de sages-femmes, rapidement
formées, et surtout de matrones, c'est-à-dire de femmes du village
ayant l'habitude d'assister les parturientes, ayant leur confiance,
tributaires d'un savoir et d'une expérience qui manquent souvent au
médecin.

La radiesthésie, c'est-à-dire l'usage du pendule, repose également sur
la notion d'homme-microcosme. L'homme est immergé dans l'énergie
de l'univers et sa relation au monde implique une harmonie des vibrations

émanant de son corps et de son environnement. Un organe malade
crée une dysharmonie qu'il faut corriger en cherchant le traitement
adapté. La détection du mal se fait en promenant le pendule, en légère
oscillation, autour du malade. Selon le code du radiesthésiste, ces

mouvements indiquent les zones à soigner. Ensuite, le guérisseur cherche

dans sa pharmacopée les remèdes favorables.
Le magnétisme, de même que la radiesthésie, est d'apparition plus

tardive dans les campagnes; il dérive de Mesmer et de sa théorie du
magnétisme animal. Pour le magnétiseur également, le corps vibre dans
le champ de résonance de l'univers. La maladie traduit une rupture
d'alliance, un déséquilibre entre l'énergie défaillante d'un organe ou
d'une fonction et celle que dégagent la terre, les planètes, l'environnement

baignant l'homme. Le magnétiseur en revanche dispose d'un
surcroît d'énergie qu'il peut transmettre à son patient. En passant ses

mains à quelques centimètres du corps, il repère les lieux malades. Il
soigne en diffusant l'énergie grâce à des passes ou des contacts physiques

sur les points malades.

94



La volonté d'expansion des médecins se heurte d'ailleurs aussi aux
pharmaciens prescrivant des remèdes de leur propre initiative. Les
dentistes ou les oculistes soignent au-delà de leur compétence. Les

colporteurs parcourent les campagnes, tiennent boutique sur les marchés
et vendent des remèdes de leur fabrication censés guérir tous les maux
(baumes, onguents, panacées universelles, élixirs, tisanes, etc.) ou des

ouvrages de vulgarisation, des almanachs, des livrets de prière, prodiguant

des recettes pour affronter les maux les plus courants.

Visions du monde et perceptions du corps

Les traditions populaires et locales qui prennent en charge la santé du

groupe s'inscrivent dans la cohérence d'une vision du monde. «Toutes
les pratiques de médecine populaire issues d'un traditionalisme ancestral,

et qu'il s'agisse de conjurer, de lever des sorts, de rebouter ou de

soigner "par les plantes", étaient largement intégrées à un réseau de

pratiques immémoriales jalonnant les étapes de la vie individuelle,
familiale, sociale: rituels associés aux baptêmes, mariages, enterrements,

au coutumier juridique, à la célébration des fêtes religieuses
(Noël, Chandeleur, etc.), aux fêtes patronales et corporatives, aux fêtes

agricoles (moissons, vendanges...), au départ ou au retour des conscrits»

(Bouteiller 1966: 97). Ces croyances s'enracinent également dans
les proverbes (Loux et Richard 1978), les récits exemplaires, le partage
des expériences lors des veillées. Les traditions de la médecine populaire

concourent à l'étoffe de la vie collective, les modes de guérir ou
de penser la maladie s'inscrivent dans l'unité d'une vision du monde

qui inclut l'homme dans l'univers et n'isolent pas le corps comme un
objet à soigner, différent de l'homme qu'il incarne. Le médecin soigne
un corps séparé, coupé du monde et des rythmes de l'univers (réduit à

l'anatomie et à la physiologie), coupé des autres (l'alliance de l'homme
et de ceux avec qui il partage sa vie est rompue par une médication qui
ne prend en compte qu'un patient isolé) et coupé enfin de lui-même (le

paysan ou l'ouvrier n'a guère voix au chapitre, sinon à se faire
rabrouer par le médecin qui soigne son corps et n'est guère préoccupé
de sa culture ou de sa psychologie personnelle). Tel est le malentendu
qui éloigne le guérissage populaire de la médecine scientifique (Le
Breton 1990). Quand cette dernière annonce sa volonté de s'étendre,
elle se heurte à un tissu culturel qui dispose déjà d'une série de

réponses aux maux dont souffre la société.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 91-102 95



Résistance des milieux populaires ruraux

Dans les milieux ruraux populaires le médecin est appelé en dernier
recours, quand les prières n'ont pas été exaucées, que la nature est
réticente à soulager le mal et que le guérisseur a échoué dans ses
tentatives. Le médecin est l'homme de la dernière heure, il arrive
souvent trop tard. Il parle alors de fatalisme, de résignation, sans saisir
la signification de cette attitude insérée dans la trame d'une culture,
méfiante envers un savoir hermétique, coûteux, perçu comme peu
efficace, et un regard hautain qui juge souvent sans comprendre et heurte
le paysan. La médecine est une culture savante, éloignée de l'expérience

commune par la complexité de son vocabulaire et de son savoir.
Les formes de transmission des connaissances médicales soulèvent parfois

l'indignation des milieux populaires: la dissection par exemple (Le
Breton 1993). Une différence de classe éloigne le médecin d'une large
part de sa clientèle potentielle. Aux yeux des couches populaires, le
médecin est peu accessible. En outre, son influence n'est guère favorisée

par son mépris et sa méconnaissance des données culturelles des

populations locales. Ces manières de vivre et de penser sont taxées

d'ignorance, d'arriération, de superstition, stigmatisées au nom de la
science. Ce discours, même inspiré par le souci de venir en aide aux
populations à travers des campagnes d'information ou la promotion de

l'hygiène ou de la vaccination, heurte la dignité de ceux à qui il
s'adresse et les prévient davantage contre une profession qui les prend
de haut. Quelques médecins, attentifs folkloristes, ont bien cherché à

recueillir et à noter les traditions locales, mais rarement sans une
certaine condescendance. Le sens de l'ethnologie ou de l'anthropologie,
qui aurait permis de mieux comprendre la cohérence de la vision du
monde et des pratiques populaires, a manqué aux médecins du XIXe
siècle. Au lieu d'évoluer sur le terrain contestable de la vérité
scientifique opposée à l'erreur populaire, un dialogue plus fructueux
aurait pu se nouer. La venue des populations rurales à la médicalisation
de leurs maux sera très lente. Elle n'est pas totalement acquise encore
aujourd'hui si l'on en juge par la multitude des survivances populaires
que l'ethnologue observe dans les campagnes, et la crise de confiance
qui touche aujourd'hui la médecine moderne.

La médecine officielle s'attaque avec virulence aux traditions populaires

et aux guérisseurs locaux, moins sur le terrain de la pratique où
elle est apparemment peu à son aise, que devant les tribunaux, dès lors
que la loi de 1892 organise la profession et lui donne le monopole du

96



droit à soigner, moyennant l'aval de la Faculté. Mais du droit à soigner
à la capacité de guérir, du diplôme qui sanctionne le savoir à la sensibilité

d'approche de malades tributaires d'une autre vision du monde et
souffrant de maux particuliers liés à leurs conditions de vie, il y a un
abîme que certains médecins peinent à franchir. Sans crier gare, l'institution

médicale, forte de sa volonté de conquête, assimile charlatans et

guérisseurs locaux. Certes, les premiers abondent sur les marchés ou
dans les villes, affabulateurs de guérisons, prodigues en promesses,
leurs élixirs soignant avec de l'illusion et de belles paroles (c'est-à-dire

pas toujours en vain). Ce sont des itinérants allant de marché en marché,

qui passent entre les mailles du contrôle social. Leur statut est sans

commune mesure avec celui des guérisseurs locaux, enracinés dans leur
communauté, toujours sous les yeux de ceux qu'ils soignent, bénéficiant
de l'estime de leur groupe et du bouche à oreille des intéressés, la
meilleure des légitimités. Leur garantie sociale se cristallise dans le
consensus tranquille dont ils jouissent. Mais les médecins, par opportunisme

ou ignorance, selon les cas, se servent des charlatans et de leurs

prétentions dérisoires pour englober dans leur condamnation tous
les guérisseurs n'appartenant pas à leur système de référence et de

contrôle. Le charlatan se définit en négatif: tombe dans cette catégorie
quiconque prétend soigner sans être possesseur du diplôme de la faculté
de médecine. Comme si l'adresse à soulager les maux était une nature
soudain octroyée par une sanction universitaire mettant une fois pour
toutes le médecin au dessus de tout soupçon. Pourtant si le charlatan se

définit comme celui qui dispense de l'illusion sans guérir, il est à

craindre que le médecin ne soit exposé au même risque que le guérisseur.

Les proverbes abondent d'ailleurs sur l'incompétence et la
mauvaise réputation des médecins dans les milieux populaires (Loux et
Richard 1978).

L'élargissement aux guérisseurs ruraux de l'accusation de charlatanisme

traduit en fait une lutte de préséance à travers laquelle la culture
savante s'arroge le droit de juger d'autres systèmes culturels dans

l'absolu et, hors de toute compréhension anthropologique de leur efficacité

(Le Breton 1990), de récuser des coutumes et des croyances que
ses catégories mentales ne lui permettent pas de penser. Le conflit entre
médecins et traditions locales est d'abord un conflit de légitimité, il
oppose le savoir élaboré par la «culture savante» incarnée par les

instances universitaires et académiques, aux connaissances mises à jour par
les guérisseurs locaux qui sont moins formalisables, issues des savoirs

populaires et de l'expérience personnelle du praticien. Ce sont là deux

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 91-102 97



visions du monde, deux approches opposées du corps et de la maladie,
deux conceptions de l'homme. Leurs modes de validation sociale sont
différents. Ce qui d'ailleurs ne signifie pas que l'une ou l'autre
soit fausse. L'efficacité d'une démarche thérapeutique n'implique pas

qu'une autre soit erronée, leur modalité d'application et de
conceptualisation peuvent différer et aboutir à des issues également positives.

Les avancées médicales au XIXe siècle

Longtemps la médecine reste aussi impuissante à guérir que hautaine
dans ses prétentions. Dans la seconde partie du XIXe siècle, Claude
Bernard constate que les consultations de Molière restent vraies pour sa

propre époque, sauf que les mots ont changé. Parallèlement, Magendie
confie à ses internes que si l'on chassait les médecins de l'Hôtel-Dieu,
la mortalité serait bien moindre. Les proverbes des campagnes notent
l'impuissance des médecins et leur cousinage avec la mort. Dans son
ensemble, la profession médicale est largement impuissante devant la
maladie. L'hôpital, lieu d'hébergement des malades les plus pauvres,
est un foyer d'infection où la promiscuité règne. Les médecins contribuent

à la diffusion des maladies par une absence complète d'asepsie.
Ils portent la même blouse souillée du matin au soir, passant sans

précaution d'hygiène de la salle de dissection à la salle d'accouchement.
Les hôpitaux sont des lieux de relégation sociale jouissant d'une sinistre
réputation, de même que l'hospice ou l'hôpital psychiatrique. Mieux
protégées, les maisons de santé destinées aux classes aisées sont à peine
plus propices en un temps où la réunion des malades en un même lieu
dans l'ignorance des lois de diffusion des maladies et en l'absence de

toute asepsie rend davantage vulnérables des malades déjà affaiblis. La
mortalité consécutive à la chirurgie est considérable. Peu d'opérés
survivent aux complications qui suivent l'intervention. Il faut attendre
les découvertes de Pasteur et les applications de Lister pour que les
choses changent enfin.

L'état de santé de la population à cette époque n'est guère favorable,
surtout pour les couches laborieuses, dépourvues quant à elles de
possibilités de recourir à des traditions de médecines populaires. Un certain
nombre de médecins dénoncent les pathologies industrielles: conditions
de travail, embauche précoce des enfants, entassement des familles dans
des taudis insalubres, fosses d'aisance débordant dans les rues et

polluant les puits ou les sources, misère, mauvaise alimentation,

98



alcoolisme, prostitution. Ces conditions d'existence font la litière de

graves maladies (tuberculose, rachitisme, affections vénériennes,
fièvres, mortalité infantile, etc). Ces médecins sont conscients que l'état
de santé d'une population est étroitement lié à ses conditions de vie. Un
avocat anglais, E. Chadwick, note la corrélation entre mortalité et

hygiène et démontre que le tribut payé par les couches sociales les plus
démunies est la conséquence de la faiblesse dans laquelle les maintiennent

des conditions d'existence misérables. Mêlée à celle des réformateurs,

la voix de certains médecins n'exige pas seulement une meilleure
hygiène dans les foyers, les villes ou les campagnes, elle réclame aussi

des conditions de vie moins harassantes et la limitation, sinon l'interdiction

du travail des enfants. Les épidémies qui ravagent régulièrement
l'Europe: le choléra ou le typhus, des maladies comme le paludisme,
la diphtérie, la fièvre typhoïde, les affections vénériennes, etc., frappent
surtout les zones d'entassement et de misère, elles s'aggravent lors des

disettes. Pour les hygiénistes, la prévention des troubles s'impose.
Certes, le consensus est loin d'être acquis. D'autres médecins n'hésitent
pas à incriminer quelque débilité native des couches laborieuses pour
expliquer (et surtout justifier) le sort misérable qui leur est fait. Les
différences sociales sont soumises au primat du biologique (ou plutôt
d'un imaginaire biologique), on naturalise les inégalités de conditions
en les justifiant par des observations prétendument scientifiques: poids
du cerveau, angle facial, physiognomonie, phrénologie, indice cépha-
lique, etc. On cherche à travers une foule de mensurations les preuves
irréfutables de l'appartenance à une «race», les signes inscrits dans la
chair de la «dégénérescence» ou de la criminalité (Le Breton 1992).

La fin du siècle est une période de mutations sociales marquées par
l'idée de science et de progrès. Les campagnes s'ouvrent, le monde
devient plus étroit avec le passage d'une «économie fermée à une
économie ouverte» (Bouteiller 1966), les voies de communication, routes,
chemins, voies ferrées, se multiplient. L'exode rural frappe les

campagnes. Le commerce se développe, les grandes administrations
délèguent des fonctionnaires dans toutes les régions. L'instruction
gratuite, laïque et obligatoire s'institue en France en 1881-1882 et
contribue à répandre dans les consciences l'imaginaire d'un progrès
sans limite et à relativiser les cultures locales au nom de valeurs
nationales, sinon universelles, et laïques. Ce développement économique

et social ébranle les traditions rurales sans toutefois les détruire.
La fortune du discours médical se met en place dans le dernier quart

du XIXe siècle en s'appuyant sur des résultats enfin tangibles et sur une

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 91-102 99



influence politique croissante. La médecine se dote d'instruments
efficaces (la vaccine antivariolique, l'anesthésie, et grâce surtout à la

révolution pastorienne, l'antisepsie et l'asepsie, le principe de la
vaccination, la radiologie, etc.) dont la conjonction porte ses fruits.
L'amélioration des conditions d'existence concourt à la baisse de la
mortalité et à l'augmentation de l'espérance de vie. Nombre de médecins

se lancent dans la politique ou la gestion des municipalités. Ils

participent de manière directe à l'assainissement des eaux, à la
construction des égouts, aux adductions d'eau, à la création de logements

pour les classes laborieuses afin d'éliminer les taudis. Ils contribuent à

l'éducation sanitaire, à la prévention de l'alcoolisme, des maladies

vénériennes, à la lutte contre la tuberculose, la fièvre typhoïde, etc.

L'hygiène devient une cause commune, elle favorise les premières
tentatives de médecine préventive (Léonard 1978). Certes, les résultats

sont inégaux et souvent décevants, les médecins eux-mêmes sont
partagés. Leur influence sur les couches populaires reste faible. Mais au

fil des décennies la médecine augmente son impact social et culturel par
de nouvelles progressions dans la lutte contre la maladie et l'affinement
du diagnostic. Une population croissante a accès aux soins.

Aujourd'hui le savoir biomédical modèle la perception de la maladie

par les usagers, mais les formes parallèles de prises en charge n'en
demeurent pas moins. Traditionnelles ou d'inspirations plus modernes,
elles disputent à la médecine cette mainmise sur la santé et constituent
des alternatives de soins dont l'attraction est renforcée par la crise de

confiance que traverse aujourd'hui la médecine. Tout savoir sur la
souffrance demeure problématique. De nouvelles maladies ont fait leur
apparition comme le SIDA. Les conditions de santé d'aujourd'hui sont
sans commune mesure avec celles du siècle passé, mais les exigences
sociales ont grandi au même rythme que les progrès de la médecine. Ils
nourrissent les mêmes frustrations. Et le même fantasme: supprimer la
précarité et la mort.

Résumé

L'examen de ce dernier siècle d'exercice de la médecine met en
évidence le formidable impact du discours et des pratiques médicales dans

nos sociétés. Il n'en fut pas toujours de même. Au XIXe siècle, les
traditions populaires de guérissage étaient nombreuses et solidement
enracinées dans les communautés sociales. L'auteur rappelle la vision

100



du monde qui les sous-tend, notamment leurs représentations du corps
et de la maladie. Il examine les modalités du heurt des médecines

populaires et de la médecine officielle, tributaire d'une autre logique.
Il rappelle les jugements de la médecine sur les traditions rurales,
comme les perceptions des médecins dans les milieux ruraux.

Zusammenfassung

Ein Blick auf das Gesundheitswesen dieses Jahrhunderts zeigt dessen

zunehmende Bedeutung für die Gesellschaft, sowohl was den Diskurs
als auch was die Einrichtungen betrifft. Aber dies war nicht immer so.
Im 19. Jh. gab es eine grosse Anzahl volksmedizinischer Praktiken und
Heilmittel, die tief in der Gemeinschaft verwurzelt waren. Der Autor
geht auf das Weltbild ein, das diesen Vorstellungen von Körper und
Krankheit zugrundeliegt. Ferner untersucht er die Natur des

Zusammenpralls zwischen Volks- und Schulmedizin, die je einer andern Logik
verpflichtet sind. Er zeigt einerseits, was die Medizin von den
volkstümlichen Traditionen hält, andererseits wie die Ärzte von der
ländlichen Bevölkerung wahrgenommen werden.

Bibliographie

Autrement 15

1978. Panseurs de secret et de douleurs. Autrement (Paris) 15

Bouteiller Marcelle
1954. «Le coutumier rural magique». L'ethnographie (Paris) 48:
73-81
1959. «Cosmologie et médecine magique selon notre folklore rural».
L'ethnographie (Paris) 53: 91-95
1966. Médecine populaire d'hier et d'aujourd'hui. Paris: Maison-
neuve et Larose

Friedman Daniel
1981. Les guérisseurs. Paris: Métailié

GAUCHET Pierre-Louis
1991. «La médecine à l'épreuve du reboutage». Cahiers de sociologie
économique et culturelle 15: 105-119

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 91-102 101



Herzlich Claudine et Janine Pierret
1984. Malades d'hier, malades d'aujourd'hui. Paris: Payot

Laplantlne François
1978. La médecine populaire des campagnes françaises d'aujourd'hui.

Paris: Delarge

Le Breton David
1990. Anthropologie du corps et modernité. Paris: PUF
1992. La sociologie du corps. Paris: PUF
1993. La chair à vif: usages médicaux et mondains du corps humain.
Paris: Métailié

Léonard Jacques
1978. La France médicale du XIXe siècle. Paris: Julliard-Gallimard
1981. La médecine entre les savoirs et les pouvoirs. Paris: Aubier

LEPROUX Marc
1957. Dévotions et saints guérisseurs. Paris: PUF

Loux Françoise
1978. Le jeune enfant et son corps dans la médecine traditionnelle.
Paris: Flammarion
1979. Le corps dans la tradition populaire. Paris: Berger-Levrault

Loux Françoise et Philippe Richard
1978. Sagesses du corps: la santé et la maladie dans les proverbes

français. Paris: Maisonneuve et Larose

Martino Ernesto de

1963. Sud e magia. Milano: Feltrinelli

Muchembled Robert
1978. Cultures populaires et cultures des élites dans la France
moderne (XVe-XVIIL siècle). Paris: Flammarion

Porter Roy
1986. Patients andpractionners: lay perceptions ofmedicine in pre-
industrial society. New York: Cambridge University Press
1987. Disease, medicine and society (England 1550-1860).
London: Mac Millan

102


	Médecine et médecines populaires au XIXe siècle

