
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: L'influence des croyances socio-religieuses sur le concept de la
maladie et sur les soins hospitaliers

Autor: Buchs, Mina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mina Buchs

L'influence des croyances socio-religieuses
sur le concept de maladie et sur les soins hospitaliers

En étudiant l'évolution des concepts médicaux, le chercheur ne peut
manquer d'être frappé par le poids que les croyances et les traditions
socio-culturelles ont exercé sur l'évolution des théories. Le concept de
maladie a en effet toujours été étroitement lié aux différents modèles de

sociétés. La souffrance et la mort ont continuellement incité l'homme
à rechercher les moyens de conserver la santé et de lutter contre la
maladie.

Son ignorance des causes de la douleur et de la mort l'ont amené
dans une première phase à considérer la maladie comme une sanction
surnaturelle dont les effets pervers pouvaient être supprimés ou tout au
moins atténués par l'intercession de devins, de magiciens ou de prêtres.
Les soins aux malades se bornaient alors à des rituels, à un jeûne
sévère suivi d'une période d'incubation dans des temples où ceux que
les ethnographes contemporains désignent sous le nom de «chamanes»

prodiguaient leurs soins, qui consistaient à soumettre les malades à des

pratiques magiques, à l'oniromancie ou au magnétisme.
Cependant, à partir du 8e siècle avant notre ère, la pratique de la

médecine a cessé d'être l'apanage des magiciens. Peu à peu les Asclé-
piades, tirant parti de l'expérience empirique, ont reconnu certains

maux et ont eu recours à la prescription d'extraits de plantes ainsi qu'à
la diététique. Vers les 6e et 5e siècles, la médecine s'est peu à peu
dégagée de son caractère mythico-religieux mais sans pour autant se
libérer de l'influence des croyances. Hippocrate de Cos (env. 460 à

377) établit le cadre de la médecine scientifique grâce à un sens aigu de

l'observation conjugué à la rationalité. Le corpus hippocratique rédigé
par les savants hellénistiques près de deux siècle après la mort d'Hippo-
crate témoigne du progrès accompli par cette école, qui a fondé la
pratique médicale à la fois sur l'observation et sur des concepts
théoriques. La santé et la maladie ont été intégrés dans le système des

phénomènes naturels.

Ethnologien Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 75



Pourtant, si Hippocrate inaugure une ère nouvelle, où le raisonnement

et l'observation constituent les bases de sa thérapeutique, sa

théorie de la médecine est fortement marquée par les dogmes philosophiques

de son époque. Ayant vécu à l'âge d'or de la philosophie
grecque, Hippocrate s'est imprégné des idées de ce temps et les a

largement incorporées dans sa théorie médicale. Sa doctrine reflète
manifestement la notion pythagoricienne selon laquelle la santé est le
résultat de l'harmonie des parties constituantes de l'organisme. Il
affirme aussi que la nature, toute-puissante, trouve par elle-même les
voies et les moyens convenables d'agir sur la maladie.

Cette première conceptualisation des théories de la science médicale

n'empêcha nullement Hippocrate de souligner malgré tout l'intervention
des dieux dans le processus de la guérison et ne récusait pas la prière.
Lorsque par exemple, dans le quatrième livre du Régime, Hippocrate
affirme: «Prier est sans doute chose convenable et excellente, mais tout
en invoquant les dieux, il faut s'aider soi-même» (Ackerknecht 1982:
55), on doit en conclure qu'il ne voyait aucune objection à ce que les

patients aillent dormir dans les temples d'Asclépios pour y attendre la
guérison.

C'est surtout dans ses concepts théoriques qu'Hippocrate reste le plus
attaché aux croyances et aux courants d'idées de son époque. La théorie
humorale qui constitue la cheville ouvrière de sa médecine fait partie
d'une théorie plus générale, très prisée à cette époque, qui avait été

élaborée dans le but d'expliquer la création du monde. Il ne fait aucun
doute que la médecine hippocratique a mis un terme à la toute-puissance

des dieux aux colères imprévisibles. Le pouvoir absolu appartient
désormais à la Nature, dont les lois présentent l'avantage de rester
immuables. Pour vaincre la maladie, le médecin doit donc observer la

nature et le cas échéant l'imiter.
Le maître incontesté de la médecine de l'Antiquité est Galien. On

décèle aisément dans son œuvre monumentale la trace des traditions et
des croyances de son époque. Il faut se rappeler qu'il a vécu au IIe

siècle de notre ère, à une époque où les courants monothéistes
originaires de l'Orient étaient fortement répandus: il en avait donc forcément

pris connaissance au cours de ses multiples pérégrinations à travers
Alexandrie, la Palestine et la Syrie. Bien que n'ayant pas adhéré à une

religion monothéiste, il est sans doute entré en contact avec les communautés

chrétiennes et les membres de la diaspora juive. Il n'est donc pas
étonnant que, dans sa position spirituelle à l'égard des problèmes de la

vie, Galien manifeste une nette religiosité bien qu'étant un fervent

76



disciple d'Aristote. Pour lui, le corps n'est que l'instrument matériel de

l'âme. Il laisse transparaître sa croyance en un Créateur unique et

souligne la sagesse de celui-ci qui ne fait rien sans un but. Pour lui, le
Créateur est l'artisan suprême qui transcende tous les phénomènes de

la vie. Des phrases telles que par exemple «Notre Créateur a fait les

tuniques des vaisseaux en opposition avec la nature de leurs matériaux,
voulant prévenir la dispersion prématurée du pneuma, et le séjour
prolongé du sang», sont nombreuses dans l'œuvre de Galien (1854:
409).

Il fallut attendre trois siècles après la crucifixion de Jésus-Christ pour
que la croix prenne place sur le labarum et que le christianisme soit
proclamé religion de l'Empire romain. La fondation de l'Empire chrétien

par Constantin assura, sans qu'il y ait rupture, un changement des

croyances dans la tradition sociale. Une fois la hiérarchie ecclésiastique
mise en place, l'Eglise s'est efforcée de définir ses dogmes et les a

rapidement imposés aux différents peuples, tant en Orient qu'en Occident.

Après la scission de l'Empire romain et la dissolution de celui
d'Occident, elle a établi son centre de gravité à Rome d'où elle a

étendu sa domination religieuse et culturelle sur toute l'Europe barbare
convertie au christianisme. En revanche, l'Empire byzantin, héritier
d'une culture plus structurée, se vit obligé de combattre la philosophie
païenne pour pouvoir établir sa propre croyance en une révélation
surnaturelle. Pour consolider ses dogmes, l'Eglise eut recours à l'autorité
des conciles qui justifiaient et autorisaient les mesures prises contre les

dissidents. C'est ainsi que le concile de Nicée (325) condamna l'aria-
nisme, celui d'Ephèse (431) le nestorianisme et celui de Chalcédoine
(451) le monophysisme. Mais plus tard, les savants de la scolastique
cherchèrent un appui dans la philosophie aristotélicienne et sa logique
dont ils se servirent pour prouver leurs doctrines théologiques et pour
réfuter les argumentations dissidentes. La philosophie restait néanmoins
soumise à la théologie et sa fonction ne pouvait être justifiable que
dans le domaine des chose sacrées. Elle n'avait aucune compétence

pour raisonner sur la connaissance de la vie intérieure et sur les

relations de l'homme avec Dieu et de Dieu avec le monde. Toute
philosophie qui n'acceptait pas l'autorité de l'Eglise était éliminée. C'est en
suivant ce principe que l'Académie d'Athènes, dernier refuge du génie
grec où l'on cultivait encore une philosophie néoplatonicienne, fut
fermée par Justinien en 529.

A l'époque même de la fondation de l'Empire chrétien, une grande
épidémie, de variole très probablement, éprouva durement celui-ci

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 77



(Bariéty et Coury 1963: 224). La médecine païenne traditionnelle,
malgré les progrès indiscutables accomplis par Galien, mort à l'aube du
IIIe siècle, était encore impuissante à enrayer ce fléau. Cette inefficacité
n'alla pas sans provoquer au sein du peuple, comme d'ailleurs chez les

gouvernants, une profonde désaffection pour une science qui semblait
inutile. Dépourvu d'une théorie médicale propre, influencé notamment

par sa tradition religieuse, le christianisme était enclin à accepter la
souffrance comme l'avait fait le Christ dans sa Passion. De plus, grâce
à Jésus, guérisseur des corps et des âmes en raison de cette même

passion qu'il avait endurée pour sauver l'humanité, le chrétien était prêt
à reconnaître la possibilité d'une intervention divine bienveillante.
L'Evangile même ne nous rapporte-t-il pas de nombreux témoignages
du pouvoir de guérir qu'avait le Messie? Saint Marc, médecin lui-
même selon les Ecritures, nous apprend dans son Evangile qu'«une
femme atteinte d'un flux de sang depuis douze années, qui avait
beaucoup souffert du fait de nombreux médecins et avait dépensé tout
son avoir sans aucun profit, mais allait plutôt de mal en pis, avait
entendu parler de Jésus; venant par derrière dans la foule, elle toucha

son manteau [...] Et aussitôt la source d'où elle perdait le sang fut tarie,
et elle sentit dans son corps qu'elle était guérie de son infirmité»
(Evangile selon saint Marc, Bible de Jérusalem 5.25). Il faut préciser
que la tradition chrétienne de guérison miraculeuse rapportée par saint
Marc venait renforcer une croyance plus ancienne. On prête par
exemple à Asclépiade de Bithynie (né en 124 av. J.-C.), médecin grec
tenu en son temps pour le prince des médecins, le fait d'avoir ramené

un citoyen romain à la vie au pied du bûcher funèbre, sur la Voie
sacrée (Bariéty et Coury 1963: 164).

Il n'est donc pas étonnant qu'au sein de l'Empire chrétien, après une
tentative de laïcisation éphémère au VIe siècle (Bariéty et Coury 1963:
327-9), la médecine se soit développée sous l'autorité de l'Eglise. Dans
la civilisation chrétienne du Moyen-Age, cette influence se reflète à la
fois sur le concept de maladie et sur les soins prodigués aux malades.

La foi en Jésus était le ferment de la guérison. Il n'était pas rare que les

soins donnés à ceux qui attendaient le soulagement de leurs souffrances
se bornent à des prières accompagnées d'une onction avec les saintes

huiles et de l'imposition des mains. Le pouvoir de Jésus fut d'ailleurs
en partie légué à ses adeptes les plus fervents. «Quelqu'un parmi vous
tombe-t-il malade? Qu'on appelle aussitôt les anciens de la communauté
afin qu'ils prient pour lui après l'avoir oint au nom du Christ, et la

prière faite avec foi sauvera le malade», tel a été l'enseignement de

78



l'apôtre saint Jacques (Hunke 1963: 120). C'est ainsi qu'on explique les

guérisons accomplies par Côme et Damien, deux moines du IIIe siècle,
thaumaturges devenus patrons et protecteurs semi-légendaires de la
profession médicale. L'empereur Justinien édifia plus tard à leur mémoire
une église qui devint un grand centre de pèlerinage médical.

Un autre cas de guérison miraculeuse, immortalisée par un célèbre
bas-relief dans la cathédrale de Bamberg, est celui d'Henri II de

Bavière, empereur d'Allemagne, qui fut guéri d'une lithiase pendant
son sommeil par saint Benoît (Bariéty et Coury 1963: 331). On trouve
ainsi dans la tradition médicale chrétienne au moins 130 saints

guérisseurs, dont l'invocation est censée avoir une influence
bienfaisante sur telle ou telle maladie, comme par exemple saint Sébastien

contre la peste, sainte Lucie contre les maladies des yeux, saint Maur
contre la goutte, saint Fiacre contre les hémorroïdes. Il n'est donc pas
étonnant que le culte d'Esculape, remis en honneur vers le IIIe siècle,
ait sans peine cédé sa place à celui du Christ. L'effigie de Jésus

remplaça d'ailleurs bientôt dans les temples celle du dieu-médecin des

Grecs. On note ainsi le retour à une médecine théurgique.
Toute cette tradition a créé à l'égard de la médecine du monde

chrétien du Moyen-Age une attitude religieuse qui est particulièrement
bien illustrée par saint Bernard de Clairvaux, (1090-1153), celui-là
même qui a prêché la deuxième Croisade alors qu'il était le Supérieur
des Cisterciens. Personnalité influente, conseiller des papes, il fut le
fondateur de la première abbaye de Clairvaux, au début du XIIe siècle.
Saint Bernard défendait à ses moines tombés malades de recourir aux
médecins et à leurs remèdes car en usant des secours terrestres ils
risquaient selon lui de mettre en danger le salut de leur âme. Il leur
permettait cependant d'utiliser, en cas de nécessité, les plantes
officinales qui poussaient dans le jardin du couvent mais leur recommandait
surtout de supporter la maladie avec patience.

Cette tradition va, dans sa version la plus ascétique, jusqu'à attribuer
à celle-ci un rôle positif. Un auteur médiéval anonyme affirme par
exemple: «Si l'homme savait combien la maladie lui est utile, il
voudrait ne jamais vivre sans maladie. Pourquoi? Parce que l'infirmité du

corps est la santé de l'âme. [...] Comment? Par la maladie du corps,
la sensualité est atteinte, la vanité détruite, la curiosité chassée, le
monde de la vaine gloire réduit à rien, l'orgueil vidé, l'envie écartée,
la luxure bannie [...] faisant haïr le monde, elle dispose à l'amour de

Dieu» (Starobinski 1986: 20).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 79



De plus, si l'identification de l'homme souffrant à l'image du Christ
et de sa Passion sur la Croix impliquait pour le malade de s'en remettre
à Dieu, elle était pour ceux qui l'entouraient une invitation à le

respecter comme s'il était cette image. Certes l'Antiquité romaine connaissait

déjà des Valetudinaria pour héberger les soldats et les esclaves,
mais prendre soin des nécessiteux devint un devoir pour les chrétiens.
Visiter les malades figure parmi les œuvres de miséricorde que le
Christ lui-même recommande d'accomplir. Le concile de Nicée (325)

prescrit aux évêques de disposer dans chaque ville d'un lieu de soins et

d'hébergement pour les pauvres et les voyageurs. Les cénobites et les
anachorètes se dévouaient par charité chrétienne pour les étrangers, les

pauvres et les malades. L'histoire des hôpitaux dans le monde chrétien
est celle d'une institution dont les origines relèvent de préoccupations
strictement charitables. L'évêque Basile a fondé vers 370 à Cappadoce
un établissement entièrement consacré au traitement des nécessiteux de

toutes sortes (Lichtenhaeler 1978: 202). Plus tard, plusieurs
établissements de ce genre furent fondés, notamment le Xenodochium de Lyon
et celui de Mérida en Espagne au cours du VIe siècle (Bariéty et Coury
1963: 329). Sous le règne de Justinien (526-565), les fondations de ce

type se multiplièrent. De plus, leur administration fut codifiée dès cette

époque par une législation qui servit de modèle à l'Occident chrétien
pendant plusieurs siècles.

Par son esprit d'acceptation de la souffrance, l'impact de la tradition
ne pouvait que freiner les progrès de la médecine. Les textes médicaux
anciens ne disparurent cependant pas complètement. C'est dans les

monastères, sous l'autorité de l'Eglise, qu'ils furent réunis et conservés.
C'est aussi dans les milieux conventuels que les centres d'hébergement
des miséreux et des malades se développèrent. Le premier monastère
occidental fut fondé par saint Benoît de Nurcie, l'ermite de Subiaco,
qui l'établit au Mont Cassin dans le Latium en 529, l'année même de

la fermeture de l'Académie d'Athènes. Détruit quelque cinquante ans

plus tard, il fut le premier d'un grand nombre de monastères du même

genre qui s'édifièrent un peu partout dans le monde chrétien.
Initialement conçus comme refuges pour les chrétiens en période troublée,
ils devinrent rapidement des lieux de rassemblement pour les manuscrits
anciens, dont la copie fut une des occupations majeures des clercs. La
théologie occupait évidemment la place la plus importante dans

l'enseignement reçu par ces derniers, qui étaient seuls à savoir lire et écrire.
La médecine y occupait également une petite place, mais elle passait
après le trivium, comprenant la logique, la grammaire et la rhétorique

80



et le quadrivium, c'est à dire l'astronomie, la géométrie, la musique et
la dialectique (Crombie 1959: 13).

L'étude des textes médicaux se confondait avec celle des textes
anciens, réservée aux linguistes-traducteurs. On conçoit donc fort bien

qu'en Occident la médecine soit restée très attachée à la vie monastique
et se soit développée à l'ombre de l'Eglise pendant tout le Moyen-Age.
Dépositaire des textes anciens qui avaient survécu aux destructions
successives, juge suprême des opinions relatives aux problèmes de la
vie, l'Eglise se trouvait nécessairement à la tête de toutes les activités
médicales et s'en réservait l'exclusivité. Les établissements hospitaliers,
considérés comme une œuvre majeure d'assistance chrétienne et de ce
fait rattachés eux aussi aux monastères, restèrent sous l'autorité de

l'Eglise pendant tout le Moyen-Age. L'abbaye de Saint-Gall disposait,
au début du IXe siècle, de six lits, d'un herbier et d'une petite
pharmacie pour les frères malades. C'est pendant ce même siècle que fut
fondé l'Hôtel-Dieu de Paris, qui resta entièrement à la charge du clergé
jusqu'au XVIe siècle. Conçues initialement comme des îlots de foi et
des asiles de paix, ces institutions, qui devaient leur existence au

courant de pensée tenant la charité et la prière pour des valeurs
supérieures à la jouissance du bien-être physique, devinrent des centres
de regroupement et de conservation de manuscrits anciens, dont la
reproduction calligraphiée fut privilégiée.

Le plus ancien établissement hospitalier au sujet duquel nous avons
des fragments d'informations, mis à part ceux fondés dans le monde
chrétien, est celui de Djundishâpûr, ville située près de l'actuelle cité
d'Ahvâz. Il a été fondé à une date inconnue. Le corps de Mâni, tué sur
l'ordre de Bahrâm Ü, qui a régné de 274 à 93, aurait été suspendu
contre le mur de cet hôpital (Sajjadi 1990: 257-61). L'établissement
jouissait encore au début du VIIe siècle d'une grande réputation,
notamment après avoir reçu les savants nestoriens (Dunlop 1971: 219).
Après la conquête musulmane, la réputation de cet hôpital et celle de

son école de médecine est restée intacte. Hârith b. Kalda, le médecin

qui traita un des compagnons du prophète Mahomet, avait été formé
dans cette ville (Ibn Abî 'Usaybîa 1957, vol. 1: 13).

Dans la civilisation arabo-musulmane, la voie empruntée par la
médecine fut très différente. Les textes sacrés islamiques incitent le

croyant à acquérir la connaissance. Le Coran engage le croyant à

observer le ciel et la terre pour y trouver des preuves de la
magnificence du Créateur. Des citations telles que «Cherchez la science

jusqu'en Chine» ou encore «Celui qui chemine à la recherche de la

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 81



science, Dieu chemine avec lui sur la voie du paradis» sont courantes
dans la tradition musulmane (Jargy 1981: 121). Notons que cette

science, ou ilm, concerne avant tout la connaissance de la loi religieuse,
mais en islam celle-ci n'est pas distincte de la science profane. Les
sciences de la nature conservèrent néanmoins chez les savants musulmans

une certaine objectivité, voire une certaine indépendance. Les lois
de la nature restent, par la volonté de Dieu, immuables. Ainsi, chercher
à élucider ces lois constitue d'une certaine manière une tentative de

démontrer la grandeur et la puissance de Dieu. Jahiz, un savant arabo-
musulman du IXe siècle dit: «Car la vérité que Dieu a ordonné de

chercher, à laquelle il nous incite, consiste à rejeter deux sortes
d'informations et de données, les données contradictoires ou absurdes et les

données incompatibles avec les lois de la Nature, qui échappent au

pouvoir humain» (Jahiz 1988: 73).
L'importance de la médecine pour l'islam est mise en évidence dans

toute une série de hadith (traditions) attribués au Prophète, qui est

d'ailleurs réputé être l'auteur d'un ouvrage intitulé Tib al-nabî ou «la
médecine du Prophète». On comprend donc fort bien que savants et
médecins n'aient pas manqué d'invoquer ces textes pour légitimer le
bien-fondé de leurs activités. Pour exemple, voici un passage du «Traité
décisif» d'Ibn Rushd, ou Averroès, médecin et philosophe arabo-
musulman (Cordoue 1126-Marrakech 1198), dont la philosophie fut la
cause d'une vive polémique dans l'Europe du XIIIe siècle: «Que la Loi
invite à l'observation rationnelle des êtres existants et à la recherche de

leur connaissance par la raison, c'est ce qui est manifeste dans plus
d'un verset du Coran» (Averroès 1976: 44-45). Il est également clair
que la tradition orthodoxe musulmane, contrairement à celle de la
civilisation chrétienne, ne rapporte aucune intervention miraculeuse
divine dans le domaine de la santé. En supprimant l'intervention
providentielle, la médecine devient une science qui suit les lois de la nature.

Dès l'extension de l'islam, un système d'assistance s'organisa dans
les pays convertis. Il reposait essentiellement sur une contribution du
dixième du revenu (zakât) en faveur des pauvres et sur un impôt dit sur
les biens de mainmorte (waqf). Les informations fragmentaires rapportées

par l'historien al-Maqrîzi (1364-1442) indiquent que le calife
'Umayyade al-Walîd aurait construit en 706 le premier l'hôpital connu
en islam (al-Maqrîzi 1853, vol. 2: 405). Deux historiens contemporains
confirment ce fait ('Isa 1939: 10 et Khairallah 1946: 60). Cet établissement

était plutôt une institution philanthropique dans laquelle on
isolait certains malades que l'on croyait contagieux, comme par

82



exemple les lépreux (Anees 1983, vol. 1: 97). On peut voir dans la
fondation de cet hôpital l'influence byzantine, surtout lorsqu'on sait

l'importance qu'eut celle-ci non seulement sur l'administration mais
aussi sur le système économique et sur le développement culturel pendant

le califat Omeyyade de Damas (Runciman 1948: 291-293).
Sous le règne des califes Abbassides (750-1258), le centre des

activités politiques et administratives fut transféré de la Syrie en Iraq où

une nouvelle capitale, Bagdad, avait été fondée. Bien que des contacts
existassent déjà entre la cour des Omeyyades et les médecins de Djundi-
shâpûr (Issa Bey 1928: 63), c'est sous le règne des premiers califes de

Bagdad, notamment pendant celui de al-Mansûr, mort en 775, que des

relations officielles s'établirent pour la première fois. Ce calife fit en
effet appel à un médecin, le chrétien Djerdjîs bin Djibrâ'îl Bukhtishu',
alors directeur de cet hôpital, qui se rendit à Bagdad pour le soigner
(al-Qifti 1908: 109-110). Dès lors les médecins de cet hôpital, notamment

les membres de la famille chrétienne Bukhtishu', entretinrent des

relations très étroites avec le califat de Bagdad et jouèrent un rôle
essentiel dans le développement de la médecine arabo-musulmane.

Deux hôpitaux avaient été fondés dans la nouvelle capitale au VIIIe-
IXe siècle déjà. Le premier semble avoir été l'œuvre d'une famille de

secrétaires et vizirs originaire de Balkh, les Barmakides, qui étaient
devenus fabuleusement riches grâce à la générosité du calife Hârûn al-
Rachid, qui régna de 786 à 809 (Abbas 1989: 806-809). Il n'aurait
cependant fonctionné que pendant une courte période à cause de la
mauvaise fortune des Barmakides qui aboutit à leur chute en 803. Le
second hôpital fut fondé par Hârûn al-Rachid. Il chargea le médecin
Jibrîl, petit-fils de Jurjis Bukhtishu', de diriger cet établissement qui
peut être considéré comme le premier hôpital dans le sens où nous
l'entendons aujourd'hui (Anees 1983, vol. 2: 97-111). Le nom
Bimaristan, mot d'origine persane sous lequel cet établissement était
connu, désignait alors un lieu où les malades étaient accueillis et
soignés par un personnel qualifié. Au Xe siècle, le calife aurait, sur les
conseils d'al-Râzî, le grand clinicien d'origine persane qui en était le
directeur, déplacé cet établissement dans un quartier de la ville plus
adéquat (an-Nadim 1930: 429-430 et al-Qifti 1908: 178). Bagdad, qui
comptait alors près d'un million d'habitants, fut dotée d'autres hôpitaux
au Xe siècle, période du plus grand épanouissement des sciences et de

la médecine dans la civilisation arabo-musulmane. L'apprentissage de

la profession médicale fut organisé par les nombreux médecins qui
étaient à la fois des praticiens dans le cadre hospitalier et des ensei-

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 83



gnants aux lits de malades. Les observations cliniques d'al-Râzi furent
les premières à décrire clairement l'évolution des cas, leur diagnostic
et leur traitement (Meyerhof 1984: 321-356).

L'hôpital al-Sayyidah, nommé ainsi en honneur de la mère du calife
al-Muqtadir (908-932), fut construit en 919 sur la rive du Tigre, à l'est
de Bagdad, et doté d'un crédit important. La même année, à l'instigation

du médecin de la cour Sinân b. Thâbit, fut fondé également
l'hôpital al-Muqtadirî situé à l'ouest de la ville (Sarton 1975, vol. 1:

641 et Anees 1983, vol. 1: 98). Ce même Sinân fut chargé de superviser

l'organisation des hôpitaux et d'engager les médecins nécessaires
à leur fonctionnement. Il fut également désigné par le calife comme
examinateur des candidats médecins de la région de Bagdad qui
voulaient obtenir une autorisation de pratiquer (Abû al-Faraj Hebraeus
1890: 281-282). Un autre médecin, Abû'Uthmân Sa'id b. Ya'qûb le
damacène, fut désigné en 916 par ce même calife pour assister Sinân

non seulement dans les hôpitaux de la capitale mais aussi pour al-
Makkah et al-Madinah qui avaient besoin d'un support médical important

durant la période du pèlerinage (Sarton 1975, vol. 1: 631 et Anees
1983, vol. 1: 98). Les frais d'entretien de ces hôpitaux étaient
essentiellement couverts par le waqf, c'est-à-dire par des legs pieux dont les

revenus étaient considérables (Khairallah 1946: 62-63). Selon le plan
nouvellement établi, chaque hôpital était dirigé par un médecin-chef
désigné après un examen approfondi de ses compétences.

Les constructions de ce genres se multiplièrent rapidement, non
seulement à Bagdad mais dans les quatre coins de l'Empire. Le roi Bûyide
'Adud al-Dawla, qui régna de 977 à 983 et était un fervent admirateur
des sciences, fit construire un hôpital sur la rive ouest du Tigre. C'était
l'établissement le plus important du Moyen-Age, avec 24 médecins en

permanence au service des patients. Parmi ceux-ci, certains étaient des

spécialistes, en ophtalmologie, en chirurgie et en orthopédie par
exemple. Plusieurs d'entre eux dispensaient aussi un enseignement
(Ibn Abi 'Usaybiyà 1957, vol. 2: 232-235, 234, 344). On ignore si al-
Majûsî, le célèbre médecin mort en 995, pratiqua dans cet hôpital mais

on sait en revanche que son grand traité, al-Kitab al-Malakî, qui devint
très célèbre au Moyen-Age sous le nom de Liber Regius, avait été dédié
au roi 'Adud al-Dawla dont il était le médecin personnel.

Cet hôpital fut doté de revenus assez importants et fonctionna jusqu'à
la mise à sac de Bagdad par les Mongols en 1258. Il existait encore à

la fin du Xne siècle. Le voyageur Ibn Jubayr (1145-1217) évoque dans

ses notes son voyage à Bagdad en 1185 et, tout en admirant la beauté

84



de la construction de cet hôpital, s'étonne de la déficience de ses
services aux patients qui n'étaient «visités par les médecins que deux
fois par semaine» (Ibn Jubayr 1949, vol. 5: 325-326). En revanche, Ibn
Battuta, un autre voyageur célèbre qui visita Bagdad en 1326, après la
mise à sac de la ville par les Mongols, mentionne parmi les ruines les

traces de cet hôpital, «jadis un grand hôpital» (Ibn Battuta 1871: 1349).

Aujourd'hui encore, on peut consulter dans un manuscrit conservé au
British Museum la liste des remèdes et des régimes qui y étaient prescrits

(Manuscrit arabe No 8293). L'hôpital Nuri, fondé à Damas vers
1154 (Ibn Abi 'Usaybiya 1957, vol. 2:155) après la deuxième Croisade
fut aussi visité par Ibn Jubayr. Selon al-Maqrîzi, sa construction a été

financée par une rançon payée pour libérer un roi franc qui avait été

capturé (al-Maqrîzi 1853, vol. 2: 408). Ibn Jubayr mentionne qu'il y
avait alors un autre hôpital à Damas, plus récent, où l'on tenait à jour
un registre comportant les noms des patients et la liste des dépenses
(Ibn Jubayr 1949, vol. 2: 263). L'historien de la médecine du XIIIe
siècle 'Usaybiya a abondamment écrit à propos de cet hôpital où il
reçut son instruction médicale (Ibn Abi 'Usaybiya 1957, vol. 1: 242).
Enfin, l'hôpital Mansùri du Caire jouit également d'une grande
réputation. C'est après avoir été soigné à l'hôpital Nùri de Damas que
le sultan al-Malik al-Mansùr Qalâwùn aurait fait le vœu de fonder un
établissement du même genre, vœu qu'il exauça en 1282. Cet hôpital,
le mieux équipé de son temps, a fonctionné encore comme hôpital
ophtalmologique jusqu'en 1915, après plusieurs remises en état
(Khairallah 1946: 70).

En Occident, à partir des Xe et XIe siècles, les chanoines dans les

villes en plein essor, les princes désireux d'asseoir leur prestige et les

bourgeois soucieux d'assurer leur salut fondèrent des institutions
hospitalières de charité (Jacquart et Micheau 1990: 243-251). Leur rôle,
selon Jacques de Vitry (1175-1240), historien et prédicateur français,
était d'être «refuge des pauvres, asile des malheureux, consolation des

affligés, réfection des affamés, douceur et apaisement des malades»
(Mollat 1982: 49). Ainsi se multiplièrent ces établissements desservis

par des congrégations religieuses; il est difficile de dire s'ils peuvent
être considérés comme des hôpitaux au sens où on l'entend aujourd'hui
ou même au sens qui leur était donné dans le monde musulman.
D'autres maisons, comme les hospices qui jalonnent les chemins de

Saint-Jacques-de-Compostelle ou ceux de Rome témoignent du rôle
important que jouaient les pèlerinages. Dans ces maisons, expressions
de l'amour du prochain, sont accueillis malades, pauvres, pèlerins,

Ethnologien Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 85



femmes enceintes, impotents et lépreux. On y pratique côte à côte deux

genres de thérapeutiques. L'une considère que la religion est la seule
efficace et l'autre ne nie pas totalement la valeur de la médecine

grecque. Ainsi à la fin du Moyen-Age la médecine occidentale est-elle

un mélange d'ars medica et d'ars caritativa.
En résumé, il est évident que le concept de maladie a évolué avec les

traditions culturelles de chaque société. Sa tradition favorisant la

pratique, il est possible d'expliquer le progrès de la médecine dans la
civilisation scientifique du monde musulman. Dans le monde chrétien
en revanche, l'acceptation d'une certaine souffrance n'a certainement

pas favorisé le progrès médical. Il a fallu attendre la répudiation des

contraintes intellectuelles et le rejet du concept traditionnel de maladie

pour que les techniques médicales se développent dans le cadre hospitalier

de la charité chrétienne.

Résumé

Tout au long de son évolution le concept de maladie a été influencé par
les traditions et les croyances socio-culturelles. Au début de l'histoire
de la médecine, quand la maladie était considérée comme une sanction
infligée aux hommes par des puissances surnaturelles, on a eu recours

pour la soigner à des rituels dans les temples.
Plus tard, l'enseignement hippocratique a prôné l'observation et la

rationalité, ce qui a permis une conceptualisation des connaissances

médicales, mais la théorie humorale d'Hippocrate démontre que là aussi

la tradition philosophique de l'époque a exercé une influence
déterminante.

Les contributions de Galien au progrès de la médecine ont ensuite été

si importantes que ses théories ont constitué le fondement de la science
médicale jusqu'à la fin du Moyen-Age, mais la croyance en un Créateur
unique, une idée très répandue à cette époque, apparaît constamment
dans son œuvre.

C'est cependant dans les civilisations chrétienne et musulmane que
l'influence de la tradition socio-religieuse se manifeste le plus
clairement.

Dans le monde chrétien du Moyen-Age l'identification de la
souffrance à la passion du Christ a conduit à une acceptation de la maladie

qui alla jusqu'à lui attribuer une fonction positive. La tradition
chrétienne rapporte aussi des cas de guérisons miraculeuses; on

86



encourageait le patient à prier pour les obtenir. En revanche, dans la
tradition musulmane, les lois de la nature étaient réputées stables par la
volonté divine et le malade ne pouvait compter sur aucun miracle; de

plus sa maladie n'avait aucune fonction positive. Aussi, les
établissements hospitaliers fondés dès le IXe siècle dans le monde musulman
étaient-ils dirigés par les médecins qui prodiguaient les soins aux
malades selon des méthodes qu'ils estimaient rationnelles, tout en

s'adonnant aussi à un enseignement au chevet du malade.

Zusammenfassung

Das Konzept «Krankheit» ist seit jeher von sozio-kulturellen Traditionen
und Vorstellungen geprägt worden. Zu Beginn der Medizingeschichte
wurde Krankheit als eine von übernatürlichen Mächten verhängte Sanktion

aufgefasst, entsprechend suchte man Heilung mit Hilfe von
religiösen Ritualen zu erreichen.

Später hat die Lehre des Hippokrates der Beobachtung und der
Rationalität den Vorrang gegeben, was eine begriffliche Durchdringung der
medizinischen Kenntnisse erlaubte. Aber wie die hippokratische
Säftetheorie zeigt, war nicht die spezifisch medizinische, sondern die

philosophische Denkweise dieser Epoche entscheidend.
Galens Beiträge zum Fortschritt der Medizin waren in der Folge so

wichtig, dass seine Theorien das Fundament der medizinischen Wissenschaft

bis zum Ende des Mittelalters bildeten. Aber auch bei ihm taucht
der Glaube an ein einziges Schöpferwesen - verbreitete Idee dieser
Zeit - ständig auf.

Deutlich zeigt sich der Einfluss der sozio-religiösen Tradition in der
christlichen Welt des Mittelalters: Die Gleichsetzung von Krankheit mit
dem Leiden Christi führte zur Akzeptanz gegenüber der Krankheit; man
schrieb ihr sogar eine positive Kraft zu. Die christliche Tradition kennt
auch Wunderheilungen, und man ermutigte die Kranken dazu, um
solche zu beten. In der islamischen Tradition hingegen wurden die

Naturgesetze - aufgrund des göttlichen Willens - als feststehend

angesehen, und der Kranke konnte weder mit einem Wunder rechnen,
noch hatte die Krankheit eine positive Funktion. Demgemäss wurden
die Spitäler von Ärzten geführt, die ihre Patienten (ihrer Meinung nach)

rationalen Methoden behandelten. Doch auch sie bemühten sich
gelegentlich am Krankenbett um religiöse Belehrung.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 87



Bibliographie

Abû Al-Faraj Hebraeus
1890. Tarikh Mukhtasar al-Duwal. Beyrouth: Ed. Antun as-Salihani

Abbas Ihsan
1989. «Barmakides», in: Ehsan Yarshater (ed.), Encyclopaedia
Iranica, vol. 3, p. 806-809. London and New York: Routledge and

Kegan Paul

Ackerknecht Erwin H.
1982. A short history ofmedecine. Baltimore and London: The Johns

Hopkins University Press

Al-MaqrÎZI Taqi ad-Din Ahmad
1853. Kitab al-Khitat. Le Caire: As-Sa'adah

Al-Qifti Jamal ad-Din
1908. Ikhbar al'Ulama bi akhbar al-Hukama. Le Caire: As-Sa'adah

Anees Munawar A. (ed.)
1983. Health sciences in early Islam. Texas: Zahra Publications.
[Collected papers by Sami K. Hamarneh]

An-Nadim Muhammad b. Ishaq
1930. Al-Fihrist. Le Caire: Istiqamah

Averroès
1976. On the harmony of religion andphilosophy. London: Unesco.
(Unesco collection of great works) [ed. par George F. Hourani]

Bariéty Maurice et Charles COURY

1963. Histoire de la médecine. Paris: Fayard.

Crombie Alistair C.
1959. Histoire des sciences de Saint Augustin à Galilée. Paris: PUF

Dunlop Douglas M.
1971. Arab civilization to A.D. 1500. London: Longman

Galien
1854. Œuvres anatomiques, physiologiques et médicales de Galien
Tome I. Paris: Baillière [éd. par Charles Victor Daremberg]

Hunke Sigrid
1963. Le soleil d'Allah brille sur l'Occident. Paris: Albin Michel

88



Ibn Abi 'Usaybiya
1957. 'LJyun al- Anba fi Tabaqat al-Atibba. Beirut: American Press

Ibn Battuta Abû 'Abd-Allah Muhammad
1871. Tuhfat an-Nazzar. Le Caire: al-Wahida

Ibn Jubayr Abu ai-Hassan Muhammad
1949. Rihalt ibn Jubayr. Leiden: Brill. (Gibb Memorial Series;
vol. 5)

'ISA Ahmad
1939. Târîkh al-Bîmaristanâtfil Islam. Damas: Dar Sadir

ISSA BEY Ahmad
1928. Histoire des bimaristân-hôpitaux à l'époque islamique. Le
Caire: Barbey. [Comptes-rendus du congrès international des

maladies tropicales]

Jacquart Danielle et Françoise Micheau
1990. La médecine arabe et l'Occident médiéval. Paris: Maisonneuve
et Larose

Jahiz Abu Utman Amr
1988. Le Cadi et la mouche. Paris: Sindbad. [Anthologie du livre
des animaux, extraits choisis traduits de l'arabe et présentés par
Lakhdar SOUAMl]

JARGY Simon
1982. Islam et chrétienté. Lausanne: Labor et Fides

KHAIRALLAH Amin A.
1946. Outline ofArabie contributions to Medicine. Beirut: American
Press

Lichtenthaeler Charles
1978. Histoire de la médecine. Paris: Fayard

Meyerhof Max
1984. Studies in medieval Arabie medicine: theory and practice.
London: Penelope Johnstone, Variorum Reprints

Mollat Michel
1982. «Floraison des fondations hospitalièresw, XIIe et XIIIe siècles»,
in: J. Imbert, Histoire des hôpitaux en France, p. 33-66. Toulouse:
Privat

Ethnologien Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 89



Runciman Steven
1948. Byzantine civilization. 3e éd. London: E. Arnold

Sajjadi Sadeq
1990. «Bimaristan», in: Ehsan YARSHATER (ed.), Encyclopaedia
iranica, vol. 4, p. 257-261. London and New York: Routledge and

Kegan Paul

Sarton George
1975. Introduction to the history of science. New York: Robert E.

Krieger Publishing Company

Starobinski Jean

1986. «Médecine et anti-médecine». Cahiers de la Faculté de

médecine (Genève) 13: 11-22

90


	L'influence des croyances socio-religieuses sur le concept de la maladie et sur les soins hospitaliers

