Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: L'influence des croyances socio-religieuses sur le concept de la
maladie et sur les soins hospitaliers

Autor: Buchs, Mina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007600

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mina Buchs

L’influence des croyances socio-religieuses
sur le concept de maladie et sur les soins hospitaliers

En étudiant 1’évolution des concepts médicaux, le chercheur ne peut
manquer d’étre frappé par le poids que les croyances et les traditions
socio-culturelles ont exercé sur 1’évolution des théories. Le concept de
maladie a en effet toujours été étroitement lié aux différents modéles de
sociétés. La souffrance et la mort ont continuellement incité 1’homme
a rechercher les moyens de conserver la santé et de lutter contre la
maladie.

Son ignorance des causes de la douleur et de la mort 1’ont amené
dans une premiére phase a considérer la maladie comme une sanction
surnaturelle dont les effets pervers pouvaient étre supprimés ou tout au
moins atténués par 1’intercession de devins, de magiciens ou de prétres.
Les soins aux malades se bornaient alors a des rituels, a un jefine
sévere suivi d’une période d’incubation dans des temples ou ceux que
les ethnographes contemporains désignent sous le nom de «chamanes»
prodiguaient leurs soins, qui consistaient a soumettre les malades a des
pratiques magiques, a 1’oniromancie ou au magnétisme.

Cependant, a partir du 8° siécle avant notre ére, la pratique de la
médecine a cessé d’étre 1’apanage des magiciens. Peu a peu les Asclé-
piades, tirant parti de 1’expérience empirique, ont reconnu certains
maux et ont eu recours a la prescription d’extraits de plantes ainsi qu’a
la diététique. Vers les 6° et 5° siécles, la médecine s’est peu a peu
dégagee de son caractére mythico-religieux mais sans pour autant se
libérer de l’influence des croyances. Hippocrate de Cos (env. 460 a
377) établit le cadre de la médecine scientifique grace a un sens aigu de
I’observation conjugué a la rationalité. Le corpus hippocratique rédigé
par les savants hellénistiques prés de deux siécle aprés la mort d’Hippo-
crate témoigne du progrés accompli par cette école, qui a fondé la
pratique médicale a la fois sur I’observation et sur des concepts
théoriques. La santé et la maladie ont été intégrés dans le systéme des
phénoménes naturels.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 75



Pourtant, si Hippocrate inaugure une ére nouvelle, ou le raisonne-
ment et 1’observation constituent les bases de sa thérapeutique, sa
théorie de 1a médecine est fortement marquée par les dogmes philoso-
phiques de son époque. Ayant vécu a I'dge d’or de la philosophie
grecque, Hippocrate s’est imprégné des idées de ce temps et les a
largement incorporées dans sa théorie médicale. Sa doctrine refléte
manifestement la notion pythagoricienne selon laquelle la santé est le
résultat de 1’harmonie des parties constituantes de l’organisme. Il
affirme aussi que la nature, toute-puissante, trouve par elle-méme les
voies et les moyens convenables d’agir sur la maladie.

Cette premiére conceptualisation des théories de la science médicale
n’empécha nullement Hippocrate de souligner malgré tout I’intervention
des dieux dans le processus de la guérison et ne récusait pas la priére.
Lorsque par exemple, dans le quatriéme livre du Régime, Hippocrate
affirme: «Prier est sans doute chose convenable et excellente, mais tout
en invoquant les dieux, il faut s’aider soi-méme» (Ackerknecht 1982:
55), on doit en conclure qu’il ne voyait aucune objection a ce que les
patients aillent dormir dans les temples d’Asclépios pour y attendre la
guérison.

C’est surtout dans ses concepts théoriques qu’Hippocrate reste le plus
attaché aux croyances et aux courants d’idées de son époque. La théorie
humorale qui constitue la cheville ouvriére de sa médecine fait partie
d’une théorie plus générale, trés prisée a cette époque, qui avait été
¢laborée dans le but d’expliquer la création du monde. Il ne fait aucun
doute que la médecine hippocratique a mis un terme a la toute-puis-
sance des dieux aux coléres imprévisibles. Le pouvoir absolu appartient
désormais a la Nature, dont les lois présentent 1’avantage de rester
immuables. Pour vaincre la maladie, le médecin doit donc observer la
nature et le cas échéant 1’imiter.

Le maitre incontesté de la médecine de I’ Antiquité est Galien. On
décele aisément dans son ceuvre monumentale la trace des traditions et
des croyances de son époque. Il faut se rappeler qu’il a vécu au II°
siécle de notre €re, a une époque ou les courants monothéistes origi-
naires de 1’Orient étaient fortement répandus; il en avait donc forcément
pris connaissance au cours de ses multiples pérégrinations a travers
Alexandrie, la Palestine et la Syrie. Bien que n’ayant pas adhéré a une
religion monothéiste, il est sans doute entré en contact avec les commu-
nautés chrétiennes et les membres de la diaspora juive. Il n’est donc pas
étonnant que, dans sa position spirituelle a 1’égard des problémes de la
vie, Galien manifeste une nette religiosité bien qu’étant un fervent

76



disciple d’ Aristote. Pour lui, le corps n’est que 1’instrument matériel de
I’ame. Il laisse transparaitre sa croyance en un Créateur unique et
souligne la sagesse de celui-ci qui ne fait rien sans un but. Pour lui, le
Créateur est I’artisan supréme qui transcende tous les phénomeénes de
la vie. Des phrases telles que par exemple «Notre Créateur a fait les
tuniques des vaisseaux en opposition avec la nature de leurs matériaux,
voulant prévenir la dispersion prématurée du pneuma, et le séjour
prolongé du sang», sont nombreuses dans 1’ceuvre de Galien (1854:
409).

Il fallut attendre trois siécles aprés la crucifixion de Jésus-Christ pour
que la croix prenne place sur le labarum et que le christianisme soit
proclamé religion de I’Empire romain. La fondation de 1’Empire chré-
tien par Constantin assura, sans qu’il y ait rupture, un changement des
croyances dans la tradition sociale. Une fois la hiérarchie ecclésiastique
mise en place, I’Eglise s’est efforcée de définir ses dogmes et les a
rapidement imposés aux différents peuples, tant en Orient qu’en Occi-
dent. Aprés la scission de I’Empire romain et la dissolution de celui
d’Occident, elle a établi son centre de gravite a Rome d’ou elle a
étendu sa domination religieuse et culturelle sur toute 1’Europe barbare
convertie au christianisme. En revanche, |’Empire byzantin, héritier
d’une culture plus structurée, se vit obligé de combattre 1a philosophie
paienne pour pouvoir établir sa propre croyance en une révélation sur-
naturelle. Pour consolider ses dogmes, 1’Eglise eut recours a 1’autorité
des conciles qui justifiaient et autorisaient les mesures prises contre les
dissidents. C’est ainsi que le concile de Nicée (325) condamna I’aria-
nisme, celui d’Ephése (431) le nestorianisme et celui de Chalcédoine
(451) le monophysisme. Mais plus tard, les savants de la scolastique
cherchérent un appui dans la philosophie aristotélicienne et sa logique
dont ils se servirent pour prouver leurs doctrines théologiques et pour
réfuter les argumentations dissidentes. La philosophie restait néanmoins
soumise a la théologie et sa fonction ne pouvait étre justifiable que
dans le domaine des chose sacrées. Elle n’avait aucune compétence
pour raisonner sur la connaissance de la vie intérieure et sur les
relations de I’homme avec Dieu et de Dieu avec le monde. Toute philo-
sophie qui n’acceptait pas 1’autorité de 1’Eglise était éliminée. C’est en
suivant ce principe que 1’Académie d’Athénes, dernier refuge du génie
grec ou l'on cultivait encore une philosophie néoplatonicienne, fut
fermée par Justinien en 529.

A I’époque méme de la fondation de 1’Empire chrétien, une grande
épidémie, de variole trés probablement, éprouva durement celui-ci

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 77



(Bariéty et Coury 1963: 224). La médecine paienne traditionnelle,
malgré les progrés indiscutables accomplis par Galien, mort a 1’aube du
III° siécle, était encore impuissante a enrayer ce fléau. Cette inefficacité
n’alla pas sans provoquer au sein du peuple, comme d’ailleurs chez les
gouvernants, une profonde désaffection pour une science qui semblait
inutile. Dépourvu d’une théorie médicale propre, influencé notamment
par sa tradition religieuse, le christianisme était enclin a accepter la
souffrance comme 1’avait fait le Christ dans sa Passion. De plus, grace
a Jésus, guérisseur des corps et des ames en raison de cette méme
passion qu’il avait endurée pour sauver I’humanité, le chrétien était prét
a reconnaitre la possibilit¢ d’une intervention divine bienveillante.
L’Evangile méme ne nous rapporte-t-il pas de nombreux témoignages
du pouvoir de guérir qu’avait le Messie? Saint Marc, médecin lui-
méme selon les Ecritures, nous apprend dans son Evangile qu’«une
femme atteinte d’un flux de sang depuis douze années, qui avait
beaucoup souffert du fait de nombreux médecins et avait dépensé tout
son avoir sans aucun profit, mais allait plutdt de mal en pis, avait
entendu parler de Jésus; venant par derriére dans la foule, elle toucha
son manteau [...] Et aussitot la source d’ou elle perdait le sang fut tarie,
et elle sentit dans son corps qu’elle était guérie de son infirmité»
(Evangile selon saint Marc, Bible de Jérusalem 5.25). Il faut préciser
que la tradition chrétienne de guérison miraculeuse rapportée par saint
Marc venait renforcer une croyance plus ancienne. On préte par
exemple a Asclépiade de Bithynie (né en 124 av. J.-C.), médecin grec
tenu en son temps pour le prince des médecins, le fait d’avoir ramené
un citoyen romain a la vie au pied du bacher funébre, sur la Voie
sacrée (Bariéty et Coury 1963: 164).

Il n’est donc pas étonnant qu’au sein de I’Empire chrétien, apres une
tentative de laicisation éphémére au VI° siécle (Bariéty et Coury 1963:
327-9), la médecine se soit développée sous 1’autorité de I’Eglise. Dans
la civilisation chrétienne du Moyen-Age, cette influence se refléte a la
fois sur le concept de maladie et sur les soins prodigués aux malades.
La foi en Jésus était le ferment de la guérison. Il n’était pas rare que les
soins donnés a ceux qui attendaient le soulagement de leurs souffrances
se bornent a des priéres accompagnées d’une onction avec les saintes
huiles et de ’'imposition des mains. Le pouvoir de Jésus fut d’ailleurs
en partie 1égué a ses adeptes les plus fervents. «Quelqu’un parmi vous
tombe-t-il malade? Qu’on appelle aussitot les anciens de la communauté
afin qu’ils prient pour lui aprés 1’avoir oint au nom du Christ, et la
priére faite avec foi sauvera le malade», tel a été 1’enseignement de

78



1’apotre saint Jacques (Hunke 1963: 120). C’est ainsi qu’on explique les
guérisons accomplies par Come et Damien, deux moines du III® si¢cle,
thaumaturges devenus patrons et protecteurs semi-légendaires de la pro-
fession médicale. L’empereur Justinien édifia plus tard a leur mémoire
une église qui devint un grand centre de pélerinage médical.

Un autre cas de guérison miraculeuse, immortalisée par un célébre
bas-relief dans la cathédrale de Bamberg, est celui d’Henri II de
Baviére, empereur d’Allemagne, qui fut guéri d’une lithiase pendant
son sommeil par saint Benoit (Bariéty et Coury 1963: 331). On trouve
ainsi dans la tradition médicale chrétienne au moins 130 saints
guérisseurs, dont l’'invocation est censée avoir une influence bien-
faisante sur telle ou telle maladie, comme par exemple saint Sébastien
contre la peste, sainte Lucie contre les maladies des yeux, saint Maur
contre la goutte, saint Fiacre contre les hémorroides. Il n’est donc pas
étonnant que le culte d’Esculape, remis en honneur vers le III° siécle,
ait sans peine cédé sa place a celui du Christ. L’effigie de Jésus
remplaga d’ailleurs bientdt dans les temples celle du dieu-médecin des
Grecs. On note ainsi le retour a une médecine théurgique.

Toute cette tradition a créé a 1’égard de la médecine du monde
chrétien du Moyen-Age une attitude religieuse qui est particuliérement
bien illustrée par saint Bernard de Clairvaux, (1090-1153), celui-la
méme qui a préché la deuxiéme Croisade alors qu’il était le Supérieur
des Cisterciens. Personnalité influente, conseiller des papes, il fut le
fondateur de la premiére abbaye de Clairvaux, au début du XII° siécle.
Saint Bernard défendait a ses moines tombés malades de recourir aux
médecins et a leurs remédes car en usant des secours terrestres ils
risquaient selon lui de mettre en danger le salut de leur ame. Il leur
permettait cependant d’utiliser, en cas de nécessité, les plantes offi-
cinales qui poussaient dans le jardin du couvent mais leur recommandait
surtout de supporter la maladie avec patience.

Cette tradition va, dans sa version la plus ascétique, jusqu’a attribuer
a celle-ci un rdle positif. Un auteur médiéval anonyme affirme par
exemple: «Si ’homme savait combien la maladie lui est utile, il vou-
drait ne jamais vivre sans maladie. Pourquoi? Parce que I’infirmité du
corps est la santé de 1’ame. [...] Comment? Par la maladie du corps,
la sensualité est atteinte, la vanité détruite, la curiosité chassée, le
monde de la vaine gloire réduit a rien, I’orgueil vidé, ’envie écartée,
la luxure bannie [...] faisant hair le monde, elle dispose a I’amour de
Dieu» (Starobinski 1986: 20).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 79



De plus, si I'identification de I’homme souffrant a I'image du Christ
et de sa Passion sur la Croix impliquait pour le malade de s’en remettre
a Dieu, elle était pour ceux qui I’entouraient une invitation a le res-
pecter comme s’il était cette image. Certes I’ Antiquité romaine connais-
sait déja des Valetudinaria pour héberger les soldats et les esclaves,
mais prendre soin des nécessiteux devint un devoir pour les chrétiens.
Visiter les malades figure parmi les ceuvres de miséricorde que le
Christ lui-méme recommande d’accomplir. Le concile de Nicée (325)
prescrit aux évéques de disposer dans chaque ville d'un lieu de soins et
d’hébergement pour les pauvres et les voyageurs. Les cénobites et les
anachorétes se dévouaient par charité chrétienne pour les étrangers, les
pauvres et les malades. L’histoire des hopitaux dans le monde chrétien
est celle d’une institution dont les origines relévent de préoccupations
strictement charitables. L’évéque Basile a fondé vers 370 & Cappadoce
un établissement entiérement consacré au traitement des nécessiteux de
toutes sortes (Lichtenhaeler 1978: 202). Plus tard, plusieurs établis-
sements de ce genre furent fondés, notamment le Xenodochium de Lyon
et celui de Mérida en Espagne au cours du VI° siécle (Bariéty et Coury
1963: 329). Sous le régne de Justinien (526-565), les fondations de ce
type se multipliérent. De plus, leur administration fut codifiée dés cette
époque par une législation qui servit de modéle a 1’Occident chrétien
pendant plusieurs siéecles.

Par son esprit d’acceptation de la souffrance, I'impact de la tradition
ne pouvait que freiner les progrées de la médecine. Les textes médicaux
anciens ne disparurent cependant pas complétement. C’est dans les
monastéres, sous 1’autorité de I’Eglise, qu’ils furent réunis et conservés.
C’est aussi dans les milieux conventuels que les centres d’hébergement
des miséreux et des malades se développérent. Le premier monastére
occidental fut fondé par saint Benoit de Nurcie, I’ermite de Subiaco,
qui I’établit au Mont Cassin dans le Latium en 529, I’année méme de
la fermeture de I’Académie d’Athénes. Détruit quelque cinquante ans
plus tard, il fut le premier d’un grand nombre de monastéres du méme
genre qui s’édifiérent un peu partout dans le monde chrétien. Ini-
tialement congus comme refuges pour les chrétiens en période troublée,
ils devinrent rapidement des lieux de rassemblement pour les manuscrits
anciens, dont la copie fut une des occupations majeures des clercs. La
théologie occupait évidemment la place la plus importante dans 1’ensei-
gnement regu par ces derniers, qui étaient seuls a savoir lire et écrire.
La médecine y occupait également une petite place, mais elle passait
aprés le trivium, comprenant la logique, la grammaire et la rhétorique

80



et le quadrivium, c’est a dire 1’astronomie, la géométrie, la musique et
la dialectique (Crombie 1959: 13).

L’étude des textes médicaux se confondait avec celle des textes
anciens, réservée aux linguistes-traducteurs. On congoit donc fort bien
qu’en Occident la médecine soit restée trés attachée a la vie monastique
et se soit développée a I’ombre de 1’Eglise pendant tout le Moyen-Age.
Dépositaire des textes anciens qui avaient survécu aux destructions
successives, juge supréme des opinions relatives aux problémes de la
vie, I’Eglise se trouvait nécessairement a la téte de toutes les activités
médicales et s’en réservait I’exclusivité. Les établissements hospitaliers,
considérés comme une ceuvre majeure d’assistance chrétienne et de ce
fait rattachés eux aussi aux monastéres, restérent sous 1’autorité de
I’Eglise pendant tout le Moyen-Age. L’abbaye de Saint-Gall disposait,
au début du IX°® siécle, de six lits, d’un herbier et d’une petite phar-
macie pour les fréres malades. C’est pendant ce méme siécle que fut
fondé 1’Hoétel-Dieu de Paris, qui resta entiérement a la charge du clergé
jusqu’au XVI° siécle. Congues initialement comme des ilots de foi et
des asiles de paix, ces institutions, qui devaient leur existence au
courant de pensée tenant la charité et la priére pour des valeurs
supérieures a la jouissance du bien-étre physique, devinrent des centres
de regroupement et de conservation de manuscrits anciens, dont la
reproduction calligraphiée fut privilégiée.

Le plus ancien établissement hospitalier au sujet duquel nous avons
des fragments d’informations, mis a part ceux fondés dans le monde
chrétien, est celui de Djundishapir, ville située prés de 1’actuelle cité
d’Ahvéz. Il a été fondé a une date inconnue. Le corps de Mani, tué sur
I’ordre de Bahram II, qui a régné de 274 a 93, aurait été suspendu
contre le mur de cet hopital (Sajjadi 1990: 257-61). L’établissement
jouissait encore au début du VII° siécle d’une grande réputation,
notamment aprés avoir regu les savants nestoriens (Dunlop 1971: 219).
Aprés la conquéte musulmane, la réputation de cet hopital et celle de
son école de médecine est restée intacte. Harith b. Kalda, le médecin
qui traita un des compagnons du prophéte Mahomet, avait été formé
dans cette ville (Ibn Abi ‘Usaybia 1957, vol. 1: 13).

Dans la civilisation arabo-musulmane, la voie empruntée par la
médecine fut trés différente. Les textes sacrés islamiques incitent le
croyant a acquérir la connaissance. Le Coran engage le croyant a
observer le ciel et la terre pour y trouver des preuves de la magni-
ficence du Créateur. Des citations telles que «Cherchez la science
jusqu’en Chine» ou encore «Celui .qui chemine a la recherche de la

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 81



science, Dieu chemine avec lui sur la voie du paradis» sont courantes
dans la tradition musulmane (Jargy 1981: 121). Notons que cette
science, ou ilm, concerne avant tout la connaissance de la loi religieuse,
mais en islam celle-ci n’est pas distincte de la science profane. Les
sciences de la nature conservérent néanmoins chez les savants musul-
mans une certaine objectivité, voire une certaine indépendance. Les lois
de la nature restent, par la volonté de Dieu, immuables. Ainsi, chercher
a élucider ces lois constitue d’une certaine maniére une tentative de
démontrer la grandeur et la puissance de Dieu. Jahiz, un savant arabo-
musulman du IX® siécle dit: «Car la vérité que Dieu a ordonné de
chercher, a laquelle il nous incite, consiste a rejeter deux sortes d’infor-
mations et de données, les données contradictoires ou absurdes et les
données incompatibles avec les lois de la Nature, qui échappent au
pouvoir humain» (Jahiz 1988: 73).

L’importance de la médecine pour 1’islam est mise en évidence dans
toute une série de hadith (traditions) attribués au Prophéte, qui est
d’ailleurs réputé étre I’auteur d’un ouvrage intitulé 7ib al-nabi ou «la
médecine du Prophéte». On comprend donc fort bien que savants et
médecins n’aient pas manqué d’invoquer ces textes pour légitimer le
bien-fondé de leurs activités. Pour exemple, voici un passage du «Traité
décisif» d’Ibn Rushd, ou Averroés, médecin et philosophe arabo-
musulman (Cordoue 1126-Marrakech 1198), dont la philosophie fut la
cause d’une vive polémique dans 1’Europe du XIII® siécle: «Que la Loi
invite a I’observation rationnelle des étres existants et a la recherche de
leur connaissance par la raison, c’est ce qui est manifeste dans plus
d’un verset du Coran» (Averroés 1976: 44-45). 1l est également clair
que la tradition orthodoxe musulmane, contrairement a celle de la
civilisation chrétienne, ne rapporte aucune intervention miraculeuse
divine dans le domaine de la santé. En supprimant ’intervention provi-
dentielle, la médecine devient une science qui suit les lois de la nature.

Dés I’extension de 1’islam, un systéme d’assistance s’organisa dans
les pays convertis. Il reposait essentiellement sur une contribution du
dixiéme du revenu (zakdt) en faveur des pauvres et sur un impdt dit sur
les biens de mainmorte (wag/). Les informations fragmentaires rappor-
tées par l’historien al-Magqrizi (1364-1442) indiquent que le calife
‘Umayyade al-Walid aurait construit en 706 le premier I’hpital connu
en islam (al-Magqrizi 1853, vol. 2: 405). Deux historiens contemporains
confirment ce fait (‘Isa 1939: 10 et Khairallah 1946: 60). Cet établis-
sement était plutdt une institution philanthropique dans laquelle on
isolait certains malades que I’on croyait contagieux, comme par

82



exemple les 1épreux (Anees 1983, vol. 1: 97). On peut voir dans la
fondation de cet hopital I'influence byzantine, surtout lorsqu’on sait
I’importance qu’eut celle-ci non seulement sur 1’administration mais
aussi sur le systéme économique et sur le développement culturel pen-
dant le califat Omeyyade de Damas (Runciman 1948: 291-293).

Sous le régne des califes Abbassides (750-1258), le centre des acti-
vités politiques et administratives fut transféré de la Syrie en Iraq ou
une nouvelle capitale, Bagdad, avait été fondée. Bien que des contacts
existassent déja entre la cour des Omeyyades et les médecins de Djundi-
shapir (Issa Bey 1928: 63), c’est sous le régne des premiers califes de
Bagdad, notamment pendant celui de al-Mansiir, mort en 775, que des
relations officielles s’établirent pour la premiére fois. Ce calife fit en
effet appel @ un médecin, le chrétien Djerdjis bin Djibra‘il Bukhtishu®,
alors directeur de cet hopital, qui se rendit @ Bagdad pour le soigner
(al-Qifti 1908: 109-110). Dés lors les médecins de cet hopital, notam-
ment les membres de la famille chrétienne Bukhtishu‘, entretinrent des
relations trés étroites avec le califat de Bagdad et jouérent un role
essentiel dans le développement de la médecine arabo-musulmane.

Deux hopitaux avaient été fondés dans la nouvelle capitale au VIII*-
IX® siécle déja. Le premier semble avoir été 1’ceuvre d’une famille de
secrétaires et vizirs originaire de Balkh, les Barmakides, qui étaient
devenus fabuleusement riches grace a la générosité du calife Hartin al-
Rachid, qui régna de 786 a 809 (Abbas 1989: 806-809). Il n’aurait
cependant fonctionné que pendant une courte période a cause de la
mauvaise fortune des Barmakides qui aboutit a leur chute en 803. Le
second hopital fut fondé par Hariin al-Rachid. Il chargea le médecin
Jibril, petit-fils de Jurjis Bukhtishu‘, de diriger cet établissement qui
peut étre considéré comme le premier hopital dans le sens ou nous
I’entendons aujourd’hui (Anees 1983, vol. 2: 97-111). Le nom
Bimaristan, mot d’origine persane sous lequel cet établissement était
connu, désignait alors un lieu ou les malades étaient accueillis et
soignés par un personnel qualifié. Au X° siécle, le calife aurait, sur les
conseils d’al-Razi, le grand clinicien d’origine persane qui en était le
directeur, déplacé cet établissement dans un quartier de la ville plus
adéquat (an-Nadim 1930: 429-430 et al-Qifti 1908: 178). Bagdad, qui
comptait alors preés d’un million d’habitants, fut dotée d’autres hopitaux
au X° siécle, période du plus grand épanouissement des sciences et de
la médecine dans la civilisation arabo-musulmane. L’apprentissage de
la profession médicale fut organisé par les nombreux médecins qui
¢taient a la fois des praticiens dans le cadre hospitalier et des ensei-

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 83



gnants aux lits de malades. Les observations cliniques d’al-Rézi furent
les premiéres a décrire clairement 1’évolution des cas, leur diagnostic
et leur traitement (Meyerhof 1984: 321-356).

L’hopital al-Sayyidah, nommé ainsi en honneur de 1a mére du calife
al-Mugtadir (908-932), fut construit en 919 sur la rive du Tigre, a I’est
de Bagdad, et doté d’un crédit important. La méme année, a 1’insti-
gation du médecin de la cour Sinan b. Thabit, fut fondé également
I’hopital al-Mugqtadiri situé a 1’ouest de la ville (Sarton 1975, vol. 1:
641 et Anees 1983, vol. 1: 98). Ce méme Sinan fut chargé de super-
viser ’organisation des hopitaux et d’engager les médecins nécessaires
a leur fonctionnement. Il fut également désigné par le calife comme
examinateur des candidats médecins de la région de Bagdad qui vou-
laient obtenir une autorisation de pratiquer (Aba al-Faraj Hebraeus
1890: 281-282). Un autre médecin, Abi‘Uthman Sa‘id b. Ya‘qiib le
damacéne, fut désigné en 916 par ce méme calife pour assister Sinin
non seulement dans les hopitaux de la capitale mais aussi pour al-
Makkah et al-Madinah qui avaient besoin d’un support médical impor-
tant durant la période du pélerinage (Sarton 1975, vol. 1: 631 et Anees
1983, vol. 1: 98). Les frais d’entretien de ces hopitaux étaient essen-
tiellement couverts par le wag/, c’est-a-dire par des legs pieux dont les
revenus étaient considérables (Khairallah 1946: 62-63). Selon le plan
nouvellement établi, chaque hopital était dirigé par un médecin-chef
désigné apres un examen approfondi de ses compétences.

Les constructions de ce genres se multipliérent rapidement, non seu-
lement a Bagdad mais dans les quatre coins de I’Empire. Le roi Biyide
‘Adud al-Dawla, qui régna de 977 a 983 et était un fervent admirateur
des sciences, fit construire un hopital sur la rive ouest du Tigre. C’était
I’établissement le plus important du Moyen-Age, avec 24 médecins en
permanence au service des patients. Parmi ceux-ci, certains étaient des
spécialistes, en ophtalmologie, en chirurgie et en orthopédie par
exemple. Plusieurs d’entre eux dispensaient aussi un enseignement
(Ibn Abi ‘Usaybiya 1957, vol. 2: 232-235, 234, 344). On ignore si al-
Majisi, le célébre médecin mort en 995, pratiqua dans cet hopital mais
on sait en revanche que son grand traité, al-Kitab al-Malaki, qui devint
trés célebre au Moyen-Age sous le nom de Liber Regius, avait été dédié
au roi ‘Adud al-Dawla dont il était le médecin personnel.

Cet hopital fut doté de revenus assez importants et fonctionna jusqu’a
la mise a sac de Bagdad par les Mongols en 1258. Il existait encore a
la fin du XII° siécle. Le voyageur Ibn Jubayr (1145-1217) évoque dans
ses notes son voyage a Bagdad en 1185 et, tout en admirant la beauté

84



de la construction de cet hopital, s’étonne de la déficience de ses
services aux patients qui n’é€taient «visités par les médecins que deux
fois par semaine» (Ibn Jubayr 1949, vol. 5: 325-326). En revanche, Ibn
Battuta, un autre voyageur cé€lébre qui visita Bagdad en 1326, aprés la
mise a sac de la ville par les Mongols, mentionne parmi les ruines les
traces de cet hopital, «jadis un grand hopital» (Ibn Battuta 1871: 1349).
Aujourd’hui encore, on peut consulter dans un manuscrit conservé au
British Museum la liste des remédes et des régimes qui y étaient pres-
crits (Manuscrit arabe No 8293). L’hopital Nuri, fondé a Damas vers
1154 (Ibn Abi ‘Usaybiya 1957, vol. 2: 155) aprés la deuxiéme Croisade
fut aussi visité par Ibn Jubayr. Selon al-Magrizi, sa construction a été
financée par une rangon payée pour libérer un roi franc qui avait été
capturé (al-Magqrizi 1853, vol. 2: 408). Ibn Jubayr mentionne qu’il y
avait alors un autre hopital & Damas, plus récent, ou ’on tenait a jour
un registre comportant les noms des patients et la liste des dépenses
(Ibn Jubayr 1949, vol. 2: 263). L’historien de la médecine du XIII®
siécle ‘Usaybiya a abondamment écrit a propos de cet hopital ou il
regut son instruction médicale (Ibn Abi ‘Usaybiya 1957, vol. 1: 242).
Enfin, 1’hopital Mansiri du Caire jouit également d’une grande
réputation. C’est aprés avoir été soigné a 1’hopital Niri de Damas que
le sultan al-Malik al-Mansir Qalawiin aurait fait le veeu de fonder un
établissement du méme genre, veeu qu’il exauga en 1282. Cet hopital,
le mieux équipé de son temps, a fonctionné encore comme hopital
ophtalmologique jusqu’en 1915, aprés plusieurs remises en état
(Khairallah 1946: 70).

En Occident, a partir des X° et XI® siécles, les chanoines dans les
villes en plein essor, les princes désireux d’asseoir leur prestige et les
bourgeois soucieux d’assurer leur salut fondérent des institutions hos-
pitaliéres de charité (Jacquart et Micheau 1990: 243-251). Leur rdle,
selon Jacques de Vitry (1175-1240), historien et prédicateur frangais,
était d’étre «refuge des pauvres, asile des malheureux, consolation des
affligés, réfection des affamés, douceur et apaisement des malades»
(Mollat 1982: 49). Ainsi se multipliérent ces établissements desservis
par des congrégations religieuses; il est difficile de dire s’ils peuvent
étre considérés comme des hopitaux au sens ou on I’entend aujourd’hui
ou méme au sens qui leur était donné dans le monde musulman.
D’autres maisons, comme les hospices qui jalonnent les chemins de
Saint-Jacques-de-Compostelle ou ceux de Rome témoignent du rdle
important que jouaient les pelerinages. Dans ces maisons, expressions
de I’amour du prochain, sont accueillis malades, pauvres, pélerins,

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 85



femmes enceintes, impotents et Iépreux. On y pratique cote a cOte deux
genres de thérapeutiques. L’une considére que la religion est la seule
efficace et 1’autre ne nie pas totalement la valeur de la médecine
grecque. Ainsi a la fin du Moyen-Age la médecine occidentale est-elle
un mélange d’ars medica et d’ars caritativa.

En résumé, il est évident que le concept de maladie a évolué avec les
traditions culturelles de chaque société. Sa tradition favorisant la
pratique, il est possible d’expliquer le progrés de la médecine dans la
civilisation scientifique du monde musulman. Dans le monde chrétien
en revanche, 1’acceptation d’une certaine souffrance n’a certainement
pas favorisé le progrés médical. Il a fallu attendre la répudiation des
contraintes intellectuelles et le rejet du concept traditionnel de maladie
pour que les techniques médicales se développent dans le cadre hospita-
lier de la charité chrétienne.

Résumé

Tout au long de son évolution le concept de maladie a été influencé par
les traditions et les croyances socio-culturelles. Au début de 1’histoire
de la médecine, quand la maladie était considérée comme une sanction
infligée aux hommes par des puissances surnaturelles, on a eu recours
pour la soigner a des rituels dans les temples.

Plus tard, I’enseignement hippocratique a proné 1’observation et la
rationalité, ce qui a permis une conceptualisation des connaissances
médicales, mais la théorie humorale d’Hippocrate démontre que 1a aussi
la tradition philosophique de 1’époque a exercé une influence déter-
minante.

Les contributions de Galien au progrés de la médecine ont ensuite été
si importantes que ses théories ont constitué le fondement de la science
médicale jusqu’a la fin du Moyen-Age, mais la croyance en un Créateur
unique, une idée trés répandue a cette époque, apparait constamment
dans son ceuvre.

C’est cependant dans les civilisations chrétienne et musulmane que
I'influence de la tradition socio-religieuse se manifeste le plus clai-
rement.

Dans le monde chrétien du Moyen-Age 1’identification de la souf-
france a la passion du Christ a conduit a une acceptation de la mala-
dic qui alla jusqu’a lui attribuer une fonction positive. La tradition
chrétienne rapporte aussi des cas de guérisons miraculeuses; on

86



encourageait le patient a prier pour les obtenir. En revanche, dans la
tradition musulmane, les lois de la nature étaient réputées stables par la
volonté divine et le malade ne pouvait compter sur aucun miracle; de
plus sa maladie n’avait aucune fonction positive. Aussi, les établis-
sements hospitaliers fondés dés le IX® siécle dans le monde musulman
étaient-ils dirigés par les médecins qui prodiguaient les soins aux
malades selon des méthodes qu’ils estimaient rationnelles, tout en
s’adonnant aussi a un enseignement au chevet du malade.

Zusammenfassung

Das Konzept «Krankheit» ist seit jeher von sozio-kulturellen Traditionen
und Vorstellungen geprigt worden. Zu Beginn der Medizingeschichte
wurde Krankheit als eine von iibernatiirlichen Miéchten verhingte Sank-
tion aufgefasst, entsprechend suchte man Heilung mit Hilfe von reli-
giodsen Ritualen zu erreichen.

Spiter hat die Lehre des Hippokrates der Beobachtung und der Ratio-
nalitdt den Vorrang gegeben, was eine begriffliche Durchdringung der
medizinischen Kenntnisse erlaubte. Aber wie die hippokratische Sifte-
theorie zeigt, war nicht die spezifisch medizinische, sondern die
philosophische Denkweise dieser Epoche entscheidend.

Galens Beitrage zum Fortschritt der Medizin waren in der Folge so
wichtig, dass seine Theorien das Fundament der medizinischen Wissen-
schaft bis zum Ende des Mittelalters bildeten. Aber auch bei ihm taucht
der Glaube an ein einziges Schopferwesen - verbreitete Idee dieser
Zeit - stindig auf.

Deutlich zeigt sich der Einfluss der sozio-religiosen Tradition in der
christlichen Welt des Mittelalters: Die Gleichsetzung von Krankheit mit
dem Leiden Christi fihrte zur Akzeptanz gegeniiber der Krankheit; man
schrieb ihr sogar eine positive Kraft zu. Die christliche Tradition kennt
auch Wunderheilungen, und man ermutigte die Kranken dazu, um
solche zu beten. In der islamischen Tradition hingegen wurden die
Naturgesetze - aufgrund des gottlichen Willens - als feststehend
angesehen, und der Kranke konnte weder mit einem Wunder rechnen,
noch hatte die Krankheit eine positive Funktion. Demgemaiss wurden
die Spitiler von Arzten gefiihrt, die ihre Patienten (ihrer Meinung nach)
rationalen Methoden behandelten. Doch auch sie bemiihten sich gele-
gentlich am Krankenbett um religiése Belehrung.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 87



Bibliographie

ABU AL-FARAJ HEBRAEUS
1890. Tarikh Mukhtasar al-Duwal. Beyrouth: Ed. Antun as-Salihani

ABBAS Ihsan
1989. «Barmakides», in: Ehsan YARSHATER (ed.), Encyclopaedia
Iranica, vol. 3, p. 806-809. London and New York: Routledge and
Kegan Paul

ACKERKNECHT Erwin H.
1982. A short history of medecine. Baltimore and London: The Johns
Hopkins University Press

AL-MAQRIZI Taqi ad-Din Ahmad
1853. Kitab al-Khitat. Le Caire: As-Sa’adah

AL-QIFTI Jamal ad-Din
1908. Ikhbar al‘Ulama bi akhbar al-Hukama. Le Caire: As-Sa’adah

ANEES Munawar A. (ed.)
1983. Health sciences in early Islam. Texas: Zahra Publications.
[Collected papers by Sami K. HAMARNEH]

AN-NADIM Muhammad b. Ishaq
1930. Al-Fihrist. Le Caire: Istiqamah

AVERROES
1976. On the harmony of religion and philosophy. London: Unesco.
(Unesco collection of great works) [ed. par George F. Hourani]

BARIETY Maurice et Charles COURY
1963. Histoire de la médecine. Paris: Fayard.

CROMBIE Alistair C.
1959. Histoire des sciences de Saint Augustin a Galilée. Paris: PUF

DUNLOP Douglas M.
1971. Arab civilization to A.D. 1500. London: Longman

GALIEN
1854. (Euvres anatomiques, physiologiques et médicales de Galien
Tome I. Paris: Bailliére [éd. par Charles Victor Daremberg]

HUNKE Sigrid
1963. Le soleil d’Allah brille sur I’Occident. Paris: Albin Michel

88



IBN ABI ‘USAYBIYA
1957. ‘Uyun al- Anba fi Tabaqat al-Atibba. Beirut: American Press

IBN BATTUTA Abi ‘Abd-Allah Muhammad
1871. Tuhfat an-Nazzar. Le Caire: al-Wahida

IBN JUBAYR Abi al-Hassan Muhammad
1949. Rihalt ibn Jubayr. Leiden: Brill. (Gibb Memorial Series;
vol. 5)

‘ISA Ahmad
1939. Tarikh al-Bimaristandt fil Islam. Damas: Dar Sadir

ISSA BEY Ahmad
1928. Histoire des bimaristdn-hépitaux a I’époque islamique. Le
Caire: Barbey. [Comptes-rendus du congrés international des
maladies tropicales]

JACQUART Danielle et Frangoise MICHEAU
1990. La médecine arabe et I’Occident médiéval. Paris: Maisonneuve
et Larose

JAHIZ Abu Utman Amr
1988. Le Cadi et la mouche. Paris: Sindbad. [Anthologie du livre
des animaux, extraits choisis traduits de 1’arabe et présentés par
Lakhdar SouAMi|

JARGY Simon
1982. Islam et chrétienté. Lausanne: Labor et Fides

KHAIRALLAH Amin A.
1946. Outline of Arabic contributions to Medicine. Beirut: American
Press

LICHTENTHAELER Charles
1978. Histoire de la médecine. Paris: Fayard

MEYERHOF Max
1984. Studies in medieval Arabic medicine: theory and practice.
London: Penelope Johnstone, Variorum Reprints

MOLLAT Michel
1982. «Floraison des fondations hospitaliéresw, XII° et XIII® siecles»,
in: J. IMBERT, Histoire des hopitaux en France, p. 33-66. Toulouse:
Privat

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 75-90 89



RUNCIMAN Steven
1948. Byzantine civilization. 3° éd. London: E. Arnold

SAJJADI Sadeq
1990. «Bimaristan», in: Ehsan YARSHATER (ed.), Encyclopaedia
iranica, vol. 4, p. 257-261. London and New York: Routledge and
Kegan Paul

SARTON George
1975. Introduction to the history of science. New York: Robert E.
Krieger Publishing Company

STAROBINSKI Jean
1986. «Médecine et anti-médecine». Cahiers de la Faculté de
médecine (Genéve) 13; 11-22

90



	L'influence des croyances socio-religieuses sur le concept de la maladie et sur les soins hospitaliers

