
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Corps-sujet et miroirs culturels : santé et maladie : une diagonale
anthropologique

Autor: Rossi, Ilario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ilario Rossi

Corps-sujet et miroirs culturels
Santé et maladie: une diagonale anthropologique

L'existence d'un véritable pluralisme médical sur notre planète est

aujourd'hui un fait reconnu, donnant lieu à des réflexions fondamentales

en matière de santé et de maladie. Un survol des divers espaces
culturels nous permet de découvrir de nombreuses trajectoires de soins
revêtant chacune leurs spécificités, dont il importe de tenir compte dans

toute analyse. Toute forme d'approche médicale ne peut en effet être
saisie qu'à travers les particularités de son inscription culturelle et, plus
précisément, en mettant en lumière les relations qui s'instaurent entre
individus, collectivité et soins. C'est à partir de ces présupposés que
l'on peut comprendre la portée de l'expression «système médical»1,

désignant un ensemble de pratiques et de discours spécifiques, liés au

corps, à la santé et à la maladie, et définis par un univers culturel et ses

institutions.
De fait, toute altération de l'intégrité idéale du corps déclenche les

capacités et les potentialités d'une société, voire d'une personne, à

œuvrer à la prévention ou à l'évacuation de l'élément perturbateur. Les
termes «intégrité idéale» sont ici utilisés comme révélateurs de contenus
polysémiques car dès que l'on parle génériquement de santé et de maladie

se dessine une grande hétérogénéité de gestions possibles, qui font
de l'art médical humain l'expression d'une multitude d'expériences et
de connaissances, soumises à une interaction constante. Cette dernière
dévoile des perméabilités, trace des lignes de démarcation précises,
présente des dynamiques d'acculturation souvent brutales, révèle des

valeurs et des sens existentiels incompatibles. Derrière ces différences
et ces mouvances s'ébauche toutefois un projet analogue, celui de

soigner les individus. Les représentations sous-jacentes à chacun de ces

1

Pour une définition plus ample du concept de «système médical», se reporter aux articles

de Dumont 1989, Forster 1984 et Meyer 1987.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 47-64 47



projets2 sont par conséquent susceptibles d'ouvrir la réflexion
anthropologique aux ambivalences que le corps contient en lui ainsi qu'aux
discours latents que chaque culture produit.

L'éventail des médecines et des techniques thérapeutiques auxquelles
se réfère ce postulat constitue une mosaïque complexe. Mais plus
encore que la variété et les différences, ce sont les enjeux et les

dynamiques de ces inscriptions médicales dans la «modernité» (Le Breton
1990) qui se prêtent à une réflexion critique. Le rétablissement de la
santé ou la prévention des maladies peuvent en effet être abordés à la
lumière d'une double problématique, mettant en évidence les

interdépendances entre peuples, nations et continents d'un côté, et la remise
en question du progrès médical occidental de l'autre.

La création de nouvelles relations entre individus, sociétés et
cultures, pour sa part, se traduit par une circulation de plus en plus
intense des expériences et des savoirs culturels, par un échange constant
de connaissances ayant chacune ses logiques et ses justifications. De ce

brassage se dégagent ainsi les prémisses nécessaires au développement
d'un «polythéisme» du sens et de la valeur attribués à tout acte humain.
Dans cette perspective, le domaine de la santé et de la maladie revêt un
rôle d'analyseur et de révélateur par excellence. La critique de la
science médicale, quant à elle, tient à des facteurs multiples. Il ne s'agit
pas ici d'énumérer les nombreux aspects de la question; toutefois, il
n'est peut-être pas inutile de rappeler que les aspirations
institutionnelles de la médecine occidentale (Dumont 1989: 3-11) sont à la
fois cause et conséquence d'une situation nouvelle, apparue dans le

sillage des mouvements migratoires: l'internationalisation des maladies
(Brisset et Stoufflet 1989). L'expansion géographique des pathologies,
auparavant limitées ou circonscrites, nécessite désormais un effort de

gestion et de contrôle considérable, enjeu sanitaire lui-même étroitement
lié à la progression rapide qui a marqué les connaissances et les

techniques biomédicales de ce dernier demi-siècle. Cette situation est

porteuse de contradictions importantes, comme en témoigne l'avènement

d'idéologies qui glorifient la médecine occidentale et «en font
peut-être l'idéal suprême, la morale unanime de sociétés par ailleurs
déchirées à tous égards quant aux conceptions de l'existence» (Dumont

2 Claudine Herzlich définit les représentations comme une «élaboration psychologique

complexe où s'intègrent, en une image signifiante, l'expérience de chacun, les valeurs et

les informations circulant dans la société» (1969: 23).

48



1989: 4). L'éclatement qui se dessine ici débouche dès lors sur une
complète dissociation du corps, de la santé et de la maladie.

Dans un tel contexte, l'anthropologie se propose, au-delà de toute
allégeance à une mode ou à une école, de dégager les logiques sous-

jacentes à cette situation. D s'agira donc d'aborder ces questions par le

décodage de certains de leurs contenus et, plus particulièrement,
d'approcher la spécificité de chaque univers médical tout en évaluant les

implications de leurs interdépendances.
A cet égard, l'étude du clivage existant entre l'approche scientifique

orthodoxe et les pratiques hétérodoxes non objectivables devrait
permettre d'éclairer les logiques à l'œuvre dans l'institution et la
légitimation de ces savoirs. Mais pour cela, le regard de l'anthropologie
doit assumer une condition préalable, celle du rejet de tout jugement de

valeur et de toute prétention à la vérité. Car cette discipline «n'est pas
un savoir qui s'additionne, sur un même plan, à ceux que les pratiques
mettent déjà en œuvre. Elle les enveloppe» (Dumont 1989: 3). Aussi
doit-elle percevoir toute culture médicale hétérodoxe dans sa portée
intrinsèque, en la considérant littéralement comme une hérésie, terme
qui, loin de toute déformation imposée par les porteurs de valeurs qui
se veulent suprêmes, signifie «choix».

Il importe ainsi de ne pas négliger les dynamiques induites par ces

médecines; les ignorer reviendrait à méconnaître les enjeux d'une
émergence qui risque de modifier sensiblement nos connaissances
théoriques et nos compétences pratiques dans le domaine de la santé et de

la maladie.

L'ailleurs ou la revalorisation des médecines hétérodoxes

Dès sa constitution en 1948, l'Organisation Mondiale de la Santé

prônait la défense d'un «droit à la santé» pour chaque être humain, sans

exception. L'ambiguïté de ces deux termes allait cependant donner lieu,
et pour longtemps, à des discordances interprétatives (Szasz 1980: 162-
186). Ce n'est en effet qu'en 1977, à l'occasion de la 30e Assemblée,
organisée à Alma Ata, que vont être formulées et établies les conditions
nécessaires à la réalisation de ce postulat. Avec le programme Health
for All by the Year 2000, l'OMS a donc franchi un pas décisif en
définissant une stratégie touchant le domaine de la santé publique de
tous les pays. Les gouvernements ont ainsi été invités à encourager
l'utilisation de leurs systèmes traditionnels de médecine, selon une

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 47-64 49



réglementation appropriée au contexte national. Ce dispositif de
réencadrement (Ingrosso 1992: 101-110) souligne encore aujourd'hui la
nécessité de réduire les écarts d'accès à la santé entre les nations, les

groupes sociaux et les individus, et prône ouvertement les styles de vie,
soit les patterns culturels, qui favorisent un meilleur état de santé. Les
médecines des cultures extra-occidentales se voient ainsi remises à

l'honneur, moins par intérêt et par souci d'équité que pour combler les

clivages que les différences culturelles et sociales rendent de plus en
plus dramatiques. Appliquée aux quatre coins du monde, cette résolution,

tout en revalorisant les particularités régionales, promeut pour la
première fois une approche internationale et un plan d'action
coordonné. Le programme s'articule en effet sur un ensemble de cinq
points, à savoir le développement de programmes nationaux de santé

publique, la recherche autour des différents systèmes de santé et de leur
degré d'efficacité, l'élaboration d'études cliniques et scientifiques visant
à démontrer l'efficacité des techniques et des remèdes endogènes,
l'éducation et la formation, et enfin l'échange d'informations.

Ce besoin de mieux comprendre et d'élargir le rayon d'action des

pratiques sanitaires des cultures autres a ainsi conduit le regard
occidental à relativiser la portée de la médecine scientifique, favorisant
l'émergence d'une nouvelle approche qualitative de toute forme médicale

axée sur la recherche consciente d'un meilleur état de santé.
La nécessité de conjuguer médecine scientifique et autres systèmes

médicaux hétérodoxes n'a pas suffi à engendrer les solutions répondant
à tous les problèmes; pourtant les résultats encourageants se
multiplient3 et permettent d'avancer sur cette voie en connaissance de cause.
Mais, plus que la quête de complémentarités possibles, ce sont les

difficultés concrètes nées de l'application d'un dialogue interculturel
dans le monde des soins qui suscitent des interrogations. Car dans ce
domaine, le corps, la santé et la maladie dévoilent toute l'ambiguïté de
leurs représentations plurielles.

Le clivage séparant la médecine scientifique et les arts médicaux
traditionnels tient à des différences fondamentales4. Du fait de leur

3 Voir par exemple les modèles d'intégration et de collaboration entre médecine
traditionnelle et médecine occidentale que proposent la Chine et le Vietnam.
4 Nous tracerons ici des lignes indicatives générales concernant les médecines
traditionnelles et complémentaires en nous appuyant sur les lectures de la bibliographie et sur
les contenus du séminaire Entre pendule et scanner. Approche d'une typologie des

discours et des pratiques thérapeutiques, Fondation Ling à Lausanne, 1991/92.

50



portée philosophique, religieuse et sociale, les médecines
extraoccidentales ne constituent pas des disciplines autonomes, mais sont
étroitement liées aux composantes de la vie collective et culturelle.
Dans ce sens, la santé et la maladie présentent des étiologies multi-
dimensionnelles, mettant en cause, dans le même registre qualitatif,
l'ensemble du connu et du vécu; cette imbrication montre à quel point
les cultures traditionnelles5, très proches de leur écosystème et de ses

cycles, développent une conscience aiguë de l'unité de la nature et de
la société. Cette façon de penser le monde sous le signe de la totalité,
de réduire ses aspect innombrables à quelques principes philosophiques
fondamentaux, repose sur l'idée d'un système de relations constantes
entre plusieurs éléments perçus comme indissociables, au sein duquel
le rapport santé-maladie occupe une place centrale. Dans cette optique,
la maladie n'existe pas à cause de symptômes spécifiques mais se

définit elle-même comme le symptôme d'un rapport compromis avec le

monde; l'existence étant conçue à travers «des éléments communs au
monde matériel et aux êtres vivants» (Huard, Bossy et Mazars 1978: 9),
le «continuum» qui en découle met en scène le monde des analogies,
dans lequel les correspondances entre le macrocosme qu'est l'image du
monde et le microcosme qu'est le corps humain font de celui-ci le
«relieur» de toutes ces dimensions.

Ainsi le mécanisme de la respiration est relié à celui de la vie,
comme le vent cosmique aux souffles corporels, le corps étant le
réceptacle de toute manifestation de l'environnement; de fait, le refus
de la dissection et de l'autopsie qui distingue ces cultures et qui entrave
tout essor de l'anatomie normale et pathologique trouve son origine
dans cette physiologie, indistincte de l'anatomie et de la psychologie.
Dans ce sens, l'unité entre «l'âme et le corps», ou mieux l'impossibilité
de les dissocier, devient le reflet de l'unité entre les hommes et
le monde. Cette perception du monde s'exprime également dans des

processus d'échange qui mettent en constante communication les vivants
et les morts, et qui se manifestent à travers des typologies noso-
graphiques, souvent marquées par l'empreinte d'une divinité ou d'un
ancêtre.

5 Dumont écrit à ce propos: «La tradition était un héritage; l'institutionnalisation est une

production. La différence est immense. Elle concerne les conceptions les plus fondamentales

de la vie. C'est une chose que de concevoir les paramètres de son existence comme
des données de la nature ou de l'histoire; c'en est une autre de postuler que le sens même
de la vie peut être produit» (1989: 4).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 47-64 51



Toute pathologie engendre ainsi une modification du sens qui se

répercute à plusieurs niveaux et influence les conduites individuelles et
collectives. Les relations sociales, qui vont du noyau familial à toute la
collectivité, font par conséquent partie intégrante du cadre de référence

qui donne une logique à l'existence de la maladie et une solution en vue
de sa disparition potentielle.

Cette Weltanschauung définit également «les fonctions autres que

purement thérapeutiques qui sont attribuées aux soignants. La
sacralisation de la vie, c'est-à-dire la reconnaissance de son unité sous les

différentes formes qu'elle peut prendre, et donc également la
reconnaissance de leur interdépendance sacralise à son tour le thérapeute»
(Brelet-Rueff 1991: 303). Celui-ci devient alors le gardien respectueux
de la vie perçue comme divine car comprise dans sa totalité. La dimension

du sacré est précisément l'un des éléments moteurs communs à

toutes les médecines traditionnelles6. Le respect de cette vision permet
d'identifier ces pratiques thérapeutiques avec la recherche de tout ce qui
peut concourir à renforcer l'harmonie du patient avec son espace
intérieur et extérieur.

Dans ce sens, tous ces systèmes médicaux sont le plus souvent
soucieux de cultiver l'interdépendance des choses ainsi que le potentiel du

sujet en préservant cet état d'équilibre global, holistique, que nous
nommons aujourd'hui la santé.

Les effets miroirs ou le retour qui questionne

Ces médecines ont contribué, en Occident, à la fortune du mot
«holistique»7. Ce terme résume au fond le caractère ineffable d'unité
qui existe au sein de tout ce qui vit et évolue dans l'univers; sa
traduction dans les actes de soin engendre de nouvelles représentations
de la maladie, de la santé et du corps, sous la forme de systèmes de

6
Le Dr Malher, alors directeur de l'OMS, avait proposé en 1984 d'ajouter à la définition

de la santé comme «état de bien-être physique, moral et social», la dimension

spirituelle, suggestion qui n'a pas été retenue.
n

Ce terme est certainement plus évocateur pour les anglophones; en effet holy (sacré)

et health (santé) ont la même racine, du grec holos, terme qui renvoie au tout, à la
totalité de la vie.

52



globalité et d'intégrité, qui font du soignant et du soigné les acteurs
relationnels par excellence des interdépendances qui en découlent.

Les médecines hétérodoxes sont depuis quelques années l'objet d'un
engouement considérable en Occident8. Si nombre de ces approches,
qu'il est désormais convenu d'appeler «complémentaires», trouvent
l'origine de leur succès actuel dans les dynamiques contemporaines de

notre civilisation, elles ne sont au fond que «l'application moderne de

principes qui sous-tendent les pratiques traditionnelles» (Boilard 1989:
155). Cette référence à des modèles «pré-scientifiques» relève directement

de réactions «post-médicales», reflet de la crise que traverse
actuellement la médecine scientifique en Occident et qui conduit à

rechercher d'autres valeurs et sens possibles.
La pluralité actuelle des médecines exercées dans le champ social

dépasse à peine celle des époques précédentes; ce qui change en
revanche aujourd'hui, c'est le passage «de la clandestinité de nombre
de pratiques à une sorte d'offîcialité» (Le Breton 1990: 183). Chacune
de ces approches repose en effet sur des systèmes de formation spécialisés,

distincts les uns des autres; le besoin de reconnaissance sociale,
institutionnelle et juridique qui les anime, contribue à éroder le

monopole du droit à soigner exercé par les médecins académiques9. Si
le principe des chasses gardées avait jadis confiné les non-initiés du
monde médical dans une compréhension parcellaire de leur être, la
démocratisation du savoir provoque aujourd'hui non seulement l'ouverture

des barrières de la science par le biais de sa vulgarisation mais

pousse à répondre aux nouvelles exigences des gens dont «le souci de

la santé et de la forme deviennent les clés de voûte des valeurs de la
modernité» (Le Breton 1990: 184). Ces valeurs sont devenues

synonymes de bien-être, de mieux-être général, ouvrant la voie, en termes
économiques, à de nouvelles possibilités dans la conquête du marché
des soins. A cet égard, le financement et le remboursement par les
caisses maladies constituent un premier pas dans la reformulation de la
logique de l'offre et de la demande sociale et économique en matière

8 En ce qui concerne la Suisse, il suffit de rappeler le PNR 34 consacré aux «médecines

complémentaires» (appellation recouvrant les médecines douces, naturelles, parallèles,

populaires, traditionnelles, etc.), ainsi que l'intérêt que les facultés de médecine portent
aux autres approches. Pour plus de renseignement, voir Uni Lausanne 1993.
9 Selon des données récentes, un tiers de la population recourt aux médecines
complémentaires. Près de 30% des généralistes suisses interrogés pratiquent une ou plusieurs de

ces méthodes (Revue médicale de la Suisse romande 1993).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 47-64 53



de santé et de maladie. De ce fait, les multiples voies qui conduisent à

la santé deviennent les révélateurs du possible médical, capable quant
à lui d'esquisser, dans les trajectoire des patients ou dans l'activité des

médecins, un dialogue entre le sacré et le laïc, l'holistique et le

scientifique.
Dans ce sens, ces formes médicales ont souvent été récupérées ou

expliquées par le langage scientifique comme une régénération potentielle

de certains de ses propres contenus. L'intégration de ces savoirs
dans un ordre d'idées et de postulats préétablis donne encore une fois
l'impression que toutes les médecines complémentaires ne représentent
qu'un aspect circonscrit et ponctuel des ressources scientifiques. Ainsi
les tenants de la médecine orthodoxe réduisent la contribution de la

sophrologie et de l'hypnose aux indications qu'elles apportent sur la

question soma-psyché; l'étiopathie, l'ostéopathie et la chiropraxie au

domaine de la biodynamique; l'acupuncture, la naturopathic et ses

différentes formes de réflexologie à la question des aspects électriques
et de la vision énergétique de la personne; l'homéopathie, la
phytothérapie et différentes approches nutritionnelles à leur efficacité
biochimique. Pourtant, à ces réseaux «différenciés et complémentaires
correspondent des disciplines anciennes et nouvelles dont la pratique
combinée constitue le schéma de base d'une médecine holistique»
(Boilard 1989: 158). En d'autres termes, les médecines complémentaires

ne constituent pas des fragments de la science médicale mais bien
leur antithèse paradigmatique (Capra 1985: 357-421); l'opposition entre
une vision biomédicale, caractérisée par des présupposés propres à la

biologie médicale et à son application clinique, et une perception
holistique de l'intervention thérapeutique, conçue comme un processus
global et dynamique, fait de celle-ci la cause de l'explosion des

certitudes de celle-là.
Cependant, la résurgence des médecines populaires ne repose sur

aucune stratégie préalable, ne véhicule aucune revendication de
reconnaissance. Ces arts médicaux s'appuient essentiellement sur la

croyance et la dévotion, ce qui leur vaut par ailleurs d'être qualifiés,
souvent légèrement, de savoirs pré-médicaux. Guérisseurs, magnétiseurs,

rebouteux, faiseurs de secret ou sorciers font de l'intention et de

l'intuition les instruments privilégiés de leur action thérapeutique et
présentent souvent avec force l'importance de l'acte de foi dans l'action
de soin. Leur présence continue et leur succès dans des milieux
socio-culturels déterminés ne font qu'alimenter et élargir le débat autour
de la santé et de la maladie.

54



Cet état de fait conduit souvent à remettre en cause la médecine

scientifique sans méconnaître toutefois ses réussites, sur la base de «ce

qui peut apparaître comme ses carences anthropologiques, là où elle est

aujourd'hui contestée, là aussi où les médecines "parallèles" puisent à

l'inverse leur force et gagnent leur légitimité auprès des usagers» (Le
Breton 1990: 186). Chaque soignant, médecin ou non, est en effet

porteur d'un cadre de référence propre, ce qui influence son rôle, sa

gestion de la relation, ses attitudes thérapeutiques. Le patient quant à

lui, à travers sa demande, met en scène ses connaissances, sa compréhension

des différents savoirs médicaux, sa relation au corps, ainsi que
sa perception de la maladie et de la façon de recouvrer la santé; de

même l'importance qu'il accorde au thérapeute et à la qualité de son
attitude médicale devient prioritaire.

L'optique scientifique, reposant sur l'observable, le mesurable et le

reproductible, exclut du champ médical conventionnel toute approche
globale qui porterait sur l'homme un regard qui ne soit pas analytique;
de là découlent les difficultés à développer des recherches comparatives
entre des approches si différentes, pourtant seule solution possible aux
problèmes d'incommunicabilité. «Il s'agit là d'un véritable cercle
vicieux méthodologique qui ne peut trouver bien souvent que des issues
de compromis peu satisfaisantes», tant pour un champ que pour l'autre
(Laplantine et Rabeyron 1987: 85). En effet, cette problématique ne
devrait pas s'inscrire dans une lutte entre deux assertions, voire deux

paradigmes, dont l'un serait vrai et l'autre faux. Ces changements dans

la perception des processus de guérison remettent en cause l'idée,
véhiculée par le progrès, d'une seule et unique médecine. De fait,
au-delà de tout parti-pris, la médecine scientifique se présente comme
le produit historique et social d'un modèle culturel déterminé, avec ses

qualités et ses défauts; aussi perd-elle, dans cette optique, sa valeur de

référence universelle, dont toutes les autres formes médicales
dépendraient ou constitueraient des avatars imparfaits. Dès lors sa légitimité
sociale et sa crédibilité scientifique se trouvent ouvertement confrontées
à la pluralité des approches médicales. Ce qui explique, en toute logique,

que la loi de l'offre et de la demande des soins obéisse moins à

l'affirmation d'un modèle qu'à la multiplicité de ses expressions
potentielles10.

10 Celles-ci dépendent étroitement des expressions des différents contextes

socioculturels, notamment de leurs modes d'organisation et d'insertion sociale.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 47-64 55



Cette constatation ouvre la voie à la comparaison des discours et des

pratiques thérapeutiques ainsi qu'aux implications que chaque représentation

du corps, de la santé et de la maladie comporte. En d'autres
termes, il s'agit de saisir dans leur particularité et dans leur interaction
diverses visions de la vie, de la mort et du monde, ainsi que leurs

prémisses médicales, leurs niveaux d'analyse et les finalités poursuivies.
Bref, de se concentrer sur les qualités d'une appropriation spécifique de

l'Homme.

Le corps-sujet ou le patient retrouvé

Le hiatus existant entre la médecine académique et les autres formes
médicales replace ainsi le patient et son choix au centre de toute
problématique liée à la santé et à la maladie; plus particulièrement, ce sont les

enjeux qui découlent des relations entre soignants et soignés dans la
médecine scientifique et biomédicale qui nous intéressent ici. La nécessité

de comprendre ce qui, entre l'acte médical et le vécu individuel,
donne lieu à la guérison ou au soulagement de la souffrance corporelle,
amène à réfléchir sur les contenus de cette relation; en effet, loin d'être
neutres, les conduites du médecin comme celles du malade relèvent de

deux champs d'expériences et de connaissances différents qui, la plupart
du temps, se prêtent difficilement à une harmonisation.

Or la maladie doit être mise en relation avec le bouleversement

qu'elle entraîne dans le mode de vie des malades; elle constitue en effet
une cassure dans le quotidien, étant perçue et vécue surtout en «référence

à l'inactivité et à la rupture qu'elle occasionne dans le mode de

vie et non par rapport aux dysfonctionnements du corps» (Pierret 1976:
279). Les images véhiculées et le sens donné à la maladie ne se

réduisent pas à un discours sur le corps, bien qu'on ne puisse nier que
le malade soit marqué d'une manière ou d'une autre par une «acculturation

à la sémiologie médicale» (Pierret 1976: 279). L'utilisation d'une
évocation du corps répond en effet à la nécessité pour les patients
d'intégrer le langage des sensations morbides, «le seul possible quand
le discours médical domine cet espace corporel» (Pierret 1976: 279).
Mais cette capacité à s'approprier les manifestations immédiatement
saisissables que sont les symptômes ne devrait pas faire oublier que les

contenus de l'expérience et de la connaissance du malade vont au-delà
d'un corps «instrumental»; dans ce sens, tout malade construit des

56



représentations corporelles unifiées, qui soulignent l'interdépendance
entre l'organique et le psychique, entre ceux-ci et les modes de vie.

Dans l'acte de guérison, le malade se voit néanmoins souvent dépossédé

de son temps, de ses espaces, de ses réseaux relationnels, de son
travail, de son corps. Dans ce sens, le fonctionnement de la biomédecine

repose surtout sur l'appropriation médicale du corps des

malades, qui fait de celui-ci la matière première nécessaire à son
exercice. Cette démarche prend naissance dans le cadre de la formation
universitaire, qui repose sur la «séparation de "l'esprit et du corps" et
la description de la physiologie humaine, pathologique et normale,
selon les lois de la machine» (Moriau 1986: 136), ainsi que sur la

négation de celui-ci, qui devient par essence porteur d'une histoire
biologique et non plus d'une histoire individuelle et sociale; l'individu
malade est ainsi conçu «in abstracto comme le fantôme régnant sur un
archipel d'organes, isolés méthodologiquement les uns des autres» (Le
Breton 1990: 187). L'orientation de la médecine, dans son enseignement

et dans son exercice, produit ainsi chez les médecins «une

conception du monde dont le principal défaut réside précisément dans

le fait que l'objet de son activité - l'homme - est considéré exclusivement

comme objet et non comme sujet» (Couet 1991: 99). C'est dans

cet ordre d'idées que la négation implicite des émois, de la souffrance
et de la dignité du malade qui marque le langage médical font du
médecin le détenteur d'une mort exorcisée, de la même manière qu'il
contrôle un corps réifié. L'acte médical scientifique véhicule ainsi une
contradiction majeure: en exorcisant la subjectivité du corps, elle
exorcise la présence de la mort et en combattant celle-ci à tout prix,
elle reproduit dans sa formation et dans sa démarche un tabou social
clé, celui de «maintenir l'interdiction qui frappe la mort» (Moriau 1986:
144). On peut voir là, au fond, la confirmation que, dans chaque
société, l'idée dominante que l'on se fait de la mort détermine l'idée
qui prévaut sur la santé.

L'écart qui sépare le médecin des patients peut être franchi lorsqu'on
«substitue à la notion d'individu, être séparé, monobloc, vidé de tout
ce qui pourrait ressembler à une instance psychique et pur produit de

l'utilitarisme, le concept de sujet, être relié à ses semblables, divisé,
soumis à des conflits inconscients issus d'une histoire singulière» (Couet
1991: 99).

Les médecines complémentaires, en valorisant la portée du sujet,
répondent, chacune avec ses spécificités, aux changements et aux
mutations en cours sur notre planète. Elles mettent en relief les

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 47-64 57



dissonances cognitives et existentielles qui touchent le pouvoir des

sciences, notamment biomédicales, les valeurs et les normes sociales,
le sens des trajectoire quotidiennes, des qualités éducatives et
professionnelles que notre société impose de plus en plus massivement aux
individus qui la composent (Laplantine et Rabeyron 1987: 31-34). Le
décryptage du statut social du corps dévoile ainsi l'opération majeure
qui le transforme en instrument de production, outil de labeur, moyen
de performance; cet effet de miroir amplifie les contenus latents de la
crise et entraîne l'institution médicale dans des interactions beaucoup
plus complexes. La signification de cette crise ne peut se comprendre
qu'à travers les attitudes contradictoires qui l'alimentent.

Si la science biomédicale a le droit de réduire la personne à un
corps-machine pour essayer d'en comprendre les mécanismes et agir en

conséquence, elle ne peut en revanche prétendre que son langage tient
compte de la totalité de la personne. Parler de santé et de maladie ne

signifie plus désormais avancer des connaissances exclusivement
biomédicales; il est en effet impératif de s'ouvrir à des considérations
d'ordre beaucoup plus vaste qui doivent être mises en relation avec le
vécu subjectif des patients, leurs nouveaux besoins d'autonomie et leur
intégration dans le tissu des relations quotidiennes. Dans ce sens, le
social intervient dans la totalité des processus pathologiques et
inversement. Médecines traditionnelles extra-occidentales et médecines

complémentaires interprètent toute pathologie comme un processus
d'adaptation développé par le corps-sujet. Ce pluralisme médical dans

un contexte multiculturel ne fait que donner lieu à des perceptions
multicorporelles. A travers leurs trajectoires, les patients11 mettent
ainsi en œuvre une réappropriation de leurs propres significations
ontologiques. L'émergence des médecines complémentaires en Occident
est une réponse sociale spontanée que la population fait sienne.

Les différents miroirs culturels médicaux font ainsi de la santé et de

la maladie de nouveaux concepts élargis de prise en charge
professionnelle et individuelle, en revalorisant la portée du corps-sujets dans

son unité anthropologique.

11
Les trajectoires thérapeutiques des patients constituent un terrain idéal pour analyser

l'importance des médecines complémentaires. A l'heure actuelle, en Suisse, il n'existe

pas de travaux sur ce thème; pourtant, il semble bien que de nombreux malades aient

recours à des modes de soin multiples.

58



La diagonale et son aboutissement: la pluralité des points de vue

A ce point de la réflexion se dessine un problème essentiel: comment
la science peut-elle répondre aux bouleversements déclenchés par les

hétérodoxies médicales? Il faut bien admettre que la recherche permettant

de les évaluer est encore insuffisante quand elle ne brille pas par
son absence. Souvent les catégories d'appréhension demeurent partielles
et, autant du fait de la médecine que des sciences sociales et humaines,
contribuent à reproduire un discours morcelé, dépourvu de toute vue
d'ensemble et masquant la complexité des véritables enjeux. Le manque
de relations pertinentes établies entre les représentations du corps, de

la santé et de la maladie, ne fait que montrer le clivage existant entre
les différentes spécialisation médicales et renforcer l'imperméabilité
entre les différentes disciplines: il empêche ainsi la construction d'une
réflexion prenant en compte la pluralité des points de vue pour créer un
terrain de compétences croisées et communes.

Or le développement d'un dialogue interdisciplinaire se révèle
éminemment nécessaire: ce genre de recherche semble être le seul qui
permette «de situer le débat actuel se tenant autour des différents
systèmes de soins dans leur globalité socio-culturelle» en faisant œuvre
d'une scientificité «complémentaire aux expérimentations et aux
querelles épistémologiques» (Laplantine et Rabeyron 1987: 88).

La comparaison entre les médecines complémentaires et les connaissances

académiques met en lumière des différences substantielles,
autour desquelles il est urgent de réfléchir. Les médecines complémentaires

présentent en effet des invariants qui sont totalement opposés aux
fondements de la médecine biomédicale (Choffat 1993: 318-319). Le
premier consiste en l'indissociabilité entre soma et psyché, et relève
d'une vision qui fait de l'être humain un tout non réductible à des

données objectives. De ce fait, la relation thérapeutique entre soignant
et soigné ne se base plus sur un rapport de dépendance mais naît d'une
influence réciproque. Le deuxième est lié à l'appréhension complexe de

tout événement, saisi à travers les interdépendances qui le constituent.
Dans ce sens, un phénomène ne peut trouver son intelligibilité que par
la mise en relation de plusieurs niveaux; cette multidimensional^,
selon une causalité circulaire, peut ainsi parvenir à modifier les
éléments qui le provoquent. Le troisième est le dépassement, menant au-
delà des standards cliniques de la normalité, de l'opposition entre santé

et maladie, et leur définition en tant que principes étroitement imbriqués
appartenant à une même dynamique.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 47-64 59



Ces points ne constituent pas une réponse aux problèmes mais plutôt
une reformulation de ceux-ci. Ils peuvent en effet aboutir à la transformation

des demandes et des réponses à travers lesquelles se définit et
s'amorce la recherche scientifique. A la lumière de cette considération,
la ré-union entre la science spécialisée et l'holisme englobant, entre le

corps réprimé et le corps en devenir, s'inscrit dans une dynamique qui
dépasse les deux parties, dans un processus incessant qui envahit tous
les espaces du quotidien et détermine de nouvelles visions et de
nouvelles gestions du monde des soins. En d'autres termes, la santé et la
maladie présentent, à travers le regard que propose l'anthropologie, une
dimension paradoxale constituée de deux niveaux d'analyse différents
et pourtant complémentaires: d'une part l'approche intensive et circonscrite

d'un fragment limité de l'ensemble - des systèmes médicaux
spécifiques, des prestations sanitaires séparées les unes des autres, des

consommations individuelles - et d'autre part une analyse extensive et
généralisée des enjeux et des implications du monde des soins et de ses

métamorphoses actuelles. Dans ce sens, la santé et la maladie sont des

faits d'ensemble non réductibles à des parties. Elles participent d'une
«construction sociale» (Ingrosso 1992) caractérisée par une forte
réorientation des actions et des structures sociales; elles sont ainsi liées
à une mutation profonde de significations et de descriptions
corrélatives.

Le passage d'un ensemble de parties à un système global les dépassant

implique une transformation épistémologique aussi bien dans le
domaine scientifique que dans le domaine de la pratique. Ce changement

peut «converger et interagir avec la formation d'un paradigme
écosystémique [...], qui est en train d'intéresser et de traverser
diagonalement les sciences de la vie et celles des systèmes sociaux»

(Ingrosso 1992:143). Ce paradigme, qui tente de dépasser les positions
figées de la médecine scientifique comme de l'holisme triomphant,
prône une perspective relationnelle qui se donne comme finalité de
focaliser «le lien fondateur inscrit dans chaque être vivant entre
l'autonomie des sujets et leur socialité ou, plus généralement, l'ouverture

au milieu» (Ingrosso 1992: 144). Ce lien fondateur n'est pas la
prérogative de l'homme culturel et social mais s'inscrit aussi dans
des modalités auto-organisationnelles générales, qui constituent l'être
vivant déjà à partir de sa propre biologie. L'approche des problématiques

liées au corps, à la santé et à la maladie trouve ici un lieu idéal

pour développer les contenus d'une nouvelle réflexion, basée sur un
processus existentiel reflétant une trajectoire subjective. Dans ce sens,

60



la santé et la maladie deviennent des concepts positifs, capables de

valoriser la dignité du sujet, d'augmenter le contrôle de ses ressources
personnelles, d'appréhender les modalités utiles à ses besoins et à ses

aspirations et de contribuer ainsi à une construction collective et

partagée de ces deux états existentiels.
A l'instar des médecines traditionnelles et complémentaires, qui

abordent les composantes de la vie dans leurs interdépendances, le

dialogue scientifique qui traite de ces thèmes devrait opérer une
mutation épistémologique et méthodologique conduisant de la pluri-
disciplinarité à l'interdisciplinarité12. Le développement d'une médecine

psycho-sociale, les récentes élaborations biomédicales qui
déterminent l'individualité des sujets par le biais des systèmes
immunitaires, endocriniens et nerveux, les découvertes de la neurophysiologie

et de la biologie, les conceptions du temps et de l'espace relevant
de la physique contemporaine, l'apport substantiel des sciences sociales
et humaines, ouvrent la voie à de nouvelles perspectives. La naissance

d'une «pensée complexe» dessine de plus en plus ses voies de

développement, et d'importants travaux d'épistémologie sont en passe
d'élaboration, contribuant à la construction de scénarios favorisant la
communication entre différentes disciplines.

Le corps ouvre un niveau d'interprétation de la santé et de la maladie
plus complexe, permettant l'abandon d'une perspective représentative
de la réalité, pour promouvoir une méthodologie de recherche et
d'intervention de type constructiviste et relationnel (Ceruti 1986).

Cette diagonale, ainsi que la pluralité des points de vue, font du

corps, de la santé et de la maladie les prétextes théoriques et pratiques
pour un changement qualitatif de leur approche. L'objectif de ce

changement est d'aller à la rencontre de l'Homme, dans ses potentialités
et dans son unité anthropologique, à travers une nouvelle construction
et un nouveau discours de son appropriation sanitaire. L'interdisciplinarité

qui en est la base place le regard de l'anthropologie au centre de

ce dialogue et appelle à une modification de ses perspectives et de ses

outils, par le passage d'une anthropologie de l'observation à une
anthropologie de l'implication, d'une épistémologie de la représentation à une
épistémologie de la construction.

12
La pluridisciplinarité se présente comme une addition de savoirs tandis que

l'interdisciplinarité constitue une seule élaboration à partir de plusieurs savoirs.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 47-64 61



Résumé

La création de nouvelles dynamiques d'interaction entre les hommes et
les sociétés se traduit par une circulation de plus en plus intense des

expériences et des savoirs au niveau planétaire. Cet état de fait a

conduit à de profonds changements dans le domaine de la santé et de
la maladie; la présence d'un pluralisme médical en Occident se caractérise

en effet par la présence d'une multitude de connaissances ayant
chacune ses logiques et ses justifications. Les enjeux qui en découlent

placent les patients au centre de toutes les démarches thérapeutiques et
font de la santé et de la maladie les termes privilégiés de comparaisons
théoriques et de confrontations pratiques. Dans ce contexte, l'anthropologie

ouvre la voie à des réflexions nouvelles, censées réorienter,
problématiser et complexifier les apports de l'anthropologie classique.

Zusammenfassung

Die modernen technischen Kontaktmöglichkeiten zwischen Menschen
und Kulturen haben den Austausch von Erfahrungen und Kenntnissen
weltweit gefördert und dadurch im Bereich von Krankheit und
Gesundheit zu tiefgreifenden Veränderungen geführt. Der heute im
Westen feststellbare medizinische Pluralismus zeichnet sich durch eine
Vielzahl nebeneinander bestehender Lehren aus, wobei jede ihre eigene

Logik und Berechtigung hat. Diese Situation lässt den Patienten ins
Zentrum jeglicher therapeutischer Massnahmen rücken und Krankheit
und Gesundheit zum bevorzugten Feld theoretischer Vergleiche und
praktischer Auseinandersetzungen werden. Für die Ethnologie eröffnen
sich hier neue Perspektiven, die eine Neuorientierung, Problematisie-

rung und Differenzierung der klassischen ethnologischen Ansätze
bewirken könnten.

Bibliographie

Boilard Jean

1989. «Les approches complémentaires en médecine», in: Jacques

Dufresne, Fernand Dumont et Yves Martin, Traité d'anthropologie

médicale, p. 151-175. Québec: PUQ

62



Brelet-Rueff Claudine
1991. Les médecines sacrées. Paris: Albin Michel

Brisset Claire et Stoufflet Jacques
1989. Santé et médecine: l'état des connaissances et des recherches.
Paris: La Découverte et INSERM/ORSTOM. (L'état du monde)

Capra Fritjof
1985. El punto crucial: ciencia, sociedad y cultura naciente.
Barcelona: Integral

Ceruti Massimo
1986. Il vincolo e la possibilità. Milano: Feltrinelli

Choffat François
1993. L'homéopathie au chevet de la médecine? Essai pour un
nouveau débat. Paris: Cerf

Couet Denis
1991. «Le bouclage du sujet». Sciences sociales et santé (Paris) 9:
95-101

DUMONT Fernand
1989. «Le projet d'une anthropologie médicale», in: Jacques
Dufresne, Fernand Dumont et Yves Martin, Traité
d'anthropologie médicale, p. 1-39. Québec: PUQ

Foster George M.
1984. «Introduzione all'etnomedicina», in: OMS (coord.), Il ruolo
delle medicine tradizionali, p. 23-39. Como: RED

Herzlich Claudine
1969. Santé et maladie: analyse d'une représentation sociale. Paris:
Mouton

Huard Pierre, Jean BOSSY et Guy Mazars
1978. Les médecines de l'Asie. Paris: Seuil

INGROSSO Marco
1992. La costruzione sociale délia salute: scenari, attori, politiche.
Parma: Istituto di sociologia

Laplanttne François et Paul-Louis Rabeyron
1987. Les médecines parallèles. Paris: PUF. (Que sais-je?; 2395)

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 47-64 63



Le Breton David
1990. Anthropologie du corps et modernité. Paris: PUF

Meyer Fernand
1987. «Essai d'analyse schématique d'un système médical: la
médecine savante du Tibet», in: Anne Retel-Laurentin (éd.),

Etiologie et perception de la maladie dans les sociétés modernes et

traditionnelles, p. 227-249. Paris: L'Harmattan

MORIAU Didier
1986. «Le corps médicalisé», in: Quel corps?, p. 129-145. Paris:
Ed. de la Passion

PlERRET Janine
1976. «Relations au corps et conduites de maladie». Ethnologie

française (Paris) 6: 279-284

Revue médicale de la Suisse romande
1993. «Rapport du Conseil d'Etat au Grand Conseil sur la motion
Ogay et consorts demandant d'étudier la création d'une chaire
traitant des médecines et techniques naturelles et complémentaires à

l'Université de Lausanne». Revue médicale de la Suisse romande
(Lausanne) 113: 331-335

Szasz Thomas
1980. La théologie de la médecine. Paris: Payot

Uni Lausanne
1993. Les médecines à cœur ouvert. Uni Lausanne (Lausanne) 74:
11-64

64


	Corps-sujet et miroirs culturels : santé et maladie : une diagonale anthropologique

