
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17-18 (1993)

Artikel: Krank : Warum? Wofür? Wodurch? Wovon? Wozu?

Autor: Keller, Frank Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frank Beat Keller

Krank
Warum? Wofür? Wodurch? Wovon? Wozu?

Grundsätzliches1

Ausgangslage

In der Schweiz, in den westlichen Industrieländern generell, haben sich
Ärzte und Patienten beiderlei Geschlechts im Verlauf der letzten etwa
zwanzig Jahre teilweise von der offiziellen Medizin - «Schulmedizin»,
«Allopathie» oder sogar «kosmopolitische Medizin» genannt -
abgewandt. Der Glaube an den immerwährenden Fortschritt
wissenschaftlich-technischer Art ist nicht mehr ungebrochen.

Patienten sind oder werden unzufrieden. Sie beklagen sich über die
zunehmende Unmenschlichkeit und Kälte der an Apparaten orientierten
Medizin, die sich um Krankheiten und nicht um - kranke - Menschen
kümmere. Heilen habe nicht mehr mit Heilkunst zu tun, vielmehr mit
seelenloser Reparatur.

Die Denkformen der heutigen Zeit - durchaus epochenspezifisch und
im geschichtlichen Wandel zu sehen - liefern die Angelpunkte für die

1
Der vorliegende Artikel ist gleichzeitig Konzeptskizze zur Vorbereitung der

Ausstellung gleichen Titels, die von ETHNO-EXPO Zürich initiiert und veranstaltet wird. Sie

wird am 19. Januar 1995 im Deutschen Hygienemuseum Dresden eröffnet, anschliessend

in Wien und weiteren Museen in Deutschland, Österreich und den USA, eventuell auch

in der Schweiz, gezeigt. Sie steht unter dem Patronat der Weltgesundheitsorganisationen
(WHO), der UNESCO und den Gesundheitsministerien bzw. -ämtem der
deutschsprachigen Länder. Als Arbeitsunterlage für Museen und Sponsoren wurde auf den

üblichen Fussnotenapparat verzichtet. Dies nicht nur aus Gründen der Lesbarkeit, sondern

hauptsächlich wegen der Entstehungsgeschichte der Arbeit. Es gibt zum Thema unseres
Wissens keine zusammenfassende Darstellung. Einige Lesebücher oder medizinethnologische

Übersichtswerke streifen das Thema, meist aber nur am Rande. Die vorliegende
Arbeit ist vielmehr eine Zusammenstellung von Überlegungen zum Thema und von Ideen,
die sich aus intensiven Gesprächen mit Freundinnen und Freunden sowie Kollegen und
Fachleuten beiderlei Geschlechts und aus vielen Beiträgen von Autoren der verschiedensten

Fachrichtungen in den verschiedensten Medien ergeben haben.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 13



Kritik am Bestehenden. Gleichzeitig geben sie Heilsvorstellungen und
-wünschen Ausdruck; sie lassen ein sehnsüchtiges Programm
durchscheinen: Unübersichtliche Lebensweisen, weltweite Abhängigkeiten
und Angst vor Vergiftungen in Umwelt und Nahrung lassen den Ruf
nach - wie auch immer verstandener - Ganzheitlichkeit ertönen. Es

werden zur Schulmedizin alternative Heilmethoden gesucht und, meist
ohne tieferes Verständnis für die zugrunde liegenden Denksysteme,
angewandt: von Hausmitteln über in vergangenen Epochen der
europäischen Kultur begründete Techniken (Homöopathie, Hildegardmedizin

u.a.) und aussereuropäische Verfahren bis hin zu esoterischen
Praktiken.

Oft wird das Wort «alternativ» programmatisch eingesetzt: Die nicht-
schulmedizinischen Heilverfahren werden positiv gewertet als einziger
Ausweg aus der für verfahren gehaltenen Situation. «Alternative»
Verfahren, Methoden und Anschauungen erlauben einen Bezug zur
Transzendenz, zum nicht sinnlich erfassbaren Bereich, den die
Schulmedizin nicht abdeckt, von Patienten aber vermisst wird. Diejenigen
Verfahren der Schulmedizin, die Heilungserfolge zeitigen, werden -
obwohl teilweise auch kritisiert - als selbstverständlich hingenommen.

Gleichzeitig beklagen sich Politiker über stetig steigende Kosten des

Gesundheitswesens und suchen nach Massnahmen gegen weiteren
Kostenanstieg.

Die steigenden Kosten haben auch damit zu tun, dass persönliche
Probleme aus verschiedensten Bereichen an das Gesundheitswesen und
die darin Arbeitenden herangetragen werden. Mit Medizin und Medikamenten

sollen Probleme gelöst werden, deren Ursache und Grund in
anderen als medizinischen Bereichen liegt. Die Heilungserwartungen
sind gestiegen: Fehler der Politik, der Arbeitsorganisation, der Gesetzgebung

oder der sozialen Verhältnisse, um nur einige Felder zu nennen,
sollen von der Schulmedizin behoben werden.

Ärzte haben ihre althergebrachte Autorität verloren und fühlen sich
zu blossen Dienstleistern abgewertet. Pflegerisch tätige Personen im
offiziellen Gesundheitswesen sind ebenfalls mit den Zuständen unzufrieden

und wenden sich anderen Aufgaben zu.

Im Jahre 1990 hat der Schweizerische Bundesrat erkannt, dass ein
Bedarf nach Grundlagenforschung im Bereich der nicht-schulmedizinischen

Verfahren herrscht. Die Aktualität des Themas ist damit auch
in der Politik anerkannt. 1992 wurde vom Schweizerischen Nationalfonds

zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung das Nationale

14



Forschungsprogramm mit Titel «Komplementärmedizin (NFP 34)»

ausgeschrieben. 219 Projektskizzen mit einem Gesamtbetrag von über 53

Millionen wurden eingereicht. Nur 10% der Forschungsvorhaben konnten

in Auftrag gegeben werden, stehen doch nur ca. 5 Mio. bereit.
Ende 1992 wurden die Kredite gesprochen, 1993-98 soll geforscht
werden.

Die Schulmedizin hat unbestritten gute Heilungserfolge vor allem in
folgenden, viele Menschen betreffenden Bereichen: Beherrschen von
Entzündungen, von Infektionskrankheiten und sterile Operationstechniken;

Prävention durch Impfungen; Notfallmedizin.
Fortschritte der Spitzenmedizin hingegen kommen oft nur wenigen

Patienten zugute. Die Schulmedizin hat zusammen mit hygienischen
Massnahmen und besserer Ernährung eine bedeutende Verlängerung der
durchschnittlichen Lebenserwartung gebracht. Grosse Fortschritte
wurden bei der Lösung von Problemen in der Perinatalperiode erzielt.
Inwieweit solche und weitere Errungenschaften der modernsten
Forschung ethisch vertretbar und/oder sinnvoll sind, steht bei der
geplanten Ausstellung nicht im Vordergrund. Dies gilt insbesondere für
Bereiche der Fortpflanzungsmedizin und Gentechnologie, für
intrauterine Operationen und Ersetzen der Funktionen des Mutterbauches
durch technische Einrichtungen.

Gleichzeitig sind die Bereiche wohlbekannt, in denen die
Schulmedizin zu versagen pflegt: chronische Erkrankungen an Muskeln und
Skelett, chronische Schmerzen und Infekte, Allergien, Müdigkeit,
Schlaflosigkeit, funktionelle Störungen im Rahmen eines
psychosomatischen Geschehens.

Die neue lebensbedrohende Krankheit AIDS ist eine Herausforderung
an die Schulmedizin, der sie in den Augen der begreiflicherweise
ungeduldigen Patienten nicht gerecht werden kann. Diese Ungeduld
wiederum hängt freilich mit dem Zeitgeist zusammen; die vom Streben
nach sofortiger Befriedigung von Konsumwünschen geprägten
städtischen Gesellschaften Europas und Nordamerikas produzieren hohe
Heils- und Heilungserwartungen. Ähnliche Herausforderungen sind die
durch die Lebensweise in industrialisierten Gesellschaften zunehmenden

Störungen: Allergien, kardiovaskuläre Leiden, gewisse bösartige
Neubildungen, Auswirkungen von Süchten sowie degenerative
Erkrankungen.

Ethnologien Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 15



Ziele der Ausstellung

Die geplante Ausstellung beschränkt sich auf das Zur-Schau-Stellen von
wenig bekannten Objekten zu den verschiedensten Ätiologie-Vorstel-
lungen. Sie soll damit einen Beitrag leisten zum Nachdenken über die
Frage, welche Systeme zur Erklärung der Ursache von Krankheit und

- damit zusammenhängend - welche Therapieformen in was für
Gesellschaften gute Erfolge zeitigen und warum sie dies tun.

Für die Beurteilung des Erfolges sind folgende drei Instanzen

zuständig: Patienten, mit Therapie befasste Spezialisten, das

gesellschaftliche Umfeld, und zwar Männer wie Frauen. Erfolg muss nicht
vollständige Wiederherstellung bedeuten: Ein subjektiv von den drei
Instanzen als sinnvoll erlebtes Leben unter objektiv nicht vollständiger
körperlicher Funktionstüchtigkeit oder auch nur die Verminderung von
Leiden kann durchaus positiv gewertet werden.

Schliesslich soll die Ausstellung dazu beitragen, althergebrachte
Wertungen in Frage zu stellen und Vor-urteile durch Urteile zu
ersetzen.

Die Objekte werden in ihrer Funktion und Bedeutung aus der Kultur
heraus erklärt, aus der sie stammen. Das Thema wird durch eine

Sammlung von Artikeln erweitert: Zur Ausstellung gehört ein Katalog.

Zusammenhang mit medizinisch-pharmakologischer Forschung

Dem vorliegenden Konzept geht es nicht primär um Kritik an der
Schulmedizin oder um Anpassung bzw. Verbesserung ihrer Techniken.
Auch die Erweiterung der Palette von chemisch-pharmazeutischen
Heilmitteln durch Entdeckungen aus dem pflanzlich/tierisch/mineralischen

Fundus anderer Heilsysteme ist nicht unser Ziel. Diesem
widmen sich zunehmend Untersuchungen der Ethnomedizin und
Medizinethnologie, die teilweise von den grossen Pharmakonzernen

grosszügig gefördert werden.

Implizit wird die Ausstellung differenzierte Antworten geben können
auf die zentrale Frage, ob - und allenfalls in welchen Teilbereichen -
die aus vorchristlicher Zeit stammende orientalisch-abendländische

Trennung des Menschen in seine leiblichen, geistigen und seelischen
Anteile zumindest im Hinblick auf Kranke und ihre Heilungswünsche
weiterhin aufrecht erhalten werden soll.

16



Die Ausstellung wird Denkanregungen in jenem Bereich bieten, wo
die neuesten Forschungen in der Immunologie (körpereigene Abwehr,
«Widerstandskraft, AIDS-Forschung) auf naturwissenschaftliche Weise
stattfinden. Mindestens gleich wichtig sind die aktuellen
Fragestellungen, mit denen sich die Hirnforschung beschäftigt. Besonders
interessant sind die Forschungen zum Zusammenhang seelisch-geistiger
Verfassung mit bio-chemischen und bio-medizinischen Phänomenen

(Psychoneuroimmunologie). Zu psychoneuroimmunologischen Phänomenen

wird die Ausstellung Gültiges aus der Sicht der Ethnologie
bereitstellen.

Ethnologische oder medizinhistorische Betrachtungsweise

Geht man von einer ethnologischen Betrachtungsweise der Welt aus, so
verlässt man den Gedanken an eine - mehr oder weniger - geradlinige
Entwicklung der Menschheit von sogenannt primitiven Gesellschaftsformen

zu sogenannt fortschrittlichen, modernen Gesellschaften und
Staaten.

Die ethnologische und kulturvergleichende Betrachtungsweise geht
primär davon aus, dass die verschiedensten Formen von menschlichem
Leben grundsätzlich gleichberechtigt sind. Dazu gehört der Versuch,
gesellschaftliche Phänomene - wie hier die Vorstellungen über die
Ursache von Krankheit - aus der Kultur selbst heraus zu erklären. Will
man diese Sicht verlassen, so müssen eindeutige und als solche deklarierte

Werturteile gefällt werden. Nur so wird man der Falle entrinnen
können, in die man so leicht gerät: dass nämlich Herrschaftsbeziehungen

durch lediglich implizite Werturteile verschleiert werden.
Die Ausstellung geht deshalb davon aus, dass es sinnvoll ist, die

verschiedensten Ätiologiesysteme naher und ferner Völker, vergangener
und heutiger Kulturen nebeneinander zu zeigen.

Somit unterscheidet sich das Konzept der Ausstellung grundsätzlich
von einer Betrachtungsweise, wie sie beispielsweise das Universitätsfach
«Geschichte der Medizin» pflegt. Nicht-schulmedizinische Anschauungen

über Krankheit, deren Ursachen und Therapie sind weitgehend
überkommen, gelten den Medizinhistoriken heute als überholt.
Anschauungen, die aus einer nichtwissenschaftlichen - die
Medizinhistoriker würden sagen: «vorwissenschaftlichen» - Betrachtungsweise
der Natur stammen, werden in der Schulmedizin generell weggedrängt.
Sie werden verbal abgewertet, die Menschen, die sie vertreten, im

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 17



günstigsten Fall belächelt (in Europa beispielsweise Kapuzinermönche),
im schlechtesten mit Strafe und Tod bedroht (Hexen). Medizinhistoriker
sprechen beispielsweise von «Volksmedizin». Der Terminus wertet ab

und steht im Gegensatz zu ständischer, offizieller, wissenschaftlicher
Medizin. Auch das Wort «Aberglaube» wird abwertend gebraucht im
Sinne von niedrigem, unverständigem, nicht-rationalem (heidnischem)

Volksglauben, der sich vom rechten Glauben, der institutionalisierten
Hochreligion, unterscheidet bzw. von ihr abfällt.

Heilkundliche Pluralität

Wohl schon immer bestanden in allen Gegenden der Welt gleichzeitig
verschiedene Ätiologie- und Heilpraxis-Systeme. Heute, nach der

Kolonisierung und Erschliessung der ganzen Welt durch Transport- und
Fernmeldetechnik, ist das schulmedizinische System noch
dazugekommen. Früher wie heute und hier wie anderswo kann sich ein
Patient an Hausmittel halten, zu lokalen Experten gehen oder sich an

spirituelle oder religiöse Spezialisten ausserhalb des Wohnorts wenden.
Neben der gesellschaftlich dominanten Medizin - heute in Europa und
Nordamerika die Schulmedizln, früher und anderswo andere Systeme -
finden und fanden immer auch volksmedizinische Heiler und Heilerinnen

Zulauf. Älteste archäologische Erkenntnisse lassen den Schluss

zu, dass mindestens in hierarchisch geordneten Gesellschaften die

Inanspruchnahme übernatürlicher Mächte verbreitet war: Pilgern und
Wallfahren zu heilkräftigen Stätten war und ist weit verbreitet und
existiert(e) nicht nur in Europa, Indien oder der arabischen Welt.

Die heute in Europa praktizierte und von Kostenträgern sowie der
Ärzteschaft beklagte «heilkundliche Pluralität» ist also nichts Neues.
Natürlich werden Hilfen aus den verschiedensten Systemen nicht nur
bei Misserfolg nacheinander angegangen. Oft werden sie auch gleichzeitig

kombiniert, was gelegentlich zu Konflikten führt. Solche
Konflikte gab und gibt es durchaus nicht nur unter Beteiligung der
Schulmedizin.

Sie entstehen am ehesten bei Beteiligung eines Systems mit Absolut-
heitsanspruch. Implizit geht es dabei um folgendes: Die Vertreter eines
solchen Systems fordern die totale Unterwerfung der Patienten unter
ihre - nicht anfechtbare - Autorität, und gewisse Patienten weigern
sich, indem sie auch bei Vertretern anderer Systeme Hilfe suchen. In
diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, weshalb viele schulmedi-

18



zinische Ärzte und Ärztinnen bei ihren Patienten einen solchen
Eindruck hervorrufen. Sie und jene Spezialisten aus anderen - heutigen
und vergangenen - Kulturen, die sich ähnlich verhalten, heilen
in hierarchischen Beziehungen: Alle Kompetenz wird der Autorität
zugeordnet; von den Patienten wird Gehorsam gefordert. Die von
vielen Schulmedizinern beklagten Probleme mit der mangelnden
Compliance der Patienten sind in diesem Zusammenhang zu sehen. Die
einen Patienten, die sich in ein solches Abhängigkeitsverhältnis
begeben, tun dies, weil sie selbst auf hierarchische Verhältnisse
vertrauen, andere leben regressive Anteile ihrer Person.

Die durch den Begriff «heilkundliche Pluralität» ausgedrückte Vielfalt
an Denk- und Therapieformen ist freilich auch Ausdruck der Vielfalt
von Vorstellungen über die Ursache von Krankheit. Je nach
Gesellschaftsform, individueller und kollektiver Denktradition werden
gesundheitliche Störungen und gewisse - spezifische - Krankheiten der
einen Ursache zugeschrieben, andere einer zweiten, und dritte sieht
man als zufällig an und damit ohne weiteren Erklärungsbedarf. Die
verschiedenen Gesellschaften unterscheiden sich auch darin, welche
gesundheitliche Störung Krankheitswert besitzt und welche nicht. Damit
erhebt sich die Frage, weshalb eine Person in dem einen kulturellen
Zusammenhang an einem bestimmten objektiven körperlichen oder
seelischen Zustand Leiden erlebt, im anderen nicht.

Verschiedene Ätiologie- und Therapiesysteme

Krankheit und Heilung werden in allen Kulturen durch die drei
Instanzen Patient, Spezialist, Gesellschaft beurteilt. In allen
Gesellschaften geht es - im hier gestellten Zusammenhang - um das Gesundmachen

von Kranken, um die Benennung der Krankheit, eventuell um
Strategien, Krankheit zu vermeiden oder Leiden zu lindem.

In vielen Gesellschaften liegt das Feststellen einer Krankheit und ihr
Benennen bei den Patienten. Sie sind dafür kompetent und kennen die
Terminologie. In andern ist diese Kompetenz an Spezialisten delegiert.
Beispielsweise überlassen Patienten in Gebieten, wo die kosmopolitische
Medizin, die Schulmedizin, dominiert, die Benennung der Krankheit
den Ärzten und Ärztinnen mit ihren technischen Hilfsmitteln. Die dritte
Möglichkeit zur Diagnosestellung ist der Besuch bei - männlichen oder
weiblichen - Wahrsagern, Sehern oder Psychologen.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 19



Für die - eventuell - nötige Therapie der festgestellten Krankheit
kurieren sich Patienten selbst mit Hilfe volksmediziriischer Methoden,
oder sie wenden sich an Spezialisten. Zu deren Position und Kompetenz
gehört die ihnen gesellschaftlich zugeschriebene Wertschätzung, welche
sie - aufgrund der erzielten Erfolge - geniessen. Kriterium ist einzig
der Erfolg. Eventuell wird die endgültige Diagnose erst nach der

Heilung - ex post - gestellt. Grundsätzlich ist es gleichgültig, wer diese

Handlungen vollzieht: schamanistische Vermittler zwischen Natur und
Mensch, Autoritätspersonen mit gutem Zugang zu den gnadenspendenden

Kräften einer übernatürlichen Macht oder heilkundige Spezialisten.
In egalitär organisierten Gesellschaften wird bei Krankheit die

Ordnung im Körper als gestört erlebt im Gegensatz zur immerwährend

guten Ordnung in der Natur. Heilen können in diesen Gesellschaften
Vermittler bzw. Vermittlerinnen, welche die Kranken wieder in die
natürliche Ordnung zurückführen. Auch der Tod ist eine Form der
natürlichen guten Ordnung, so zynisch dies vielleicht in europäischen
Ohren tönt.

In hierarchisch organisierten Gesellschaften hingegen gibt es Priester
oder Heiler, welche kraft ihrer Autorität die heilende Gnade und Macht
der Götter auf die Kranken lenken können. Oft bezeichnen sie sich
selbst nicht als Therapeuten; sie sehen sich vielmehr als Medien, durch
die hindurch die übernatürliche Kraft in die Kranken fliesst und sie
damit heilt.

Wohl überall galt und gilt: Je nach Dringlichkeit und je nach

Erreichbarkeit der Heiler und der Art der gesundheitlichen Störungen
wenden sich Patienten an diejenigen Therapeuten, die verfügbar sind
und denen sie Kompetenz zutrauen, auch wenn diese verschiedene oder

sogar sich widersprechende Ätiologie- bzw. Therapiekonzepte vertreten.
Überall - in Übersee und in Europa - kann man für gewisse Beschwerden

auf Hausmedizinen zurückgreifen, die in der Tradition von einer
Generation auf die andere überkommen sind: volksmedizinische
Verfahren. Zu diesen gehören Medizinen aus mineralischen Stoffen,
Pflanzen und tierischen - vielerorts auch menschlichen -
Ausscheidungen oder Körperteilen, manuelle Techniken und unscheinbare
Rituale sowie Gebete.

Für Geburtshilfe waren durch Jahrtausende überall - mehr oder
weniger erfahrene und ausgebildete - Hebammen zuständig. Das

Eindringen der Männer in diesen Bereich hat nur im System der
Schulmedizin und erst seit Mitte des 18. Jahrhunderts stattgefunden.

20



Spezialisten für andere Teilbereiche sind lokal oder regional bekannt,
beispielsweise für ihre Fähigkeiten als Knocheneinrenker und
Knochenbrucheinrichter. Weitere, meist handwerklich orientierte Spezialitäten
werden teilzeitlich von im Dorf oder Quartier gut integrierten Helfern
ausgeübt.

Bei Störungen, die mit eigenem - absichtlichem oder unabsichtlichem

- Fehlverhalten zu tun haben oder als deren Ursache man
Schadzauber oder Geister, Ahnen und Götter vermutet, sucht man in
schamanistischen Gesellschaften Heiler und Schamanen auf. In anderen
Gesellschaften können Wahrsager und Psychologen eventuell Hinweise
auf nötige Verhaltens- und Einstellungsänderungen geben. Alle diese

Therapeuten und Therapeutinnen sind normalerweise vollzeitlich mit der
Ausübung ihrer Kunst befasst. Die gleichen Zufluchtsmöglichkeiten
bestehen ebenfalls bei Störungen, die auf einer wie auch immer aus
dem Gleichgewicht geratenen Lebensführung beruhen.

Besonders in diesem Bereich stehen oft verschiedene - sogar
einander widersprechende - Theorien und Praktiken in ein und
derselben Gesellschaft bereit. Ein Heilung suchender Inder kann
beispielsweise durchaus vom ayurvedischen System zu buddhistischen
Opfern, zu christlichen Gebeten oder zu nach althergebrachten Rezepten
bereiteten Heilkräutermischungen oder - falls die finanziellen Mittel
ausreichen - zu Repräsentanten der Schulmedizin wechseln. Ähnliche
Wahlmöglichkeiten gibt es in Europa und den weiteren Kontinenten.

An dieser Stelle ist anzufügen, dass die verschiedenen Systeme der
Ätiologie und Therapie als geschichtlich geworden betrachtet werden
müssen: Sie widerspiegeln das Kondensat der Kenntnisse und
Werthaltungen einer bestimmten Epoche an einem bestimmten Ort. Jede

Epoche und Gesellschaft besitzt ihre eigene Art, mit Leben und
Krankheit umzugehen. Einige der so zustandegekommenen Systeme
sind flexibel und entwickeln sich weiter; andere sind nicht
weiterentwickelt worden. So gibt es überall anachronistisch anmutende

Systeme, die beispielsweise in einer bestimmten Gesellschaft zu teuer,
zu wenig erfolgreich, nicht mit den geltenden Werthaltungen
übereinstimmend sind. Oft wurden diejenigen Strategien, die in
Teilbereichen erfolgreich waren, auf den ganzen Menschen in all seinen

Lebenslagen ausgeweitet. Ich vermute jedoch, dass die weitverbreitete
Sehnsucht nach dem einen, in allen (Problem-)Situationen schlüssigen
Erklärungs- und Deutungsmodell samt den diesem entsprechenden
Handlungsanweisungen nicht befriedigt werden kann.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 21



Wozu nicht-schulmedizinische Ätiologien betrachten

Wir haben oben festgestellt, dass die Diagnose und insbesondere die

Therapiemöglichkeiten der Schulmedizin nur für einen bestimmten
Bereich der möglichen Krankheiten gut passen. Vielleicht heisst das,
dass auch das der Schulmedizin zugrunde liegende Theoriegebäude
keine universelle Gültigkeit beanspruchen kann, sondern nur Teil eines

viel komplizierteren Puzzles ist, dessen Komplexität wir uns nicht
einmal vorstellen können - eine Parallele zur modernen Astronomie.
Nun ist es nur billig, zu vermuten, dass nicht-schulmedizinische Vor-
stellungs-, Denk- und Praxissysteme für das Verständnis und die
Heilung anderer Krankheiten nützlich sein können.

Die Ausstellung stellt Objekte zusammen, die mit den verschiedensten

Vorstellungen über Ursachen von Krankheit aus verschiedensten

Kulturen und Epochen im Zusammenhang stehen. Die
Ausstellung wird die Objekte in den Zusammenhang der Kultur stellen,
der sie entstammen und sie aus dieser heraus erklären. Sie beschäftigt
sich mit Heilen und Vorbeugen nur insofern, als zur Schau gestellte
Objekte aus dem Umfeld solcher Tätigkeiten für die Erhellung von
Vorstellungen nützlich scheinen. Einerseits gibt es bildliche
Darstellungen, auf denen Künstler Krankheitsdarstellungen mitteilen,
anderseits geben Amulette (z.B. tiermagische Anhänger oder heilige
Schriften und Reliquien) und weitere Objekte zur Abwehr
unerwünschter Krankheitsüberträger (z.B. Gegenstände aus dem Bereich der
Hygiene und des Haushalts oder für Gegenzauber) Hinweise auf die
Ätiologievorstellungen.

Auch Heilmethoden werden anhand von Objekten dargestellt, denn
auch Methoden geben Aufschluss über das verursachende Prinzip (z.B.
Opfergegenstände für die unsichtbaren Ahnen oder Geister, um diese

zu besänftigen; schulmedizinische Apparaturen zum Erkennen von
Verursachern im Mikrobereich).

Auch Objekte, welche mit Diagnosesystemen im Zusammenhang
stehen, geben analysiert vielerlei Aufschlüsse. Ob es wirklich Krankheiten

gibt und nicht nur Syndrome, ist eine Frage, die nicht eindeutig
zu beantworten ist.

Einerseits kommen die Spezialisten nicht-europäischer Kulturen und
die schulmedizinischen Labormethoden bzw. bildgebenden Techniken
zu teilweise gleichen Resultaten. Anderseits kommen in Gesellschaften
der «Dritten Welt» durchaus Störungen des Befindens mit Krankheitswert

vor, die sogar lebensbedrohend sein können, für welche die Schul-

22



medizin keine Krankheitsnamen bereithält und die damit aus der
westlichen Nosologie (Lehre der Krankheits-Benennungen) herausfallen:
Das in Mittelamerika gängige Krankheitsbild des «Erschreckt-worden-
seins» oder der «verrutschten Lebenskraft» korreliert mit einem
bestimmten Syndrom von Symptomen, welche Schulmediziner nicht als

zusammengehörig betrachten. Hinwiederum kommen Krankheitsbilder,
die in Europa oder Nordamerika durchaus gängig sind, in anderen
Kulturen nicht vor, beispielsweise Anorexie oder das CFS (chronical
fatigue Syndrome - USA).

Schon die Beschwerden von Patienten verschiedener europäischer
Länder unterscheiden sich stark: Als Ursache von Störungen geben
Menschen aus romanischsprachigen Ländern oft die Leber an.

Medizinpsychologen begründen dieses Phänomen mit der Meinung der
Franzosen, wer gut esse und trinke, überfordere seinen Körper (crise
de foie). Die Deutschen vermuten als Ursache vieler Krankheiten eine
Unterfunktion von Herz und Kreislauf. Darauf deutet schon das im
Zusammenhang mit der Deutschen Romantik aufgekommene Wortpaar
Herz/Schmerz hin. Die Briten hinwiederum machen den Darm für viele
Störungen verantwortlich. Die Medizinpsychologen meinen dazu, innere
Reinigung sei den Puritanern wichtig. Die Diagnosen der Ärzte und die
verordneten Therapien und Medikamente sowie deren Dosierung
unterscheiden sich in den erwähnten Ländern und in den USA stark, ohne
dass die durchschnittliche Lebenserwartung oder die Todesursachen

vergleichbar stark divergieren würden. Das gleiche Phänomen ist bei
regionalen Vergleichen innerhalb der Schweiz feststellbar.

Andere Völker - andere Sitten. Diese Kalenderweisheit gilt auch in
bezug auf Diagnosesysteme. Innerhalb des schulmedizinischen Bereichs
werden Diagnosen in den einen Ländern (USA) hauptsächlich aufgrund
von Laboruntersuchungen und apparativen Tests gestellt, in andern
(GB) stark durch Anhören, Anfassen und Beobachten der Patienten.

Ausserhalb des schulmedizinischen Bereichs werden hingegen in
allen Ländern Diagnosen oft nicht von Personen gestellt, die sich

primär mit Heilkunde beschäftigen. Vielmehr sind die Divinatoren, die
Wahrsager und Hellseher, Männer und Frauen, gefragt und mit ihren
Fähigkeiten herausgefordert. Orakelschlagen, Kartenlegen, I-Ging, das

westafrikanische Mäuseorakel und viele andere Methoden aus den

Kulturen der Welt geben den Menschen Aufschluss über die Entstehung
von Krankheiten. Gleichzeitig können die Diagnostiker Anstoss zu
Therapien verschiedenster Form geben. Empfohlene Therapien reichen

beispielsweise von psychoanalytisch-aufdeckenden Methoden zu

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 23



Kräuterheilkunde oder zur Wiederherstellung sozialen Gleichgewichts
durch Rituale, an denen die ganze Dorfgemeinschaft teilnehmen muss.

Sinn von Krankheit und Prävention

Die Ausstellung wird sich schwerpunktmässig mit der Frage nach den
in den verschiedenen Kulturen verschiedenen Vorstellungen über
Ursachen von Krankheit befassen. Es gilt im übrigen zu bedenken, ob
eine Verbesserung der Heilungschancen bzw. eine von vielen Denk-
und Therapiesystemen implizit angestrebte Ausrottung von Krankheit
ein sinnvolles Ziel sei? Kranke wünschen sich freilich Befreiung von
Leiden und Krankheit, mindestens Linderung. Es dürfte interessieren,
welche Gesellschaften aus welchen kulturspezifischen Gründen mit
diesem individuellen Wunsch nicht übereinstimmen.

Der Wunsch der kranken Individuen, Leid und Leiden seien zu
minimieren, impliziert oft ein stillschweigend vermutetes generelles
Einverständnis der Gesellschaft, in welcher sie leben, mit diesem Ziel.
Dies ist hingegen nicht selbstverständlich. Dagegen wird beispielsweise
angeführt, auch und gerade krankhaftes oder krankheitsbehaftetes Leben
sei sinnvoller Teil der menschlichen Existenz. Oder anders formuliert:
Gerade Krankheiten machten den Menschen zum Menschen. Das

Konzept der «Krankheit als Prüfung», welches nicht nur in der
jüdischchristlichen Kultur existiert, und - damit verbunden - die Idee,
Krankheit sei Gottesgeschenk und besondere Auszeichnung (Hiob), das

Konzept von «Krankheit als Reise der Armen» (Charles-Louis Philippe,
1874-1909) oder die Vorstellung der New-Age-Generation von
«Krankheit als Chance» oder von «Krankheit als Weg» seien als

Beispiele genannt. Gewisse fundamentalistische Strömungen in
Gesellschaften mit sogenannten Hochreligionen wehren sich gegen den als

frevlerisch gewerteten Versuch des Menschen, sich mit Eingriffen in
den kranken Körper gegen den vermuteten Willen Gottes zu stellen.

Weiter stellt sich im Zusammenhang mit den jeweils kulturspezifischen

Vorstellungen über Ursachen von Krankheit die Frage nach dem

Aufwand, den eine Kultur oder Gesellschaft treiben will, um ein

- möglichst - gesundes Leben bis zum Tod zu ermöglichen. Der Satz
«sich zu Tode arbeiten um gesund zu bleiben» illustriert das Dilemma.

Eis ist auch in westlichen Ländern augenfällig, dass gesamtgesellschaftlich

nicht unbeschränkt Mittel für das Ziel eines möglichst
krankheitsfreien Lebens bereitstehen und ein Kosten/Nutzen-Denken

24



auch im Bereich Gesundheit und Krankheit Einzug gehalten hat. Alle
Gesellschaften - nicht nur diejenigen, in welchen die Schulmedizin den

dominanten Rahmen für Diagnostik und Therapie bietet - versuchen,
den «Aufwand» für die Sicherung oder Wiederherstellung der
Gesundheit ihrer Mitglieder und den «Ertrag» - in welcher Form auch

immer gerechnet oder erlebt - in ein Gleichgewicht zu bringen.
Es ist offensichtlich, dass in hierarchisch organisierten Gesellschaften

(afrikanische Königreiche, südamerikanische Hochkulturen, moderne

Klassengesellschaften u.a.) nicht alle Mitglieder gleichen Zugang haben

zu Therapie- und Vorsorgemöglichkeiten. (Beispielsweise ist die

Ernährung und Hygiene in den Herrscherhäusern meist besser, die

Versorgung mit Medizinen oder heilbringenden Ritualen verstärkt.
Auch die Schulmedizin moderner Staaten steht nicht allen ihren
Mitgliedern gleichermassen offen; im britischen System werden beispielsweise

Dialysen für Menschen über 65 Jahren nicht bezahlt.)
Der Vergleich von Zugriffsmöglichkeiten auf therapeutische und

präventive Mittel und Verfahren zwischen Ländern der Ersten und der
Dritten Welt wirft weitere Fragen auf: Sind Menschen in verschiedenen
Kulturen - und innerhalb dieser selbst - gleich viel wert? Wieviel Leid
und Krankheit könnte allein durch Prävention mit schulmedizinischen
und vermehrt noch mit nicht-medizinischen Methoden bei nur geringen
Pro-Kopf-Kosten für die internationale Staatengemeinschaft vermieden
werden: Hunger- und Seuchenprobleme, Kriege und bürgerkriegsähnliche

Zustände, überlebensfeindliche Umweltbedingungen.

Vorstellungen über Ursachen von Krankheit
(Vorläufiger Raster zum Einordnen der zu zeigenden Objekte

in die Ausstellung)

Zufällige Schädigungen und Störungen: keine Objekte

In vielen Kulturen sind kleine, alltägliche Verletzungen nicht weiter
erklärungsbedürftig. Oft fallen insbesondere sogenannt
nicht-selbstverschuldete Unfälle in diese Kategorie. Auf solche Schädigungen ohne
weitere Bedeutung, über deren Auftreten also keine weiterreichenden

Vorstellungen bestehen, wird in der Ausstellung objektmässig nicht
eingegangen.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 25



In einigen Kulturen hingegen wird auch der kleinsten Verletzung bei
der Feldarbeit Bedeutung zugemessen, man sucht deren Verursacher
und bemüht sich um Verhaltensänderungen; in anderen können Unfälle
als «Notbremse» gesehen werden oder sonstwie den Geschädigten auf
hinter dem Manifesten liegende Ursachen hinweisen. Objekte zu
solchen Vorstellungen werden in der entsprechenden Gruppe gezeigt
(siehe unten).

Gruppierung der Krankheitsursachen

Das griechische Wort für die Lehre von den Ursachen von Krankheit,
«Ätiologie», beinhaltet die beiden Wortfelder «Grund», «Ursache» und
«Schuld», «Verschulden». In diesem Sinne versucht die Ausstellung, die
verschiedenen Krankheitsursachen zu ordnen bzw. in Gruppen
zusammenzufassen.

Die Gruppierung ist als vorläufiges Hilfsmittel für die Zusammenstellung

der Objekte gedacht. Viele Krankheiten können durchaus in die
eine oder andere oder in zwei oder mehrere Gruppen gehören (z.B.
Krankheiten, zu deren Manifestwerden es Anlage und Anlass bzw.
Überträger braucht). Die Zuordnung soll keinesfalls absolut verstanden
werden.

Die kleinere Gruppe der Krankheiten hat ihre Ursache in Faktoren,
die im Menschen schon vor der Geburt angelegt bzw. Teil seines

Wesens sind (siehe: A).
Die grössere Gruppe sind diejenigen Krankheiten, die man durch die

verschiedensten Ursachen, Gründe, Agenten und durch eigenes
(Fehl-)Verhalten im Verlaufe des Lebens erwirbt (siehe: B&C).

Diese Krankheiten wiederum werden gruppiert in solche, deren
Ursachen von aussen, von ausserhalb des Körpers, auf diesen einwirken
(B), und in diejenigen, deren Ursache im Inneren des Körpers bzw.
deren Entstehung durch Falschverhalten vermutet wird (C).

Die verschiedensten Objekte, völkerkundliche und medizinhistorische
Gegenstände und Kunstwerke aus vielen Kulturen der Welt, aus
nichtstaatlich und staatlich organisierten Gesellschaften, aus vergangenen
Hochkulturen wie aus heutiger Zeit, werden ausgestellt. Die Objekte
können durch Photos ergänzt werden. Sie sind Leihgaben von Museen
und Sammlern. Die Gegenstände zum Thema werden folgendermassen
gruppiert:

26



O Einführung / Anreiz / Ouverture: Menschenbilder

A Vor der Geburt angelegte Krankheitsursachen

AI Vorbestimmt: das Karma
A2 Der Menschheit gottgesandt: die Erbsünde
A3 In den Sternen stehend: Astrologie
A4 Durch Vererbung: die Gene

A5 Wesensmässig Schicksal

B Im Leben erworbene, von aussen treffende Krankheits¬
ursachen

B1 Handgreifliche Aggression: Überfall, Verletzung, Krieg
B2 Strafe der Götter und Geister für Sünden und Vergessen
B3 Traditionsverwilderung: die Ahnen wehren sich
B4 «Grundlos» bösartige Geister und Dämonen
B5 Böswillige Menschen, Hexen und Hexer mit Schadzauber
B6 Schädigende Lebens-, Arbeits- und Umweltbedingungen
B7 Infektiöse Vektoren: Pilze, Bakterien, Viren; Parasiten
B8 Wirkungen von Erd- und andern Strahlungen: Geomantie
B9 Nebenwirkungen von Medikamenten und ärztlicher Behandlung
BIO Der Böse Blick
Bll Fremde bringen Ansteckung mit dem Bösen

C Im Leben erworbene, aus dem Innern wirkende Krankheits¬
ursachen

Cl Degenerative Prozesse

C2 Träume und Omen
C3 Kurzzeitige Überbeanspruchungen
C4 Seelische Faktoren: Psychologie
C5 Falsche Lebensweisen
C6 Tabu- und Regelbrüche; unreines Verhalten
C7 Verlust des Gleichgewichtszustandes
C8 Verlust oder Verrutschen der Seele bzw. der Lebensenergie

In der Folge werden die vorläufigen «Kapitel» der Ausstellung kurz
erklärt. Es wird angedeutet, welche Krankheiten aus welchen Kulturen
unter die Überschrift subsumiert werden könnten. Es wird aber nicht

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 27



an Vollständigkeit gedacht. Auf das kurze Expose folgen jeweils
Angaben zu den Massnahmen, die zur Verhütung der Krankheit zu
treffen wären, sowie Angaben, wie sie zu therapieren wäre. Solche

Ausführungen können Aufschluss geben über die Art von Objekten, die

zur Ausstellung kommen könnten.

A Vor der Geburt angelegte Krankheitsursachen

AI Vorbestimmt: das Karma

Die Lehre vom Karma (altindisch für «Tat») mit ihrer wichtigen
Bedeutung in den verschiedensten Gesellschaften des indischen
Subkontinents geht davon aus, dass jede gute und jede schlechte Tat im
Leben einen Vergeltungsprozess freisetzt. Dieser wirkt sich unbeein-
flussbar in einem weiteren Leben aus, schlechte Taten also unter
Umständen als Krankheiten. Voraussetzung für dieses geistige Konzept
ist der Glaube an Wiedergeburt bzw. Seelenwanderung.

Diese Vorstellungen sind insofern verwandt mit Vorstellungen über
Krankheit durch falsche Lebensweise (siehe: C5) oder durch Tabu bzw.
Regelbruch (siehe: C6), als das eigene Verhalten als Grund gesehen
wird. Der prinzipielle Unterschied liegt darin, dass bei der Vorstellung
eines das Leben bestimmenden Karmas Taten in einem früheren Leben
sich auf das heutige auswirken, während im Falle eines Tabubruchs die

krankheitsbringende Konsequenz der Tat sozusagen auf dem Fusse

folgt. Bei Strafe der Götter für Sünde (B2), Rache der Ahnen für
Pflichtvergessenheit (B3) und Aggression (Bl) oder Schadzauber (B5)
Dritter als Vergeltung handelt es sich um eine ähnlich rasche zeitliche
Abfolge von Aktion und Reaktion.

Präventiv in bezug auf Krankheiten in späterem Leben ist es von
Nutzen, sich hier und jetzt möglichst regelrecht zu verhalten; in bezug
auf das jetzige Leben ist es nicht möglich, Vorkehrungen gegen Krankheiten

zu treffen. In bezug auf die Therapie von in Karma-Vorstellungen

begründeten Krankheiten steht kein spezielles Verfahren im
Vordergrund. Einziger Unterschied zu anderen Konzepten: Aus dem

Prinzip des Karma ergibt sich für Heilkundige die Pflicht, eine

Therapie bei unheilbar Kranken gar nicht zu beginnen oder sie ohne
weiteres zu beenden, wenn diese Kranken weder zu heilen noch ihre
Beschwerden zu lindern sind. Dann ist der Platz zugunsten ernes
Priesters zu räumen.

28



A2 Der Menschheit gottgesandt: die Erbsünde

Schon auf den ersten Seiten der Heiligen Schrift der Juden und Christen
wird ein grundlegendes Konzept von Krankheits- und Schmerzentstehung

bildhaft: Kaum haben Eva und Adam vom Baum der Erkenntnis

gegessen, unterscheiden sie sich von den Tieren. Gott straft sie für
ihren Ungehorsam durch Vertreibung aus dem Paradies und durch

Auferlegung von Schmerzen (der Frau) bzw. Kummer und Schweiss
(dem Mann). Da sich die Urahnen der - jüdischen und christlichen -
Menschheit gegen Gottes Willen vergangen haben, müssen alle ihre
Nachkommen büssen. Die Vorausbestimmung trifft die Menschheit als

ganze, also nicht Individuen oder nur diejenigen Völker, die sich
diesem Glauben unterworfen haben.

In bezug auf Heilung sind die Kranken auf die Gnade Gottes

angewiesen und können sich somit höchstens ans Beten halten und
hoffen, ihre Gebete würden erhört. Präventiv kann nichts unternommen
werden. «Gottes Wille ist unergründlich.»

A3 In den Sternen stehend: Astrologie

Die Astrologie, die sich im alten Mesopotamien aus astronomischer

Forschung entwickelte, beschäftigte sich mit aussergewöhnlichen
Himmelserscheinungen, die sie als Omina deutete. Sie interessierte sich
aber mehr für grössere Zusammenhänge (Herrschaftsbereiche, Ernten,
Staaten, Herrscher) als für individuelle Schicksale.

Die Weiterentwicklung der Astrologie zu Voraussagen über Leben,
Schicksal und Krankheiten eines Menschen trat erst in den Anfängen
unserer Zeitrechnung ein. Die Astronomie des Ptolemäus wurde mit der
4-Säfte-Theorie von Galen (siehe: C7) kombiniert. Im mittelalterlichen
Europa und bis heute glauben Menschen an den Einfluss bestimmter
Konstellationen von Gestirnen zur Zeit der Geburt auf das spätere
Leben. So wurden Organsysteme bestimmten Sternzeichen zugeordnet.

Durch Wissen um bestimmte unheilvolle Zeiten und dannzumal
auftretende Konstellationen konnte Krankheiten, Unfällen und allgemein
schlechtem Ausgang einer Unternehmung vorgebeugt werden. In
neuester Zeit werden in Europa und Nordamerika wieder vermehrt
Mittel zu Prävention und Heilung eingesetzt, die den Konstellationen
der Gestirne der Patienten zugeordnet sind: Pflanzen, Gesteine,
Edelsteine, Düfte, Farben. Einige dieser Mittel sind aus früheren

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 29



Jahrtausenden überkommen, andere sind neu hinzugekommen. Grundlage

für die Zuordnung sind persönliche Geburtshoroskope.

A4 Durch Vererbung: die Gene

Seit der Zeit der ersten sesshaften Tierzüchter ist das Konzept der
Vererbung und der erwünschten selektiven Weitergabe gewisser
Eigenschaften der Elterntiere an ihre Jungen bekannt und wird angewendet.
Nachdem Mendel in der Mitte des 19. Jahrhunderts die Vererbungsgesetze

entdeckt hatte, dauerte es etwa hundert Jahre, bis als erste Erb-
Krankheit das Down-Syndrom (früher: «Mongolismus») auf
Chromosomenanomalien zurückgeführt werden konnte. Seit Mitte dieses
Jahrhunderts sind über 2000 verschiedene Krankheiten als dominant oder
rezessiv vererbbar bekannt geworden.

Die Genetiker auf der ganzen Welt sind heute im Rahmen des

Human Genome Project damit beschäftigt, den kompletten Gen-Satz des

Menschen zu kartieren. Sie wollen diese Arbeit bis Anfang nächstes
Jahrtausend abgeschlossen haben. Die Genetiker können zeigen, dass

die meisten Krankheiten entweder durch die Erbanlage direkt verursacht
oder doch im wesentlichen angelegt sind. Zwillingsforschung hilft
dabei.

A5 Wesensmässig Schicksal

In verschiedenen Kulturen gibt es vorausbestimmte Lebensläufe, deren

krankheitsbringendes Potential nicht durch die oben beschriebenen

Gruppen erklärt ist.
Unter dem Titel «Wesensmässig Schicksal» lassen sich folgende

Lebensgeschichten einordnen: schicksalsmässige Verstrickungen, in
Familienbanden begründete Lebensweisen, Geschehnisse oder Haltungen

als zwingende Re-aktion auf Taten von Vorfahren oder aufgrund
übergeordneter Regeln, MoralVorstellungen u.a. Es sind dies die im
altgriechischen Sinne «tragisch» zu nennenden Lebensläufe, aus denen

es kein Entrinnen gibt.
Keine Prävention und keine Heilung ist möglich, es sei denn,

überirdische Mächte würden - sozusagen ex machina - eingreifen.

30



B Im Leben erworbene, von aussen treffende Krankheitsursachen

B1 Handgreifliche Aggression: Überfall, Verletzung, Krieg

Bei magischen, animistischen (d.h. durch Naturgeister hervorgerufenen)
oder religiösen Gründen wird die übernatürliche Ursache der Krankheit
von den Kranken klar erkannt.

Im Gegensatz dazu werden körperliche Schädigungen durch Dritte
als natürlich bezeichnet. Solche Verletzungen und daraus resultierende
Krankheiten, die durchaus zum Tode führen können und sollen, sind in
den meisten Gesellschaften bekannt. Sie sind rituell, sozial oder

politisch begründet. In diese Kategorie fallen Kopijägerei, Feldzüge und

kriegerische Auseinandersetzungen jeder Art. In gewissen
Gesellschaften sind tätliche Schädigungen als Strafen an Individuen
vorgesehen.

Zwistigkeiten unter einzelnen, die direkt und nicht durch
Schadzauber, Magie oder Zuhilfenahme überirdischer Mächte ausgetragen

werden, fallen ebenfalls in diese Kategorie.
Schon in vorindustrieller Zeit haben Begleiterscheinungen von

Kriegen oft mehr Opfer unter der Zivilbevölkerung gefordert als die
direkten Kriegshandlungen selbst (Missernten, Fehl- und
Unterernährung, Seuchen). Die Massenvernichtungswaffen des 20.
Jahrhunderts haben dem Krieg eine völlig neue Dimension gegeben.

B2 Strafe der Götter und Geister für Sünden und Vergessen

In den verschiedensten Kulturen der Welt gibt es die Vorstellung, dass

Gott bzw. die Götter die Macht haben, einen Menschen durch die
Sendung von Krankheit zu strafen. Sie tun dies, wenn sie der Meinung
sind, dass dieser eine Sünde bzw. einen Regelverstoss begangen habe.
Manchmal braucht der strafbaren Tat nicht einmal Absicht zugrunde zu
liegen. Es genügt oft, dass ein Regelverstoss fahrlässig oder sogar in
Unkenntnis der Regeln begangen worden ist, dass Strafe auf den Täter

gezogen wird.
In weiteren Gesellschaften wachen neben den Göttern auch

verschiedene Geister über die Einhaltung der althergebrachten
Verhaltensregeln und strafen Menschen, die sich nicht an diese halten.
Die Kultur der Inuit beispielsweise kennt so viele Regeln, Ge- und

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 31



Verbote, dass niemand sie alle wirklich einhalten kann und somit bei

jeder Krankheit füglich Strafe der Geister vermutet werden darf.
Unter solche Regeln fällt oft auch die Pflicht zur gebührenden

Verehrung, d.h. zum Opfern. Werden zuwenig Opfer erbracht, so
werden Gott, Götter oder Geister böse und zürnen. Als Strafe oder um
sie an die Regeln zu erinnern, machen sie die vergesslichen oder
unaufmerksamen Menschen durch das Senden von Krankheit auf das

Manko aufmerksam.
Als Prävention gilt das Festhalten an den Regeln und die

Durchführung der vorgeschriebenen Rituale; als Heilmittel wirken dieselben
Praktiken. Oft muss zur Diagnosestellung ein Wahrsager oder eine

Wahrsagerin befragt werden, ist man sich doch selbst nicht immer im
klaren über die begangene Verfehlung.

B3 TraditionsVerwilderung: die Ahnen wehren sich

In vielen Kulturen gehören die Ahnen - sowohl die mythischen
Vorfahren als auch diejenigen aus der Linie, dem Klan oder der Familie -
mit zum täglichen Leben. In einigen Gebieten in Afrika und Asien
gehören auch verstorbene eigene Kinder bzw. Geschwister mit zur
Familie und geniessen die ihnen zustehende Beachtung. In Japan können

sogar abgetriebene Kinder eine solche Position einnehmen.
Auch die Verstorbenen sind Hüter von Tradition und garantieren

somit den Fortbestand der Kultur oder der Gruppe. Deren Regeln und
Vorschriften müssen im Leben beachtet werden. Zu diesen gehört das

Anrecht der Ahnen auf allerlei Dienstleistungen, insbesondere auf

Opfergaben. Fehlen solche, so schicken die Ahnen den Lebenden

Krankheiten, um diese an ihre Pflicht zu erinnern. Rachegefühle spielen
ebenfalls eine Rolle: fühlen sich Ahnen oder andere

Leistungsberechtigte vernachlässigt, so sind sie beleidigt und strafen.
In bezug auf Vorbeugen und Heilen gelten in etwa die gleichen

Überlegungen wie zur vorhergehenden Kategorie (siehe: B2).

B4 «Grundlos» bösartige Geister und Dämonen

In vielen aussereuropäischen Kulturen sind Geister und Dämonen im
täglichen Leben präsent. Gewisse Geister und Dämonen sind in ihren
Handlungen und ihrer Einmischung ins Leben der Menschen einiger-

32



massen berechenbar, andere scheinen völlig willkürlich zu handeln.
Viele Geister und Dämonen wohnen ausserhalb der Dörfer, andere sind
unsichtbar oder zeigen sich in Pflanzen-, Tier- oder sogar Menschen-
Gestalt. Einige unter ihnen sind grundsätzlich böse, gewillt, den
Menschen zu schaden. Ähnlich agieren - im christlichen Umfeld -
gefallene Engel.

Vor all diesen Wesen muss sich der Mensch schützen. Dies kann
durch Zaubersprüche geschehen. Öfter aber begegnet man Schutzzeichen

am Körper oder Zugangskontrollen zu den Orten, wo
Menschen, ihre Ernte, ihre Tiere sind: Feld, Haus, Hof, Stall, Tempel
u.a. Die Palette von unheilabwendenden Ritualen und Gegenständen ist

gross. Sie reicht von Tätowierungen und Applikationen auf der Haut
über an und auf dem Körper getragene Amulette bis hin zu Symbolen,
Bildern, Plastiken, zum Bewachen von Räumen und Orten.

Besondere, heiligen Mächten zugeordnete Gegenstände sind oft
stärker als die Kraft der Dämonen und Geister und werden aus diesem
Grunde als Schutz getragen oder sonstwie verwendet. Hat eine von
Geistern oder Dämonen gesandte Krankheit trotz allem einen Menschen

getroffen, so kann Heilung nur eintreten, wenn ein stärkerer Einfluss
den Schädiger zum Rückzug zwingt. Exorzismen, also

Geisteraustreibungen im engeren Sinn, sind oft das wirksame Mittel.
Manchmal kann eine Opfergabe helfen, lassen sich die verursachenden
Mächte vielleicht durch eine solche besänftigen. In anderen Kulturen,
in solchen, wo Schamanen tätig sind, können Krankheiten auf Opfertiere

oder -gegenstände übertragen und somit aus den Kranken entfernt
werden.

B5 Böswillige Menschen, Hexen und Hexer mit Schadzauber

Fast überall auf der Welt gibt es Menschen, die Krankheiten auf
Schadzauber, mancherorts «schwarze Magie» genannt, zurückführen.
Wenn an solche Ursachen für Störungen gedacht wird, werden Zwist,
Streit, Neid und Eifersucht als Gründe angegeben, wobei vielfach
materielle Auseinandersetzungen im Vordergrund stehen. Ausführende
der schädigenden Handlungen sind entweder Interessierte selber oder

von ihnen beauftragte Zauberer, Hexer, und andere Spezialisten
(Männer wie Frauen).

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 33



Als Vorsorge werden unheilabwendende Rituale und Gegenstände

gebraucht, als Heilmittel kommen Gegenzauber durch einen stärkeren

Spezialisten oder überirdische Mächte in Frage.

B6 Schädigende Lebens-, Arbeits- und Umweltbedingungen

Seit Rousseau bzw. seit dem Beginn der massenhaften Verstädterung
und der Industrialisierung anfangs des 19. Jahrhunderts werden in den

industrialisierten Gebieten Krankheiten auf Wohn-, Lebens- und

Arbeits-Bedingungen zurückgeführt. Es geht also nicht um die

Störungen, die ihren Grund im Verstoss gegen die richtige
Lebensführunghaben, wie sie verschiedene Medizinsysteme vorschreiben (C5,
C7). Durch die Veränderungen in der europäischen Gesellschaft im 19.

Jahrhundert wurden die erbärmlichen Wohn- und Arbeits-Verhältnisse
der vom Lande in die Städte Vertriebenen, der Arbeiter und Arbeiterinnen,

zu Krankheitsverursachern. Seit Mitte dieses Jahrhunderts
wiederholt sich der Verstädterungsprozess in der sogenannten Dritten
Welt. Leben und Wohnen unter Slumbedingungen bei ungenügenden
Einkünften bringt Hunger und Mangelerkrankungen. Dazu kommt die
zunehmende Verwendung der Dritten Welt als Müllkippe für die

giftigen Abfälle der Ersten. Sogenannte Zivilisationskrankheiten sind

hinzugekommen und bedrohen auch die armen Bevölkerungsteile der
Dritten Welt auf dem Land und in den Städten, die sich beispielsweise
punkto Ernährung auf «weisse» Gewohnheiten eingestellt haben. Als
Ursache für eine Vielzahl von Krankheiten werden soziale Verhältnisse
verantwortlich gemacht: Seuchen, Geschlechts- und Infektionskrankheiten

u.a.
Der mit der Jahrzahl 1968 und der antibürgerlichen Nachkriegsgeneration

assoziierte Wertewechsel hat dazu beigetragen, dass

vermehrt umweltschädigende Techniken für Krankheiten und Schädigungen

verantwortlich gemacht werden: Atomtechnologie mit Unfall-
und Langzeitrisiken, Grosschemie mit Katastrophen; vergiftete Luft,
Wasser und Lebensmittel.

Den Produktions- und Reproduktionsverhältnissen unter industriellen
Bedingungen wird die Entstehung von andauerndem Stress zugeschrieben:

rasche Veränderungen in den sozialen Verhältnissen und in bezug
auf Rollenverhalten, Mobilität und der Arbeitsrhythmus gelten als

krankmachend. Die Geschwindigkeit der Veränderungen hat in der von

34



Dienstleistungen und Informationsflut dominierten Ära noch

zugenommen.
Als Prävention sind seit Mitte des 19. Jahrhunderts sozial- und

gesundheitspolitische Forderungen laut geworden. Soziale,
ökonomische, arbeitsgesetzliche, architektonische, städtebauliche Vorschriften
wurden vom Staat und im 20. Jahrhundert auch von internationalen
Organisationen gefordert. Zu den Therapieformen in diesem
Zusammenhang sind Licht-, Luft-, Entspannungs- und andere Kuren zu
zählen.

B7 Infektiöse Vektoren: Pilze, Bakterien, Viren; Parasiten

Die Schulmedizin europäischen Ursprungs, in Asien als kosmopolitische
Medizin bekannt, nennt die Infektion durch krankheitsbringende
Vektoren als Ursache vieler gesundheitlicher Störungen. Für viele
Symptome, die auf das Vorhandensein solcher Erreger zurückgeführt
werden, hat sie Krankheitsnamen gefunden oder vorhandene in ihre
Nosologie eingebaut.

Das Konzept der Infektion war zwar beispielsweise in bezug auf die
Übertragung von Augenkrankheiten im Niltal schon seit Jahrtausenden
bekannt und wurde in die römische Klassik übernommen. Das Prinzip
von Schutzimpfungen kennt man in Westafrika schon seit Jahrhunderten
(Pockeninokulationen).

Grundlegend für das Konzept der Infektion, wie es die Schulmedizin
vertritt, waren die Erkenntnisse von Virchow um 1858: Die Zelle ist
Grundbestandteil des Körpers, und alle Krankheiten haben ihren
Ursprung in ihr. Aber erst durch den Pathologen Semmelweis wurde
das Konzept richtig bewertet und wurden daraus Konsequenzen für die
Heilkunst gezogen: Antisepsis. Koch entdeckte als erster ein Bakterium,
das Krankheit übertrug (Milzbrand; 1876). Bis zum Ende des letzten
Jahrhunderts wurden die wichtigsten weiteren Bakterien, bald auch

Viren, Pilze und andere Kleinstlebewesen als Krankheitserreger
entdeckt. Zur Vorbeugung wurden die antiseptischen Grundsätze
weiterentwickelt: Verfahren wie Pasteurisieren (nach Pasteur), Sterilisieren,
Desinfizieren und andere hygienische Massnahmen kamen auf.

Grundlegend wurden die Schutzimpfungen, die auf naturwissenschaftliche

Basis gestellt und massenhaft angewendet wurden.
Verschiedene Faktoren zur Stärkung der Widerstandskraft wurden

gefunden: Vitamine. Als Heilmittel wurden die Antibiotika nach ihrer

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 35



Entdeckung durch Fleming 1943 zu Heilmitteln der Wahl bei
infektiösen Krankheiten.

B8 Wirkungen von Erd- und andern Strahlungen: Geomantie

In der Erde gibt es Strahlen- und Kraft-Felder bzw. -Linien, die positiv
oder negativ auf den einzelnen wirken können. Die «Strahlen»

genannten «feinstofflichen Energien» sind mit herkömmlichen
Messmethoden nur zu einem kleinen Teil erfassbar, haben also mit
Radioaktivität oder elektromagnetischen Phänomenen nicht direkt zu

tun. Sie sind hingegen durch einen Spezialisten (Rutengänger, Pendler)
fühlbar. Auf wichtigen «Orten der Kraft» stehen oftmals wichtige
untergegangene oder auf Grundmauern aus vergangenen Kulturen neu

aufgebaute, noch heute verehrte Heiligtümer (in Europa beispielsweise:
Kathedrale von Chartres, Stiftskirche St. Gallen; viele Beispiele in
Indien, China und Mittelamerika).

Im Gegensatz zu «Orten der Kraft» gibt es Orte, an denen die
«negative» oder «positive Energie» zu stark ist. Gerät ein Mensch
unbeabsichtigt an einen solchen, so wird er krank (am besten für
ständigen Aufenthalt sind «neutrale» Zonen). Hilfsmittel für das Muten
solcher Zonen waren und sind in Europa und Ägypten die verschiedenen

Ruten und Pendel. In China benutzt die dort Feng Shui genannte
Wissenschaft einen speziellen Kompass.

Prävention von Krankheiten und Heilung kann durch Meiden der

entsprechenden Orte erreicht werden, schädliche Strahlen können

abgelenkt werden. Als Prävention können spezifische Bauvorschriften
befolgt werden. «Positive», heilende Energien können an den «Orten der
Kraft» erlebt werden. Pilgerstätten haben solche Qualitäten.

B9 Nebenwirkungen von Medikamenten und ärztlicher Behandlung

In der Schulmedizin ist die Kategorie der vom Arzt bzw. durch seine

Behandlung induzierten Störungen bekannt: iatrogene Krankheiten.
Pharmaka haben oft nicht-erwünschte sogenannte Nebeneffekte, die
manchmal die Patienten mehr belasten als die Grundbeschwerden,
derentwegen sie einen Arzt aufsuchten. Süchte können entstehen. Bei
gewissen Behandlungen werden bewusst kleinere und grössere Risiken
in Kauf genommen, um Leben zu retten und zu verlängern oder um

36



Leiden zu mindern, insbesondere bei Menschen, für deren Grundkrankheit

die Schulmedizin keine wirkungsvolle Therapie kennt.
Unter anderem treibt die Angst vor unerwünschten Wirkungen der

Behandlung viele Patienten in Europa und Nordamerika zu sogenannten
«Alternativ-Heilern» und «Naturpraktikern», deren Therapien weniger
Nebenwirkungen zeigen sollen. Die in den industrialisierten Ländern
weit verbreitete Abneigung gegen «Chemie» beruht zum Teil auf
Befürchtungen und Ängsten bezüglich der Nebenwirkungen solcher
Produkte.

BIO Der Böse Blick

In den verschiedensten Kulturen fürchten die Menschen den bösen

Blick. Damit ist nicht oder nicht hauptsächlich die Aktion eines
willentlich bösen Schadzaubers durch Widersacher gemeint (siehe: B5),
sondern es sind die krankmachenden Eigenschaften des bösen Blicks
gemeint, mit dem gewisse Personen ausgestattet sind. Dieser hat
unheilbringende Eigenschaften, wenn er auf eine anfällige Person fällt. Das

Konzept des bösen Blicks beschreibt eine der seit Jahrtausenden

wichtigsten Krankheitsursachen im Mittelmeerraum; man kennt es auch
in Zentralasien, Südasien und Lateinamerika. Es ist nicht klar, ob es

dort kolonialen oder indigenen Ursprungs ist.
Prävention ist einfach: Erwachsene und insbesondere die stark

anfälligen Kinder müssen durch Abwehrzauber, durch magische
Praktiken oder mittels apotropäischer Amulette geschützt werden. Oft
genügt schon ein blickanziehender, am Körper getragener, meist
schmückender Gegenstand, damit der böse Blick nicht in die Augen
fällt, sondern abgelenkt wird. Zur Heilung von durch ihn induzierten
Krankheiten braucht es Spezialisten, die sich in den richtigen Ritualen
auskennen und überirdische Mächte anrufen können.

Bll Fremde bringen Ansteckung mit dem Bösen

Die jeweils unbekannten Fremden pflegen unbekannte, andere Rituale,
Gebräuche und Werte. Sie eignen sich als Sündenböcke für Epi- und
Pandemien. Im Mittelalter galten die Juden als Pestbringerund wurden
im 14. Jahrhundert aus Dörfern und Städten in Zentral- und Westeuropa
gejagt, was wohl mehr mit der vorreformatorischen Verstimmung zu

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 37



tun hatte als mit den Juden. In der Nazi-Propaganda der 1930er und
40er Jahre tauchen ähnliche Bilder wieder auf. Die im 16.-18.
Jahrhundert in Europa grassierende Syphilis hiess je nach Land die

englische, französische, spanische oder italienische Krankheit. Moderne
Rassenhetzer vermuten die Ursache von AIDS in (Arbeits-) Einwanderern

(z.B. Bayern) und versuchen, die Anstellung von HIVpositiven
Menschen zu verbieten. In Comics-Heften wird manchmal sogar
Ansteckung durch Ausserirdische befürchtet.

Zur Prävention wurden verschiedene Formen von Quarantäne
entwickelt (als erste von Venedig); oft wurden Grenzen schlicht
geschlossen (z.B. von Alt-Babylon) oder das Passieren war nur unter
kontrollierten Bedingungen möglich (heute: durch Nachweis der

Schutzimpfung; in den westafrikanischen Staaten im 17./18.
Jahrhundert durch Gesichtskontrolle auf Vorhandensein von Pockennarben).

Im Bezug auf Heilung griff man bei diesen Krankheitsursachen auf
symptomatische Behandlung oder Mittel und Bräuche aus anderen

Kapiteln zurück.

C Im Leben erworbene, aus dem Innern wirkende
Krankheitsursachen

Cl Degenerative Prozesse

In einigen Kulturen, z.B. im amazonischen Regenwald, wird das Alter
als solches nie als Krankheitsursache angesehen. Die Schulmedizin und
andere Traditionen, z.B. die buddhistische und taoistische, kennen eine
breite Palette von Krankheiten und Unpässlichkeiten des Alters.
Erklärungsmodell der Schulmedizin ist die Degeneration der Zellen
durch Abnützung oder schlicht durch die Zahl der gelebten Jahre. Wie
das Altern genau funktioniert, ist naturwissenschaftlich nicht präzis
geklärt.

Zur Prävention werden die verschiedensten Ratschläge erteilt: Gebote
und Meidungsregeln sind häufig, wohl nirgends so zahlreich wie im
modernen Europa, Japan und Nordamerika. Der schulmedizinisch

genauen Diagnose einer Krankheit kann aber oft nur symptomatische
Therapie folgen, ist doch das Altern als natürlicher Prozess
grundsätzlich unaufhaltbar. Faktoren, die den Alterungsprozess
hinauszögern, sind jedoch teilweise erkannt und werden weiter gesucht; der
Jungbrunnen, von dem schon die klassische Antike träumte, bleibt

38



weiterhin unentdeckt und grundsätzlich unentdeckbar (siehe auch
«Falsche Lebensweisen»: C5).

C2 Träume und Omen

Obwohl Träume und Omen oft als Indikatoren bevorstehenden Unheils
erkannt werden (durch Götter (B2), Ahnen (B3) oder Geister (B4)

geschickt), gibt es auch folgende Überzeugung: Der Ausbruch einer
Krankheit oder Schädigung wird auf ein schlechtes Omen, ein Zeichen
irgendwelcher Art, mit oder ohne Beteiligung übernatürlicher Mächte,
zurückgeführt. Träume können die in ihnen angekündigten Krankheiten
ursächlich auslösen.

Solche Träume können nicht verhindert werden. Es besteht also
keine Möglichkeit zu ursächlicher Prävention bei dieser speziellen
Ätiologie; es gelten in der jeweiligen Kultur gängige Medizinen,
Drogen, Rituale, Techniken und Pharmaka als wirksam.

C3 Kurzzeitige Überbeanspruchungen

Die verschiedensten Überbeanspruchungen des menschlichen Körpers
können zur Krankheit führen, auch und gerade wenn sie nur kurze Zeit,
d.h. Minuten oder Stunden, in Ausnahmefällen einige Tage, andauern.
Mit dieser Krankheitsursache ist also nicht längerdauernder Stress

gemeint. Es handelt sich um kurze Episoden von extremer Beanspruchung.

Folgende Krankheitsursachen bringen nach indischer Lehre das

harmonische Zusammenwirken der dosas (Lebenssäfte) durcheinander
(siehe auch: C7): extreme Zustände des Körpers (starker Hunger,
Durst), extreme Beanspruchung einzelner Sinne (starke Gerüche, helles
Licht u.a.) oder Übermässigkeiten in allen körperlichen Aktivitäten
(z.B. Sex, Baden). Ebenfalls können äussere Faktoren, die nur
kurzzeitig auf den Körper eingewirkt haben, später von innen heraus krank
machen: Hitze, Kälte, Regen, Gewitter.

Nicht nur in Indien, auch in anderen Kulturen existieren Vorstellungen

vom Ursprung von Krankheit durch kurzzeitige Überbeanspruchung

einzelner Teile des Körpers. In Europa beispielsweise gilt
Durchzug oder Überessen als krankmachend.

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 39



C4 Seelische Faktoren: Psychologie

Der als naturwissenschaftlicher Neurologe im Geiste des 19.
Jahrhunderts erzogene Sigmund Freud kehrte sich anfangs dieses
Jahrhunderts radikal von der Physiologie ab, die sich recht eigentlich
mechanisch verstand («Der Mensch als Industriepalast»). Aus heutiger
Sicht spielten aber auch damals magische und ideologische
Vorstellungen durchaus mit eine Rolle.

Freuds revolutionär neuer Ansatz führte folgenden Gedanken ein:
Das Wesen des Menschen besteht in seinem tiefsten Grund in
Triebregungen, die bei allen Menschen gleich sind und auf Befriedigung
zielen. Die Lehre vom Unbewussten, von den libidinösen Antrieben,
vom Ich, Eis und Über-Ich veränderte das Menschenbild nachhaltigst.
Ungelöste Konflikte und Verdrängungen wurden nicht nur als Grundlagen

für seelische Krankheiten, Neurosen, Psychosen und
Geisteskrankheiten, sondern auch als Grund für organische und funktionelle
Störungen erkannt.

Als prinzipiell neue Therapie wurde die Methode der Psychoanalyse
aufdeckenden Charakters entwickelt. Seit den 1930er Jahren wurde eine

grosse Anzahl von therapeutischen Richtungen gefunden, verschiedene

Analysemethoden (z.B. von Jung) und Psycho- und Verhaltenstherapien
ohne emanzipatorischen Anspruch wurden begründet und erzielten

Erfolge.

C5 Falsche Lebensweisen

In den verschiedensten Kulturen, Gruppen und Subkulturen gibt es

mehr oder weniger explizite Regelwerke in mündlich oder schriftlich
überlieferter Tradition, die bestimmen, welche Art der Lebensführung
die jeweils richtige ist. Hält sich ein Mensch nicht an diese Regeln oder
Vorstellungen, so wird er krank. Eis besteht eine Art Automatismus; der
Körper selbst «rächt sich» bzw. reagiert. Da, wo Regeln religiös
festgeschrieben sind und das Konzept der Sünde besteht, rächt sich ein Gott
oder Geist (siehe: B2) für die Übertretungen, andernorts sind es die
Ahnen, die strafen (B3). Im Konzept der richtigen/falschen Lebensweise

(griechisch: diaita) braucht es keine äusseren Agenten zum
Krankwerden. In den verschiedenen Kulturen gibt es die verschiedensten,
teilweise sich auch widersprechenden Regelsysteme, die sich nicht nur

40



auf die «richtige Ernährung», sondern auf alle Bereiche des Lebens
beziehen können.

Prävention von Krankheiten geschieht dadurch, dass man sich an die
Regeln hält, langfristige Heilung geschieht durch Rückkehr zu diesen.

Diagnostizieren können Divinatoren und Wahrsager, Heilpraktiker,
religiöse Spezialisten oder Ärzte beiden Geschlechts.

C6 Tabu- und Regelbrüche; unreines Verhalten

Wer ein Tabu bricht, der bricht ein durch Tradition oder menschliche
Handlungen auf einen Gegenstand, einen Weg oder Ort bzw. auf eine

gewisse Tat oder Äusserung gelegtes Verbot. Der aus Polynesien
stammende Begriff ist etymologisch mit dem Wort für «Grossvater»
verwandt und impliziert Respekt sowie Distanz. Der Bruch eines Tabus
kann krank machen. Nicht nur ein diffuses «schlechtes Gewissen» des

Täters hat solche Macht. Das Prinzip besitzt auch dann Kraft, wenn der
Täter oder die Täterin sich der Übertretung nicht bewusst ist oder vom
Verbot nicht einmal hätte Kenntnis haben können. Ein Tabubruch ist -
im Gegensatz zur «falschen Lebensweise» (siehe: C5) - ein einmaliges
Ereignis. Da, wo Familien-, Klan-, Linien- oder Gruppenzusammenhalt
stark ist, kann sich ein solches sogar als Krankheit eines oder einer
Verwandten des Täters manifestieren.

Auch rituell unreines Verhalten kann krank machen. In vielen
Kulturen ist insbesondere der Kontakt mit Menstruationsblut oder mit
Leichen krankheitsbringend. Das Meidungsgebot bezieht sich nicht nur
auf Verwesende im Hinblick auf Seuchengefahr, sondern in rituellem
Sinne auch auf eben Verstorbene. In jeder Kultur gibt es verschiedene
Meidungsgebote und Verhaltensregeln, deren Übertretung in vielen
Kulturen als krankheitsverursachend erlebt wird.

In diesem Zusammenhang steht auch der krank machende Effekt, den
das Eissen oder Berühren des eigenen Totems - normalerweise das

einem Menschen zugeordnete Tier - hat. Beide Konzepte (Totem &
Tabu) sind in der Südsee weit verbreitet.

Zur Vorbeugung ist es nützlich, genaue Kenntnis der Regeln, Ge-
und Verbote zu haben. Zur Diagnose braucht es oft Wahrsager und
andere Spezialisten; meist muss ja erst herausgefunden werden, wer
welches Tabu gebrochen hat. Alle Heilenden versuchen mit den ihnen

zur Verfügung stehenden Mitteln zu therapieren. Beim Bruch eines

Tabus, der einen Geschädigten hinterlässt (z.B. durch Betreten eines

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 41



Feldes oder Verletzung von Sex- bzw. Verwandtschaftsregeln), können
Ausgleichszahlungen angezeigt sein.

C7 Verlust des Gleichgewichtszustandes

In diese weltweit gesehen weit verbreitete Kategorie gehören drei
wichtige althergebrachte Medizinsysteme neben vielen andern hier nicht
detaillierten.

Die 4-Säfte-Theorie (Humoraltheorie) des klassischen Altertums, von
Hippokrates kodifiziert bzw. begründet, durch Galen im 2. Jahrhundert
brilliant zusammengefasst, war bis zur Zellpathologie von Virchow
(siehe: B7) im europäischen Denken zentral. In Lateinamerika und
anderen Gegenden ist es heute noch wichtig, das Gleichgewicht
zwischen «heissen» und «kalten» Einflüssen aufs Leben zu wahren, um
gesund zu bleiben. (Die von Galen noch als wichtig erachteten
Eigenschaften «trocken» und «feucht» sind dort nicht mehr von Bedeutung.)

Die zweite Theorie ist älter, wurde aber etwa zur gleichen Zeit
kodifiziert: Die ayurvedische Medizin bestimmte und bestimmt
weitgehend bis heute Diagnose und Heilung in Indien. Sie strebt ein

Gleichgewicht zwischen den drei dosas an. Das islamischarabische, in
seinen Wurzeln auf den hippokratischen Säftegedanken gründende
System der Medizin wird in Indien Unani-Tibb genannt. Es bestimmte
theoretisch die arabische Medizin, welche die ersten Krankenhäuser (um
900) und die ersten Heilanstalten der Welt für Geisteskranke gründete
(in Bagdad).

Die dritte Theorie: Das Techniken wie der Akupunktur und dem
Linienbild der «Meridiane» zugrunde liegende System der chinesischen
Medizin basiert auf dem anzustrebenden Gleichgewicht zwischen Yin
und Yang: Erste Schriften verfasste Fushi vor etwa 5000 Jahren; auch
das Wahrsage- bzw. Diagnose-System I-Ging (Buch der Wandlungen)
stammt aus jener Zeit. Das Pre-Sukhothai Denksystem im königlichen
Siam und viele der Erklärungen von Krankheitsursachen in Japan
beruhen auf einem dem chinesischen ähnlichen Konzept eines Ungleichgewichts

in Körper und Leben.
Bei der Therapie geht es im wesentlichen um das Wiederherstellen

des angestrebten Gleichgewichts, sei es durch Stärkung der schwachen
oder Schwächung der starken Seite.

42



C8 Verlust oder Verrutschen der Seele oder Lebensenergie

In vielen Kulturen gilt der Verlust der Seele als Ursache von Krankheit.
Wenn die Seele als selbständige Einheit im Innern des Menschen

angesehen wird, kann sie den Körper willkürlich verlassen. Man

vermutet, dass sie dann herumwandert oder -zieht (Lateinamerika). Es

kann beispielsweise vorkommen, dass eine Seele, die umherwandert,
während der Körper schläft, von Geistern gefangengenommen wird
oder sich verirrt. Fehlt dem Körper, dem Menschen, in der Folge über
längere Zeit dieser wichtige Teil, dann wird er krank. Kurzzeitige
Abwesenheiten der Seele sind nicht weiter beunruhigend. In anderen

Völkern (Philippinen) werden die Seelen der Lebenden von denjenigen
der Verstorbenen - etwa ein Jahr lang - bedrängt, ihnen doch in die
andere Welt zu folgen. Gehen die Seelen der Lebenden auf diese

Lockrufe ein, so erkranken die Träger und sterben bald. Die Lebensenergie

oder das Zentrum, um nur zwei der vielen Ausdrücke zu

nennen, die Ähnliches meinen, kann einem Menschen abhanden

kommen, dies entweder durch äusseren Einfluss wie Erschrecktwerden
oder In-einen-Schatten geraten, oder ohne erkennbaren Grund.
Manchmal verliert man die Lebensenergie nicht, sie ist «nur» aus dem
Ort bzw. dem Organ, in dem sie ihren Sitz hat - je nach Kultur im
Hals, im Kopf, zwischen den Lungenflügeln, im Herz, in der Leber -,
verrutscht.

Die Therapie, nach einer Diagnose durch einen Wahrsager, Heiler,
oder Schamanen, besteht darin, die Seele wieder einzufangen bzw.
durch Rituale und andere Techniken wieder zum Zurückkehren in den

angestammten Körper zu bewegen. Ist die Lebensenergie verrutscht, so

genügt es oft, sie beispielsweise durch geeignete Manipulationen wieder
an ihren richtigen Platz zurückzubringen.

Zusammenfassung

Ausstellung zu Vorstellungen über Ursache von Krankheit in
verschiedenen Kulturen: 1994-96 in Museen der Schweiz, Deutschlands
und Österreichs. Konzeptskizze von FBK, ETHNO-EXPO, Bureau für
ethnologische und kulturhistorische Ausstellungen, Zürich.

Von vielen Seiten her wird die Schulmedizin in Europa kritisiert:
Patienten, Ärzte, Krankenpfleger, Politiker und Steuerzahler sind

Ethnologica Helvetica 17/18, 1993/1994: 13-45 43



unzufrieden. «Alternative» Heilmethoden sind gefragt, neue Krankheiten
wie AIDS sind Herausforderungen.

Die geplante Ausstellung wird Objekte und Installationen zu den
verschiedensten Ätiologievorstellungen aus den verschiedensten
Gesellschaften der Welt, aus früheren Epochen und aus heutiger Zeit
zeigen. In vielen Kulturen erzielen die Anwender nicht-naturwissenschaftlicher

Methoden Heilerfolge. Von der Frage nach den Gründen
solcher Erfolge sind Anregungen für die psychoneuroimmunologische
Forschung zu erwarten.

Die Ausstellung wird nach ethnologischen und nicht nach
medizinhistorischen Gesichtspunkten zusammengestellt: Objekte zu
Ätiologievorstellungen, zu Diagnose und Heilmethoden werden aus ihrer Kultur
heraus erklärt und zeigen die ungeheure Vielfalt menschlicher Denk-
und Handlungssysteme. Die Konzeptskizze schlägt einen vorläufigen
Raster zur Gruppierung der Objekte nach verschiedenen Ursachen von
Krankheit vor.

Die Liste der vorgesehenen Objekte (Skulpturen aus Holz, Stein,
Metall; Gemälde, insbesondere auch als Auftragsarbeiten neu in der 3.

Welt gefertigte, Bilder und Stiche; Schmuck; Architekturmodelle;
Dokumentationen; medizinisch-technische Geräte; Grossvergrös-

serungen von Photografien; ausgestopfte Tiere; Modelle aus Acrylglas;
Masken und Gewänder; szenische Installationen aller Art) ist separat
erhältlich.

Résumé

Cet article présente le projet d'une exposition consacrée aux
représentations des causes de la maladie dans différentes cultures. Ce projet a

été conçu par le bureau ETHNO-EXPO (FBK) à Zurich pour les musées

suisses, allemands et autrichiens et concerne la période 1994-1996. Les

critiques dont la médecine académique fait actuellement l'objet émanent
aussi bien des patients, des médecins et des infirmiers que des politiciens
et des contribuables. Des thérapies alternatives sont sollicitées et des

maladies nouvelles telle que le SIDA constituent autant de défis.

L'exposition se propose de montrer des objets et des installations portant
sur les représentations étiologiques variées à l'œuvre dans les sociétés

d'hier et d'aujourd'hui. Les succès thérapeutiques manifestes obtenus dans

différentes cultures par les personnes recourant à des méthodes ne
relevant pas des sciences physiques et naturelles appellent des recherches

44



en Psychoneuroimmunologie. Replacés dans leur contexte culturel selon

l'angle de vision ethnologique qui a été adopté, les objets retenus

témoignent de la diversité des systèmes de représentations et de pratiques;
la maquette de l'exposition prévoit de les regrouper en fonction des

causes attribuées à la maladie. Une liste des objets prévus est à

disposition (sculptures en bois, en pierre ou en métal; peintures dont
beaucoup sont des œuvres de commande effectuées dans le Tiers Monde,
tableaux et gravures; bijoux, instruments médicaux, animaux empaillés,
masques et costumes; maquettes, dont certaines en verre acrylique,
agrandissements photographiques et installations de toutes sortes).

45




	Krank : Warum? Wofür? Wodurch? Wovon? Wozu?

