
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Vom chinesischen Umgang mit der Kunst

Autor: Brinker, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Brinker

Vom chinesischen Umgang mit der Kunst1

Das in alten chinesischen Quellen wie etwa dem Shijing, dem «Buch der Lieder»,
oder dem Liji, dem «Buch der Riten», gebrauchte Wort yi ist im allgemeinen mit
«Künste» übersetzt worden. Es bedeutet jedoch im engeren Sinne eher
«Kunstfertigkeit, Geschicklichkeit, Tüchtigkeit, Handwerk» und bezog sich ursprünglich
auf die sechs traditionellen Künste des Altertums: Ritual, Musik, Bogenschiessen,
Wagenlenken, Schreiben und Rechnen. Von Kunsttheoretikern späterer Jahrhunderte

wurde gern Bezug genommen auf das Lunyu, die «Gespräche» des Konfuzius,
wenn es galt, die Ausübung der Kunst des Malens, Schreibens und Dichtens zu
rechtfertigen, denn dort hiess es u.a. : «Der Ritter handelt nach derTugend und ergötzt
sich in den Künsten (yi)» oder an einer anderen Stelle: «Der Meister sprach: 'Seinen
Sinn auf den Weg richten, sich auf die Autorität der Tugend stützen, sich entsprechend

den Regeln der Menschlichkeit verhalten, sich in den Künsten (yi) ergötzen'»
(Lunyu, besonders Buch VII, Kap. 6: 1-4; Buch XII, Kap. 10: 1, Kap. 21: 3.).2 Ein
echtes Äquivalent für unseren umfassenden «Kunst»-Begriff kennt das Chinesische
erst seit Anfang des 20. Jahrhunderts, als man bijutsu, die wörtliche japanische
Übersetzung des englischen «Fine Arts», übernahm und «Bildende Kunst» mit
meishu bezeichnete.

Bei der kritischen Wertung und theoretischen Reflexion der Kunst begegnet man
im Chinesischen nur selten dem Begriff des «Schönen». Seine Stelle nimmt das

«Lebendige», qi, der «Lebensatem», ein, der in weiterem Sinne die vegetative
Lebenskraft oder vitale Essenz meint, welche die ganze belebte und unbelebte Natur
durchwaltet. Auch ist vielfach vom «Geist» oder von der «Seele» alter Meisterwerke
die Rede, von shen. Sowohl qi als auch shen agieren als vermittelndes Movens
zwischen Natur, Mensch und Kunst und wirken aus deren Erzeugnissen wieder auf
den Betrachter zurück. Sie besitzen ihren ganz spezifischen Charakter und individuellen

Ausdruck und verbinden den Kunstrezipienten in einem erstaunlich geschlossenen

Erlebniszyklus über das Kunstwerk hinweg mit dessen Erzeuger. Qiyun, «der
Widerhall des lebendigen Atems», istein Kardinalbegriffdergesamten chinesischen
Kunsttheorie, der vermutlich von der Poetik ausgehend in die Theorie der Schriftkunst

und Malerei übernommen wurde. Gegen Ende des 5. Jahrhunderts benutzte ihn
Xie He wahrscheinlich bereits als feststehenden Terminus in seinem Guhuapinlu, dem
«Bericht zur Klassifizierung der Maler aus alter Zeit». Qiyun ist der erste seiner

1 Diesen Beitrag widme ich in Dankbarkeit und Hochachtung Frau Professor Dr. Elsy
Leuzinger zur Vollendung ihres 80. Lebensjahres am 7. Februar 1990. Sie hat der
Ethnologie eine Bahn gebrochen zum verständnisvollen Umgang mit der Kunst
aussereuropäischer Völker.

2 Das Lunyu wurde mehrfach übersetzt, u.a. von James Legge 1861 und von Arthur Waley
1938.

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 217-238 217



«Sechs Grundsätze» (liufa), die ein guter Künstler und ein gutes Kunstwerk zu
erfüllen haben.3 Qiyun ist allgegenwärtig, im zu Malenden wie im Malenden, beim
Akt des Malens wie im Gemalten und letztlich auch bei dessen Betrachtung. Damit
entzieht sich die chinesische Kunst von vornherein weitgehend der Gefahr, bloss
dekorative Staffage zu sein, bühnenhaft oder exhibitionistisch zu wirken. Ein
anspruchsvolles Kunstwerk ist stets mehr, vielfach ein Anruf zur ästhetischen, ja
ethischen Stellungnahme. «Nach der Tugend handeln und sich an den Künsten
ergötzen» bilden im konfuzianischen Sinne eine unauflösliche Einheit. Die Kunst
dient der Kultivierung und Entwicklung der Persönlichkeit; sie ist gleichsam das
Instrument zur Vervollkommnung des eigenen Charakters und trägt insofern zur
Festigung der Kardinaltugenden bei, zur Realisierung eines humanistischen Ideals.

Angesichts dieses Sachverhalts erhebt sich die Frage, wie es um einen
entsprechenden chinesischen Begriff für «Sammeln», also die Voraussetzung und zugleich
intimste Form des Umgangs mit Kunstwerken, bestellt ist und ob unsere
abendländische Vorstellung von Kunstsammeln, das sich nicht in der blossen Anhäufung
von Raritäten und Kostbarkeiten erschöpft, überhaupt sinnvoll auf den traditionellen
chinesischen Kulturkreis anzuwenden ist. Shoucang, den Ausdruck für «sammeln,
Sammler und Sammlung», benutzten die Chinesen spätestens seit der Mitte des 9.
Jahrhunderts. Er ist sprachlich auf das engste verwandt mit dem Begriff für die
wichtigsten inneren Organe des Menschen, mit dem Schriftzeichen zang, das mitdem
Radikal «Fleisch» geschrieben wird. Ohne diese Parallelen überinterpretieren zu
müssen, ist leicht einzusehen, dass man die intime Beziehung zum Kunstwerk, das
Sammeln also, offenbar als ein elementares, lebensnotwendiges Bedürfnis des
Menschen betrachtete, ein Bedürfnis, das gleichsam dem Innersten des Körpers
entsprang. Füreinen chinesischen Monarchen etwa repräsentierte die Kunstsammlung
nicht nur das Statussymbol seiner Macht, sondern zugleich galt sie als das
lebenswichtigste «Organ» des vom Himmel erteilten Herrschaftsmandats. Der Kaiser oder
der Staat haben sich in China seit eh und je als Behüter und als zentrale Sammelstelle
für Kulturgüter verstanden, so sehr sich die Motive und Intentionen auch gewandelt
haben mögen. Kunst in den Händen der Machthaber wurde und wird als poliüsches
Instrument eingesetzt.4 In der Tat entwickelte sich in China rund eineinhalb Jahrtausende,

bevor das Wort meishu, «Schöne Künste», in die chinesische Sprache Eingang
fand, eine ganz konkrete, mit vielschichtigen Aspekten erfüllte Vorstellung von
echter, freier Kunst, und schon im 4./5. nachchristlichen Jahrhundert traten die ersten
selbstbewussten Künstlerpersönlichkeiten aus dem Dunkel der Anonymität ins

3 Eine knappe Zusammenfassung der ausgiebigen Diskussionen und Übersetzungen des

komplexen Begriffs qiyun findet sich bei Günther Debon und Chou Chün-shan (1969: 38-
46). Hier werden die «Sechs Grundsätze» der Malerei wie folgt übersetzt: «Der erste heisst
«Schaff Lebensbewegung durch Atem-Widerklang». Der zweite heisst «Gebrauche den
Pinsel in Knochen-Manier». Der dritte heisst «Schreib nieder die Formen den Dingen als
Antwort». Der vierte heisst «Leg aus die Farben gemäss den Arten». Der fünfte heisst
«Planend und ordnend bestimme die Stellungen». Der sechste heisst «Vermittle die Muster
(sie gleichsam) hinüberschreibend», vgl. 81. Siehe femer Alexander Soper (1949: 412-
423); William R. B. Acker (1954: XX-XLV und4); James F. Cahill (1961: 372-381); Wen
Fong (1967: 7-18 bzw. 5-14 (Chinesisch)); Susan Bush and Hsio-yen Shih (1985: 10 ff.,
39 f.).

4 Vgl. dazu die Arbeiten von Lothar Ledderose (1977a; 1977b; 1978-1979; 1985a).

218



Rampenlicht öffentlichen Ansehens. Als zwangsläufige Folge dieses Prozesses
wuchs ein Kunstbetrieb mit kaum weniger hypertrophen Formen, wie wir ihn heute
weltweit beobachten können. Die Gesetze von Angebot und Nachfrage, von Geld
und Macht, das Gewicht politischen und sozialen Einflusses regierten seitdieser Zeit
einen üppig florierenden Kunstmaikt, der Hochkonjunkturen und wirtschaftlichen
Krisen ebenso ausgesetzt war wie finsteren Machenschaften und kriminellen
Manipulationen. Dieser Kunstmarkt sollte von nun an das Hauptbetätigungsfeld des
traditionellen chinesischen Sammlers bilden.

Welchen Kunstformen gilt das Interesse des chinesischen Sammlers? Was für
Objekte sind es, die er um sich «versammelt»? Lassen wir einen prominenten
Sammler der Ming-Zeit (1368-1644) selbst auf diese Frage antworten. Zhang Chou
(1577-1643) äusserte zu Beginn des 17. Jahrhunderts eine sehr dezidierte Meinung:
«Aus den Überbleibseln alterZeit gebührtden Rollen mit Malereien und Kalligraphien
der erste Platz. Alte Lauten, Tuschreibsteine, Bronzen, Jadearbeiten und Keramik
sind damitnicht in einem Atemzug zu nennen. Warum das so ist? Weil die damaligen
genialen Meister in der Malerei und der Kalligraphie die Konturen ihrer Persönlichkeit

festgehalten haben. Weil Kalligraphie und Malerei nicht wie Lauten,
Tuschreibsteine, Bronzen, Jadearbeiten und Keramik nur Erzeugnisse von geübten
Handwerksleuten sind».5 Zhang Chou, der aus einer alten Sammlerfamilie in Kunshan
in der Provinz Jiangsu stammte, erwähnt etwa Werke der Plastik mit keinem Wort.
Der Bildhauer hatte in China von Anbeginn den Status eines untergeordneten
Kunsthandwerkers, und Architekten galten als Bauunternehmer. Zhang Chou war
keineswegs ein revolutionärer Kunsttheoretiker, der ausser Schriftkunst und Malerei
keine anderen Kunstgattungen gelten liess und für «sammelwürdig» erachtete.
Vielmehr war er ein konservaüver, typischer Vertreter chinesischen Literatentums,
der mit seiner zunächst vielleicht radikal anmutenden Trennung von Kunst und
Kunsthandwerk eine seit Generationen vertretene Meinung und praktische Haltung
traditionell erzogener Kunstkenner zum Ausdruck brachte. Für diese waren und sind
Werke der Schriftkunst und Malerei auf Hänge- und Handrollen, auf Albumblättern
oder Fächern zhenji, «echte Spuren», oder biji, «Pinselspuren», der grossen Künstler
der Vergangenheit; es sind deren «Siegelabdrücke des Herzens», xinyin. In ihnen
offenbart sich für den gebildeten Kunstkenner und Sammler unmittelbar der Charakter

dieser Meister, deren Persönlichkeit, und für ihn sind sie lebendige Zeichen des

Eingebundenseins in das komplexe Gewebe der Tradition und der Kultur. Durch
dieses Bewusstsein vermitteln Kunstwerke über die Vergänglichkeit der Zeit hinweg
unverändert aussagekräftige Kontakte zwischen gleichgesinnten Geistern, denn die
Regeln und Mittel, die für die Herstellung wie für die Beurteilung gelten, werden von
allen Gebildeten beherrscht. Es entsteht echtes Kunstverständnis, das Form und
Inhalt, Rang und Bedeutung, Tradition und Neuerung von nachprüfbaren optischen
Werten abliest. Ohne Frage handelt es sich um die Kunst einer sozialen Elite für eine
Elite, gleichsam um eine «Gesellschaftskunst», die man in kleinen Zirkeln auserlesener

Mitglieder dieser kulturtragenden Schicht geniesst.
Die beiden untrennbar miteinander verbundenen Gattungen Malerei und Schriftkunst

werden aus dem Lebensnerv des Literatentums gespeist, eben der Literatur im

5 Der hier in der Übersetzung von Jan Fontein zitierte Abschnitt findet sich im Qinghe
shuhuafang, dem «Schriftkunst- und Malereiboot vom Klaren Fluss». Vgl. Jan Fontein und
Rose Hempel (1968: 11).

219



weitesten Sinne. Andere Sammelgebiete dagegen spiegeln eher als dekorative Folie
den kultivierten Lebensstil dieser sozialen Gruppe. S o sammelte man beispielsweise
die wenfang sibao, die «Vier Kostbarkeiten des Gelehrtenstudios»: Papier, Pinsel,
Tusche und Tuschreibstein, diese freilich nicht nur, um sie als kostbaren Schmuck
auf dem Schreibtisch vor sich zu haben, sondern um durch den Gebrauch
traditionsgetränkter Geräte und Materialien so tief wie möglich einzutauchen in den
Strom der Überlieferung, um den «Geist des Altertums» (guyi) zu atmen, und um das
ästhetische Spiel der Künste mit kongenialen Medien zelebrieren zu können.6 Man
sammelte archaische Sakralbronzen der vorchristlichen Dynastien zunächst vorwiegend

aus paläographischem Interesse. Auch altes Gebrauchsgerät des gehobenen
Lebensstils wusste man zu schätzen, etwa die Keramik der Song-Zeit (960-1279) mit
ihren reizvollen, teils sagenumwobenen Glasuren, später auch das Porzellan aus der
kaiserlichen ManufakturvonJingdezhen sowie Musikinstrumente, Waffen, Schmuck,
Textilien, Jadegerät und andere Steine. Doch bei all diesen Dingen scheinen der
künstlerische Reiz und erst recht der reine Materialwert nur sekundär gewesen zu
sein. Erstrebenswert waren derartige Sammlungsobjekte primär als authentische
Zeugen des Altertums und als konkrete, von Gebrauchsspuren der Jahrhunderte
patinierte und geadelte Träger ästhetischer wie ethischer Vorstellungen und Werte.7

Emsthaft jedoch und mit Hingabe sammelte der Literat klassischen Zuschnitts
Schriftkunstwerke und Gemälde, um sich im Kreis gleichgesinnter Freunde an ihnen
zu ergötzen. Aufgrund gemalter Darstellungen und literarischer Berichte können wir
uns eine lebhafte Vorstellung von der Atmosphäre bei den Zusammenkünften
solcher Zirkel machen (Abb. 1). Bei gutem Wetter fand man sich im Freien, im
Garten oder auf der Terrasse des Gastgebers zusammen. Man trank Tee oder Wein
und unterhielt sich fachmännisch, lauschte der dargebotenen Musik und griff selbst
zum Pinsel, um ein Gedicht niederzuschreiben oder ein kleines Bild zu malen. Das
gemeinsame Betrachten von Kunstwerken wurde bisweilen geradezu rituell zelebriert.
Vorsichtig nahm ein Diener jeweils eine Rolle aus dem Aufbewahrungskasten,
wobei allein dessen Ausstattung und Qualität schon den Wert des Werks zu erkennen
gaben, den ihm der Besitzer beimass, und präsentierte sie an einem Stab den
anwesenden Gästen. Man lobte die Qualität und vielleicht den Erhaltungszustand,
diskutierte über das Bildthema und den Stil, las die Bildaufschriften und entzifferte
die Siegel. Wenn alle Anwesenden Gelegenheit gehabt hatten, das Bild ausgiebig zu
geniessen und zu würdigen, wurde es wieder sorgsam verpackt. Erst dann Hess der

6 Wie sehr die Ausstattungsstücke eines Literatenstudios in manchen Fällen geschätzt
wurden, beweist die Tatsache, dass etwa der Ming-Gelehrte Zhu Shoucheng sich um 1600
mit seinen Schreibtischutensilien bestatten liess. Vierzehn Objekte, darunterTuschreibsteine,
Papiergewichte, Faltfächer, einen Becher und Ständer für Pinsel sowie einen kleinen
Tischstellschirm, fand man 1966 in seinem Grab bei Shanghai in Gucunzhen Kreis
Baoshan. Vgl. Li and Watt (1987: 180-182, Nr. 69).

7 Eine aufschlussreiche Rangliste für die Bewertung antiker Sammlungsobjekte findet sich
im Zitaoxucui zazhui, den «Miscellanea aus dem Studio der Purpurnen Pfirsiche», von Li
Rihua (1565-1635) aus den Jahren um 1617. Die 23 Kategorien umfassende Aufstellung
beginnt mit Schriftkunstwerken der Jin- und der Tang-Dynastie; an zweiter Stelle stehen
Gemälde der Fünf Dynastien, der Tang- und der frühen Song-Zeit; sie endet mit «glänzend
weissem Porzellan und merkwürdig farbig glasierter Keramik aus alter und neuer Zeit».
Vgl. Li and Watt (1987: 15-16).

220



Abb.l: Xie Huan (tätig 1. Hälfte 15. Jh.): «Literatentreffen im Aprikosengarten», datiert
1437. Detail einer Handrolle. Tusche und Farben auf Seide. 36.6 x 240.6 cm.
Metropolitan Museum of Art, New York (ehem. Sammlung Wan-go H. C. Weng).
Photo Wang-go H. C. Weng.

Gastgeber die nächste Rolle öffnen. War es eine Querrolle, musste sie der betreffende
Gast meist selbst in die Hände nehmen, um sich mit seinen Freunden über Eleganz
des Schriftduktus, die Führung des Pinselstrichs oder die Tönung der Tusche und
darüber hinaus schliesslich über die Manifestation des Charakters des Künstlers, den
Niederschlag seiner Persönlichkeit im betrachteten Werk zu unterhalten. Man trat
also in ganz unmittelbaren Kontakt mit dem Kunstwerk, indem man es beim
Betrachten buchstäblich «manipulierte». Allerdings musste dabei äusserste Vorsicht
walten. Dass dieser unmittelbare, «handgreifliche» Kontakt nicht von allen Besitzern

geschätzt wurde, verraten die Worte des Staatsmannes, Malers, Schriftkünstlers,
Kunsthistorikers und -Sammlers Mi Fu (1052-1107), der in seiner «Geschichte der
Malerei», HuashP, vom Besuch einer hochgestellten Persönlichkeit berichtet: «Er
blieb vor dem Tisch sitzen, die Arme gekreuzt, die Rollen mit Entzücken genau
betrachtend. Wenn er sagte: 'Öffnet! ', so öffnete ich die Rolle. Wenn er sagte: 'Rollt
sie auf!', so rollte ich sie auf. Er blieb in der Haltung einer grossen Persönlichkeit
sitzen, und ich, ich mühte mich ab, wie ein Domestike, aber ich war frohen Herzens
damit einverstanden, konnte ich doch so verhindern, dass meine Rollen von seinen
Fingern oder seinen Ärmeln berührt wurden» (Beurdeley 1966: 68).

8 Eine Übersetzung dieses wichtigenTraktatsverdankenwirNicoleVandier-Nicolas:Le//c>«a-
che de Mi Fou (1051-1107) ou le Carnet d'un Connaisseur à l'époque des Song du Nord
(1964). ZuMi Fu vgl. denBeitrag von Lothar Ledderose in Herbert Franke (1976:116-127).

221



Vielleicht legte der heikle Mi Fu zu scharfe Massstäbe an, wenn er schrieb: «Ein
Neugieriger, der eine Rolle berührt, bringt sie an den Rand der Zerstörung»
(Beurdeley 1966: 68).

Indes zeigt sich in derartigen Äusserungen eines erfahrenen, sensiblen
Sachverständigen, dass man ein Kunstwerk im Alten China als eine hochempfindliche,
fragile Kreatur erachtete, die fortwährender Pflege und eines angemessenen,
sachverständigen Schutzes bedurfte, war doch der Erhaltungszustand ein
massgeblicher Faktor für die Ausstrahlung seines «lebendigen Atems». Das bezeugen
Mi's detaillierte Ratschläge zur Behandlung und Pflege von Bild- und Schriftrollen
ebenso wie rund 700 Jahre später die des namhaften Qing-Sammlers Lu Shihua
(1724-1779)9 und vieler anderer Kunstkenner. Auf den ersten Blick scheint Mi Fu's
Bemerkung an einer anderen Stelle, man könne Rollen am besten vor dem Verfall
schützen, wenn man sie regelmässig auf- und zurolle (van Gulik 1958a: 184-185,
187), in einem unauflöslichen Widerspruch zu seinen zuvor zitierten Äusserungen
zu stehen. Um die Elastizität der langen Seiden- oder Papierbahnen zu gewährleisten
und zu verhindern, dass der Leim austrocknet und die Materialien der Montierung
brüchig werden, müssen die Rollen in der Tat regelmässig geöffnet und wieder
geschlossen werden. Wie man sich derartige konservatorische Massnahmen
vorzustellen hat, führt uns Xu Mei (ca. 1693-1722) in seiner reizvollen, 1722 datierten
Handrolle mit dem Titel «Wang Shan beim Lüften seiner Kunstsammlung» im
Museum derProvinz Liaoning, Shenyang, vor Augen (Abb. 2; sowieLedderose 1985b:
42-43, 208-210). Mi Fu wird sich dieses «Lüften» bei den Werken seiner eigenen
Sammlung zweifellos selbst vorbehalten haben. In ähnlichem Sinne mahnt auch Lu
Shihua zur Zurückhaltung vor einer allzu liberalen Praxis der Bildbetrachtung:
«Einige Leute schliessen ihre Rollen sorgsam ein und zeigen sie niemandem, ja
betrachten sie selbst nicht einmal. Das ist, als ob man einen grossen Schatz in einem
tiefen Brunnen begräbt - eine völlig unvernünftige Einstellung. Andererseits aber
sollte man nicht zu freizügig seine Kostbarkeiten zeigen. Wenn dein Gast nicht das

geringste Kunstverständnis hat und teilnahmslos die Bildrollen öffnet und schliesst,
vielleicht sogar mit fettigen Fingern anfasst und sie beim Sprechen mit Speichel
besabbert, dann bringt das nur Schaden und keinen Gewinn» (van Gulik 1958b: 66f.
und 1958a: 46).

Anders als jener nicht selten anzutreffende Typ des westlichen Sammlers, der mit
stolz geschwellter Brust seine Gäste in den um den «Picasso» herum möblierten
Salon führt, lebte also der echte chinesische Sammler mit seinen Schätzen in
ständiger Zwiesprache und liebevoller Zuneigung. Allein oder im Kreise verständiger

Freunde gab er sich der Betrachtung von Kunstwerken in einer Atmosphäre hin,
die nicht nur optimale äussere Bedingungen bot, sondern auch die tatsächliche
Aufnahmebereitschaft aller Beteiligten garantierte. Auf diese Weise konnte es von
vornherein gar nicht zu dem für die Wirkung des Kunstwerks absolut tödlichen
Zustand der Gewöhnung, ja Abstumpfung kommen, der sich nur allzu leicht dann
einstellt, wenn es -mit exhibitionistischer Pose dargeboten - seinen möglicherweise

' Einige der wichtigsten Hinweise des Mi Fu finden wir zusammengestellt von van Gulik
(1958a: besonders 181ff). Den Essay des Lu Shihua aus dem Jahr 1776 übersetzte und
kommentierte van Gulik in seinem Scrapbookfor Chinese Collectors (1958b). Hans Jürgen
Cwik veröffentlichte eine deutsche Fassung unter dem Titel Gedanken und Erlebnisse eines
chinesischen Kunstsammlers (1971).

222



Abb. 2: Xu Mei (tätig ca. 1693-1722): «Wang Shan (1645-1728) beim Lüften seiner
Kunstsammlung», datiert 1722. Handrolle. Tusche und Farben auf Seide. 37.8 x
92.4 cm. Museum der Provinz Liaoning, Shenyang.

schon über Generationen hinweg unverriickten, festen Platz im Haus besitzt. Überhaupt

unterscheiden sich alle ostasiatischen Schriftkunstwerke und Gemälde bzw.
Bildformen, natürlich mit Ausnahme der Wandmalerei, in einem wesentlichen Punkt
von der abendländischen Malerei und ihren traditionellen Formaten: sie sind mobil
und flexibel, vermögen losgelöst von ihrer Bindung an die Wände der Architektur zu
existieren und können so in unterschiedlichster Umgebung und unter wechselnden
Bedingungen genossen werden. Neben den spezifischen Bildformaten der
ostasiatischen Malerei und Schriftkunst hängt dies auch mit der andersartigen Struktur
chinesischer und japanischer Gebäude zusammen, bei denen die Wände eines
Hauses nicht jenen entschiedenen Charakter einer fest gemauerten Abgrenzung
haben. Wände sind im wesentlichen Füllungen zwischen den das Dach tragenden
Pfeilern oder Säulen geblieben; in Japan sind sie sogar verschiebbare Bildträger
geworden. Hängerollen mit Gemälden und Kalligraphien werden - nicht nur aus den
zuvor erwähnten konservatorischen Gründen - ständig gewechselt. Man passt sich
dabei etwa den Jahreszeiten oder auch dem Geschmack eines speziellen Gastes an.
So stellt sich bei den Besitzern ihren Kunstwerken gegenüber niemals jenes
oberflächliche und gleichgültige Verhältnis ein, das schliesslich die am selben Fleck an
der Wand aufgehängten Kunstwerke nur noch als dekorative Farbflecken und
gewohnte Formen wahrnimmt, auf ihre künstlerische Aussage aber längst nicht mehr
spontan und elementar reagiert. In Ostasien begegnet man einem Gemälde oder
Schriftkunstwerk nicht als einem unbewegten «Gegenstand», der einem im wahrsten
Sinne des Wortes «gegenübersteht», sondern man nähert sich ihm als einem
bewegten Geschöpf, mit dem man buchstäblich Kontakt aufnimmt und dem man
seine Sinne anvertraut. Indes gerät man nicht nur psychisch, sondern auch physisch

223



mit ihm in Berührung. Das gilt für die beiden Rollenformate ebenso wie für Fächerund

Albumblätter und in gewissem Sinn sogar für Stellschirme, die ja ebenfalls
bewegliche Körper im Raum sind.

Dieser intime, konzentrierte Akt der Kunstbetrachtung in kleinen musischliterarischen

Zirkeln hatte in China stets einen hohen sozialen Stellenwert. Nicht selten
waren die alten Bild- und Schriftrollen über viele Generationen in der Familie des
Sammlers weitergereicht worden, so dass sie dessen Einbettung in das grosse
kulturelle Erbe der Nation als sichtbare Dokumente zu bezeugen vermochten.
Andererseits bot sich den Gästen Gelegenheit, sich als kultivierte Kunstkenner zu
profdieren, die ebenfalls an dieser Jahrhunderte alten Tradition teilhatten. «Nicht
allein die Zugehörigkeit zur kulturtragenden Schicht wird aber durch das Ritual der
Bildbetrachtung bestätigt. Auch die relative Position der Beteiligten innerhalb dieser
Schicht wird dabei - zumindest bis zu einem gewissen Grade - definiert, denn die
Qualität und die Art der Bilder in einer Privatsammlung sind ein Indiz für den
sozialen Status des Besitzers. Der Besucher wiederum gibt durch seine Reaktion auf
das Gesehene zu erkennen, wes Geistes Kind er ist. Es erweist sich, welche Position
er im sozialen Gefüge einnimmt, wenn er beispielsweise Vergleichsstücke in schwer
zugänglichen Sammlungen hochgestellter Persönlichkeiten zu nennen weiss. Diese
spielerische gegenseitige Bewertung bringt es auch mit sich, dass der Besitzer einem
Gast jeweils nur die Bilder zeigt, derer er ihn für würdig hält» (Ledderose 1985b:
15 f.). Auch aus Respekt vor den verletzlichen alten Kunstwerken holte er nur sehr
selten seine besten Schätze hervor, schon gar nicht zu Anfang und nur vereinzelt auf
speziellen Wunsch eines besonders verständnisvollen, geschätzten Gastes. «Selbst
jemand, der nur einige wenige Stücke sein eigen nennen konnte, hielt damit einige
Maschen eines weiten, Zeiten und Räume umfassenden Netzes in der Hand»
(Ledderose 1985b: 16). Wegen des Platz sparenden Formats konnte man selbst auf
engstem Raum eine Anzahl von Rollen und Alben aufbewahren. Zudem liessen sie
sich leicht transportieren und auf Reisen mitnehmen, wenn man auf die eine oder
andere Kostbarkeit auch in der Ferne nicht verzichten wollte.

Kein Geringerer als der berühmte Dichter und Schriftkünstler Su Shi (Dongpo,
1037-1101), ein erfahrener Kunstexperte aus dem literarisch-musischen Zirkel um
Mi Fu, berichtet 1077 in seinem «Essay über die Bilderschatzhalle», Baohuitangji,
davon, dass manche Sammler ihre Schätze gar in den Krieg mitgenommen hätten.
Tatsächlich lesen wir in der Biographie des Huan Xuan (369-404), eines
Staatsmannes der Jin-Dynastie, folgende Bemerkung: «Er liess leichte Boote bauen und
belud sie mit seinen wertvollen Antiquitäten, alten Rollen und ähnlichen Objekten.
Als jemand ihn tadelte, antwortete Huan Xuan: «Rollen und andere Altertümer muss
ich stets bei mir haben. Zudem muss man in diesen gefährlichen Kriegszeiten in der
Lage sein, bei Gefahr zu entkommen, die Antiquitäten leicht zu verpacken und
problemlos zu transportieren» (van Gulik 1958a: 508-509, Anm. 8).

Von einem Sammler des 9. Jahrhunderts namens Wang Ai, der das staatliche
Monopolbüro für Salz und Eisen leitete, hören wir, er habe einen geheimen Wandsafe
(fubi) in seinem Haus einbauen lassen, um darin seine kostbaren Kunstgegenstände
aufzubewahren. Doch nach seiner Hinrichtung seien all diese vorzüglich erhaltenen
Werke zerstreut worden (van Gulik 1958a: 509, Anm. 1). Wie sehr manche
verantwortungsvollen Besitzer ihre Schätze hegten und pflegten, geht aus den im 5.

Jahrhundert niedergeschriebenen Empfehlungen des Gu Sixie hervor. In seinem
Qiminyaoshu, den «Wichtigen Fertigkeiten einfacher Leute», gibt er von grosser

224



Erfahrung im Umgang mit Schrift- und Bildrollen zeugende Anweisungen über das
fachmännische Montieren und Restaurieren von Rollen, ihre Handhabung beim
Lesen und Betrachten sowie über ihre angemessene Aufbewahrung: «In dem
Schrank, in dem man seine Schriftrollen aufbewahrt, sollte man Moschus und
Kampfer haben, um Insekten am Brüten zu hindern. Insekten werden während der
heissen und feuchten Tage des 5. Monats geboren. Wenn Schriftrollen nach dem
Ende des Sommers nicht zum Lüften ausgerollt werden, kann man sicher sein, dass
sie von Insekten aufgefressen werden. Zwischen dem 15. Tag des 5. Monats und dem
20. Tag des 7. Monats müssen Schriftrollen (zum Lüften) dreimal auf- und
zusammengerollt werden. Man sollte dies an einem klaren Tag tun in einem
geräumigen Zimmer, das luftig und kühl ist. Die Rollen sollten nicht der Sonne
ausgesetzt sein, denn die Sonne verbrennt die Rollen und gibt ihnen eine braune
Tönung. Darüber hinaus werden von der Sonne angewärmte Rollen sehr rasch
Insekten anziehen. Regnerische und feuchte Tage sollte man ganz besonders meiden
(für das Lüften der Rollen). Wenn man in dieser Weise um seine Schriftrollen besorgt
ist, werden sie einige Jahrhunderte überdauern» (van Gulik 1958a: 142).

Versierte Sammler pflegten ihre Bild- und Schriftrollen nicht nur angemessen
aufzubewahren, z.B. in kostbaren Brokathüllen, einfachen, aber praktischen
Bambusmatten oder in langen Holzkästen für einzelne oder mehrere Stücke, sondern
sie schenkten auch den Montierungen grösste Aufmerksamkeit. Schon die mehr oder
weniger verzierten Enden des Rollstabes Hessen aufgrund ihres Materials Qualität
oder Gattung des betreffenden Werks erkennen. Aus dem Suishi, der offiziellen
Geschichte der kurzlebigen Sui-Dynastie (581-618), erfahren wir, dass die Schriftrollen

im kaiserlichen «Geheimen Magazin» (bige) je nach künstlerischem Rang
unterschiedlich montiert waren: die besten mit Knöpfen aus rotem Glas an den
Rollstäben, die etwas weniger hoch geschätzten mit dunkelvioletten Glasknöpfen
und die in der Qualität am geringsten erachteten mit Knöpfen aus lackiertem Holz
(van Gulik 1958a: 147). Auch während der folgenden Dynastien verwendete man
kostbarste Materialien für das Neumontieren derRollen in der Palastsammlung. Zum
Teil wurden diese Arbeiten von den Künstlern selbst, von Spezialisten oder sogar von
hohen Würdenträgern am Hof eigenhändig ausgeführt.

Einen lebhaften Eindruck vom Umgang mit Kunst während der Tang-Zeit (618-
906) vermittelt uns der kenntnisreiche Maler, Schriftkünstler und Kunsthistoriker
Zhang Yanyuan in seinem 847 vollendeten «Bericht über berühmte Maler aus allen
Dynastien», dem Lidai minghua ji (II/5): «Heutzutage sind Kenner der Schriftkunst
im allgemeinen zugleich auch Malereiexperten. Seit alter Zeit gibt es viele Leute, die
Gemälde und Kalligraphien sammelten und zu schätzen wussten. Unter ihnen waren
einige, die Bilder sammelten, ohne die nötige Kennerschaft zu besitzen; andere
waren Connaisseure ohne jene Fähigkeit, Kunstwerke zu betrachten und sich daran
zu erfreuen; wieder andere waren in der Lage, sie zu betrachten und sich zu ergötzen,
aber sie beherrschten nicht die Technik des Montierens und Restaurierens; und
schliesslich gab es solche, die sich zwar aufs Montieren verstanden, jedoch ohne
jedes System ihre Kunstwerke ordneten. All dies sind Fehler eines (laienhaften)
Kunstliebhabers. Die Regierungsperioden Zhenguan (627-649) und Kaiyuan (713-
741) waren die blühendsten, die es je gab. Die Kaiser (dieserEpochen) waren göttlich
inspiriert und mannigfaltig begabt, ihre Beamten gründlich und umfassend gebildet
und Liebhaber der Künste' (haoyi). Sie kauften und suchten Schätze von allerhöchstem

Wert, die sich wie Wolken über ihnen sammelten, so dass man (die Sammlung)

225



von Malereien und Schriftkunstwerken im'Inneren Palastmagazin' (neifu) nahezu
als vollständig betrachten konnte. Es gab einige Leute, die (dem Hof Kunstwerke)
schenkten, um ein Amt oder einen Titel zu erhalten, und andere, die für den Kaiser
nach Kunstwerken suchten, um dafür belohnt zu werden. Femer existierten Familien,
die seit langem (Kunstschätze) anhäuften und sammelten und die ihre Häuser als
'Schatzkammern für Bilder und Schriften' (tushu zhifu) bezeichneten. Wenn erst
einmal eine grosse Sammlung zusammengetragen ist, enthält diese sicherlich auch
Werke von hervorragender Qualität, denn das Gute ist mit dem Schlechten bunt
gemischt, und alles beruht letztlich auf dem kritischen Urteil des Sammlers und
Besitzers. Aus diesem Grunde werden selbst neuere Werke dem Verfall preisgegeben
und von Würmern angefressen, wenn (der Sammler) nicht der richtige Mann ist.
Wenn die Werke hingegen in kompetente Hände gelangen, werden selbst die ältesten
Kunstwerke in perfektem Zustand erhalten bleiben» (Acker 1954: 203-209).

Dass imperiale Kunstsammlungen auch schon vor der Tang-Dynastie keineswegs
blosse Anhäufungen von Kostbarkeiten waren, wird klar aus dem, was Zhang
Yanyuan (Lidai minghua ji 1/2) über den von 479 bis 482 regierenden Kaiser Gao der
Südlichen Qi-Dynastie zu berichten weiss. Die 348 Bilder seiner Sammlung waren
nicht einfach chronologisch geordnetoder nach Meisternamen sortiert, sondern nach
ihrem künstlerischen Rang klassifiziert (Acker 1954: 118). Auch wenn diese Liste
des Kaisers Gao, der seine Bildrollen angeblich Tag und Nacht betrachtete, wann
immer ihm die Regierungsgeschäfte dazu Zeit liessen, nicht erhalten geblieben ist,
darf sie als einer der ältesten, mit Urteilskraft und Verständnis abgefassten
Sammlungskataloge der chinesischen Malereigeschichte gelten.

Der mächtige zweite Tang-Kaiser Taizong, der während der erwähnten Zhenguan-
Ära regierte, versuchte mit allen ihm zu Gebote stehenden Mitteln, die offizielle und
zentrale Kunstsammlung des Reiches auszubauen, denn bei seiner Inthronisation im
Jahre 627 befanden sich aus dem «Palastmagazin» (yufu) seiner Vorgänger im
«Inneren Speicher» (neiku) nur 300 Rollen (Acker 1954: 127). Innerhalb von sechs
Jahren soll allein der Bestand an Schriftkunstwerken auf 1'500 Stücke angestiegen
sein. Wahrscheinlich wurden die Werke vorwiegend aus Privatsammlungen konfisziert

nach dem rigorosen System des sou fang, «Durchsuchung und Investigation».
Es muss wie blanke Ironie anmuten, wenn man die Privatbesitzer glauben machen
wollte, die Enteignung ihrer Schätze stehe in vollem Einklang mit traditionellen
konfuzianischen Mustern, denn nun könnten die kostbarsten Dinge des Reiches an
ihrem angemessenen Ort, im «Schosse des Himmelssohnes», zukünftige Jahrhunderte

überdauern. Um sich vor Fälschungen zu schützen und einen möglichst hohen
Qualitätsstandard zu gewährleisten, rief der Kaiser eine Expertenkommission ins
Leben, die jedes einzelne Kunstwerk zu begutachten hatte. Nach eingehender
Prüfung als echt anerkannte Bilder und Schriftkunstwerke erhielten ein Siegel mit
den beiden Zeichen zhenguan aufgedrückt, was soviel heisst wie «rechtmässig
inspiziert», so dass schliesslich der Kaiser anlässlich dieser Aktion zur Neuordnung
und Bewertung seiner Sammlung den Begriff zhenguan zu seiner Regierungsdevise
erhob, die bis zu seinem Tod im Jahre 649 Gültigkeit behalten sollte.

Zum Ausbau der imperialen Sammlung nahm der Herrscher neben seinen Gelehrten
am Hof auch die tatkräftige Unterstützung teils skrupellos vorgehender Händler und
Spezialbeauftragter in Anspruch. Der Beruf des Kunsthändlers war zur Tang-Zeit
durchaus kein despektierlicher. Sogar ein ausländischer Händler namens Mu Yu, der
aussergewöhnliche Kenntnisse in Malerei und Schriftkunst besass, wurde zum

226



Mitglied in der «Versammlung der Tugendhaften» (jixian) ernannt. Der zuvor bereits
zitierte Kunsthistoriker Zhang Yanyuan fand Kunsthändler allerdings bedauernswerte

Menschen, weil diese die erworbenen Schätze nicht für sich behalten konnten
(Acker 1954:205). Während der folgenden Song-Dynastie wurden die teils einflussreichen

und mächtigen Kunsthändler, die gelegentlich auch nicht vor Erpressung und
Betrug zurückschreckten, vor allem in gebildeten Sammler- und Literatenkreisen
nicht sonderlich geachtet. Abschätzig sprach man von ihnen als «moralisch verkommenen

Händen», buxiao zhi shou (Zürcher 1955: 145). Unter der sozialen Elite zog
man den Weg des Tausches vor, das zweifellos eleganteste Verfahren, um Qualität
und Umfang seiner Sammlung zu mehren.

Von Kunsthandel kann indes nur noch sehr bedingt die Rede sein, wenn Kaiser
Taizong, wie bereits angedeutet, mit mehr oder minder sanftem Zwang die Besitzer
von Schriftkunstwerken und Bildern berühmter alter Meister auffordern liess, ihre
Schätze der Palastsammlung zu übereignen. Gelegentlich wurden sie dafür mit Gold
oder Seidenballen aus den imperialen Manufakturen entlohnt. Versuchten sich die
Besitzer der Order des Monarchen zu entziehen, schreckte dieser auch nicht vor
gezieltem Diebstahl zurück. Das vielleichtberühm teste chinesische Schriftkunstwerk
aller Zeiten, das Vorwort zum «Reinigungsfest am Orchideen-Pavillon», Lantingxu,
aus dem Jahr 353 von der Hand des Wang Xizhi (307-365), des Patriarchen der
gesamten ostasiatischen Schriftkunst, war über sieben Generationen in der Familie
Wang weitervererbt worden und schliesslich in die Hände des als Schriftkünstler
begabten Mönchs Zhiyong im Yongxin-Kloster von Guiji in der Provinz Zhejiang
gelangt. Kurz vor seinem Tode hatte dieser es seinem Schüler Biancai anvertraut.
Mehrfach hatte Kaiser Taizong den Mönch bereits aufgefordert, das Lantingxu dem
Hof in Chang'an einzureichen, da er es anzuschauen wünsche. Doch immer wieder
hatte der Mönch mit Bedauern erklärt, die Rolle sei seit dem Tod des Zhiyong
unauffindbar. Schliesslich folgte Seine Majestät dem Rat eines hohen Beamten und
schickte den raffinierten Zensor Xiao Yi in der Verkleidung eines harmlosen
Scholaren nach Guiji. Rasch freundete sich dieser mit dem ahnungslosen Biancai an.
Zur Freude des Mönchs hielt sich der gebildete Gast längere Zeit im Kloster auf. Man
musizierte miteinander, spielte populäre Gesellschafts- und Geschicklichkeitsspiele
wie Schach und Pfeilwerfen und unterhielt sich über Literatur und Geschichte. Als
eines Tages auch über berühmte Kunstwerke gesprochen wurde, holte der über
seinen unterhaltsamen Gast hochbeglückte Mönch die legendäre, hinter dem
Dachbalken einer Klosterhalle versteckte Schriftrolle hervor und zeigte sie voller Stolz
seinem vermeintlichen neuen Freund (Abb. 3). Dieser freilich schenkte der Rarität
kaum Beachtung und sagte, die Rolle sei doch nur eine Kopie des berühmten
Lantingxu, denn bekanntlich sei das Original schon seit langer Zeit verschollen.
Biancai war von dieser Reaktion enttäuscht. Verärgert und gekränkt verliess er das
Kloster. Nichts Böses ahnend hatte er die kostbare Schriftrolle unbeaufsichtigt auf
dem Tisch liegen lassen. Xiao Yi indes nutzte die sich bietende Chance, nahm die
Rolle an sich und machte sich eilends aus dem S taub. Zurück in Chang'an überreichte
er das gestohlene Meisterwerk seinem begierigen Kaiser. Biancai aber soll den
Verlust des von ihm bis dahin so sorgsam gehüteten Lantingxu nicht verschmerzt
haben und kurz darauf vor Gram gestorben sein. Kaiser Taizong verfügte angeblich
vor seinem eigenen Tod, das unter höchst dubiosen Umständen seiner Sammlung
einverleibte, indes von ihm über alles geliebte Schriftkunstwerk müsse an seiner
Seite im Grab «aufgebahrt» werden. Sein Sohn soll diesem Wunsch anlässlich der

227



Abb. 3: Zhao Lin (tätig ca. 1350-1370): «Xiao Yi beim Diebstahl des Larüingxu».
Detail einer Handrolle. Tusche und leichte Farben auf Papier. 21.2 x 92.7 cm.
Museum Rietberg, Zürich (Sammlung C. A. Drenowatz). Photo Wettstein & Kauf.

Trauerfeierlichkeiten zu Ehren seines Vaters im Jahre 649 entsprochen haben.
Man hat bisher Überlieferungen und Berichte, nach denen Bild- oder Schriftrollen

als irdisches Sammlungsgut des Verstorbenen mitbestattet oder als Bestandteil der
Grabausstattung aufgefunden worden sein sollen, mit grösster Skepsis aufgenommen.

Archäologische Ausgrabungen derjüngeren Vergangenheit haben jedoch Belege
geliefert für jene in älteren Quellen erwähnte Sitte. 1972-1974 fand man in den
Gräbern Nr. 1 und 3 in Mawangdui bei Changsha, Provinz Hunan, neben vielen
anderen Kostbarkeiten auch Buchrollen, Manuskripte und einige prachtvolle farbige
Malereien auf Seide, teils mit Szenen und Figuren mythologischen Charakters auf
T-förmigen, bannerähnlichen Hängerollen, teils mit zeremoniellen oder praktisch
profanen Darstellungen wie etwa Landkarten, einer höfischen Ehrengarde mit
Pferdegespannen oder einer illustrierten Anleitung zum Fitness-Training. Die Gräber

stammen aus der Zeit zwischen 186 und 168 v.Chr. und konnten mit grosser
Wahrscheinlichkeit als die letzten Ruhestätten der Gemahlin des Markgrafen von
Dai und ihres Sohnes identifiziert werden.10 In derselben Gegend unweitvon Changsha,
in Zidanku, förderten die Archäologen des Hunan-Provinzmuseums im Mai 1973 ein
noch älteres, wohl ins 4./3. Jahrhundert v.Chr. zu datierendes Gemälde aufSeide ans
Tageslicht. Das am oberen Ende mit einem dünnen Bambusrollstab und einer

10 Dieser spektakuläre Fund ist mittlerweile mehrfach veröffentlicht worden. Hier mag es

genügen, aufeine Publikation mit guten Farbtafeln und einer summarisch zusammenfassenden

Einführung zu verweisen: Qian Hao, Chen Heyi and Ru Suichu (1981: 87-125).

228



braunen Seidenkordel zum Aufhängen ausgestattete Bild von 37.5 x 28 cm Grösse
zeigt einen unter einem Baldachin stehenden Mann, der sich auf einem bootsförmig
gewundenen Drachen in die Lüfte schwingt.11

Gegen Ende des J ahres 1970 öffnete man in Zou Xian, Provinz S handong, das Grab
des 1389 im Alter von erst 19 Jahren verstorbenen Zhu Tan. Er war der 10. Sohn des
ersten Ming-Kaisers Tai Zu (reg. 1368-1398), der ihn bereits im Säulingsalter von
zwei Monaten zum Prinzen von Lu erhoben hatte. Unter den Schätzen des imperialen
Grabes fand man eine Ehrenwache in Miniaturformat, zahlreiche, zum Teil alte
Musikinstrumente, mehr als 300 gedruckte Bücher aus der Yuan-Dynastie (1279-
1368) sowie einige gut erhaltene Schriftkunstwerke und Malereien. Von besonderem
Reiz ist ein als Albumblatt montierter Rundfächer mit «Malvenblüten und Schmetterling»

auf der Vorderseite und einem Kurzgedicht von der Hand des Song-Kaisers
Gaozong (1107-1187) auf der Rückseite, beides in Gold auf Seide ausgeführt.12
Ferner wurde eine ungewöhnliche Handrolle mit «Weissem Lotos» des nach 1322
gestorbenen Yuan-Malers Qian Xuan entdeckt, die der Maler am Ende signiert und

11 Siehe «Paintings on Silk from a Chu Tomb of the Waning States Period Found in
Changsha», in New Archaeological Finds in China II. More Discoveries During the
Cultural Revolution. Beijing 1978: 48-54.

12 Gute Abbildungen enthält das Werk Wenhua da geming qijian chutu wenwu. Beijing 1973:
133-134.

229



mit der Bemerkung versehen hat13: «Ich habe mein hao (meinen Künstlernamen) in
Zhaxiweng, 'Der Alte vom Zha-Fluss', abgeändert, denn es sind mehr und mehr
Fälschungen meiner Werke aufgetaucht. Daher kam ich auf diese neue Idee, die
Fälscher blosszustellen. Qian Xuan Shunju». Diese Begründung für die Wahl des
wohlbekannten Nom de plume, mit dem der Maler seine Spätwerke signierte, ist
überraschend und neu, denn keine der traditionellen biographischen Quellen
vermochte die Namensänderung des Qian Xuan bisher zu erklären.

Archäologisch gesichert sind auch die Fundumstände für zwei Hängerollen, die im
Frühjahr 1974 aus einem wohl zwischen 959 und 986 zu datierenden Grab in
Yemaotai bei Faku in der Provinz Liaoning zu Tage kamen.14 Die mitsamt ihrer
Montierung gut erhaltenen, über tausend Jahre alten Bilder zeigen eine
Berglandschaft und eine liebevoll geschilderte Szenerie mit Hasen, Vögeln, Bambus und
Blumen. Der hier weit im Norden des heutigen China Beigesetzte wird diese beiden
Bilder von der Hand anonymer Maler zu Lebzeiten besonders geschätzt haben, denn
sonst wären sie nicht zu einem Teil seiner Grabausstattung geworden. Als 1959 im
Kreis Huai'an in derProvinz J iangsu eine Grabstätte freigelegt wurde, die sich aufdas
Jahr 1094 datieren lässt, fanden die Archäologen nur noch den hölzernen Rollstab
eines vollständig zerfallenen Gemäldes oder Schriftkunstwerks vor (Fontein and Wu
1973: 237). Doch am 24. April 1982 machten sie bei Zhakoucun, einem östlichen
Vorort der Kreishauptstadt Huai'an, eine atemberaubende Entdeckung. Sie fanden in
einem Grab, das nach Auskunft des Epitaphs dem 1496 hier beigesetzten erfolglosen
Beamten Wang Zhen (mit dem Grossjährigkeitsnamen Bo'an) und seiner Gemahlin
gehört, die vermutlich komplette Malereisammlung des Ehepaares. Nicht weniger
als 25 Bildrollen von teils namhaften Meistern der Yuan- und Ming-Zeit konnten in
vorzüglichem Erhaltungszustand geborgen werden (Abb. 4). Die Werke, die nahezu
ein halbes Jahrtausend unberührt im Grabe der Wangs geschlummert haben, zeugen
nicht nur von dem erlesenen Geschmack und Qualitätsbewusstsein ihrer ehemaligen
Besitzer, sondern zugleich von deren Sammelleidenschaft und Hingabe an die Kunst
bis in den Tod, Wesenszügen, denen die Nachfahren offenbar beim Begräbnis
pietätvoll Rechnung trugen.15

Aus allem bisher Geschilderten spürt man das blutvolle, affektive Verhältnis des
traditionellen chinesischen Sammlers zu seinen Schätzen, und in einigen Fällen
nimmt dieses Engagement geradezu die Züge von Besessenheit an. Von Yuan Di,
einem Kaiser des 6. Jahrhunderts, ist überliefert, er habe 554 angesichts aufständischer

Truppen vor seinem Palast den gesamten, nicht weniger als 2'400'000 Stücke
umfassenden Bestand an Büchern, Bild- und Schriftrollen anzünden lassen. Mit
pathetisch grosser Geste habe er sich in die Hammen stürzen wollen, sei aber von den
Damen des Hofes erfolgreich daran gehindert worden. Darauf soll er die antiken
kaiserlichen Schwerter an den Säulen der Palasthalle zerschmettert haben mit dem
Ausruf: «Wahrlich, dazu ist es mit der Linie der Xiao schliesslich gekommen! Der

13 Vgl. ibid. 135, sowie Fontein and Wu (1973: 236, Fig. 133).
14 Vorzügliche Farbtafeln enthält die japanische Publikation Ryôneishô Hakubutsukan

(Chûgoku no hakubutsukan, Bd. 3). Tôkyô 1982, T. 89-90, sowie Ledderose (1985b: 11,
Abb. 1).

15 Die Bilder sind in guten Farbtafeln mit teils grossformatigen Details kürzlich publiziert
worden: Jiangsu Sheng Huai'an Xian Bowuguan und Zhong'guo Gudai Shuhua Jiandingzu
(Hrsg.), Huai'an Mingmu chutu shuhua. Beijing 1988.

230



* j

t • ' " \

; ' v.

,,>,•4 nyri ,$*,

4%

VM - < 3W"
> -1

.,' v.:

-. ":
'

'
- -:•:?

iiiiys^sys
" < 1

J

' ' '" ' •

ifwBlMlaa' s ' •«
k

' :" i. Si

fWÉÈtëjfr,
: ssS'Si '.

Abb. 4: Anonymer Ming-Maler (14./15. Jh.) der Li-Guo-Tradition in der Nachfolge des

Tang Di (ca. 1286-1354): «Bei der Lektüre im Studio unter hohen Kiefern». Detail
einer Handrolle. Tusche und leichte Farben auf Seide. 32 x 83.9 cm. Ausgegraben
1982 im Grab des Wang Zhen und seiner Gemahlin, beigesetzt 1496 in Zhakoucun,
Kreis Huai'an, Provinz Jiangsu. Museum des Kreises Huai'an.

231



Weg von Kunst und Gelehrsamkeit soll diese Nacht nicht überdauern!». Der
feindliche General und seine Leute retteten angeblich mehr als 4'000 Bilder und
Schriftkunstwerke aus der glühenden Asche und brachten sie in die Hauptstadt
Chang'an (Acker 1954:122-123).Ein geradezupathologischerExklusivitätsanspruch
muss auch den Ming-Sammler Wu Hongyu geleitet haben, als er 1650 vom
Sterbebett aus seine schönsten Bilder ins Feuer warf, um sie mit sich ins Jenseits zu
nehmen. Ein Teil konnte von seinem gerade noch rechtzeitig eintreffenden Neffen
den Flammen entrissen werden, darunter das zwischen 1347 und 1350 entstandene
Hauptwerk des gefeierten Yuan-Meisters Huang Gongwang (1269-1354) mit dem
Titel «In den Fuchun-Bergen wohnen», das heute zu den Schätzen des National
Palace Museum, Taipei, gehört (Cahill 1976: T. 41-44, vgl. auch S. 111-113). Der
erste, teilweise angebrannte und stark restaurierte Abschnitt ist im Museum der
Provinz Zhejiang in Hangzhou erhalten geblieben. Von einer anderen Handrolle des

Ming-Malers Tang Yin (1470-1524) verbrannte bei dieser Gelegenheit ebenfalls der
äussere, d.h. der Anfangsteil, und nur der letzte Abschnitt mit der Darstellung
«Vornehmer Gelehrter» im Stile des Liang Kai ist erhalten geblieben (Cahill 1978:
T. 94, vgl. auch S. 198-199).

Das gerettete Werk des Huang Gongwang hatte eine Reihe namhafter Besitzer,
unter ihnen zwei der renommiertesten Ming-Maler, Shen Zhou (1427-1509) und
Dong Qichang (1555-1636). Um 1730 gehörte die Handrolle dem reichen koreanischen

Salzhändler An Qi aus der Wirtschaftsmetropole Tianjin, der sich zu einem
anerkannten Connaisseur entwickelt hatte und damals einer der bedeutendsten
Sammler chinesischer Malerei war. Als die Regiemng ihn zwang, zum Ausgleich für
seine illegalen Einnahmen aus dem zwielichtigen, von ihm manipulierten Salzhandel
den Bau einer neuen Stadtmauer um seine Heimatstadt zu finanzieren, sah sich An
Qi gezwungen, einen grossen Teil seiner Kunstschätze wieder in bare Münze
umzuwandeln. Der Kaiserhof scheint einer der dankbarsten Abnehmer gewesen zu
sein, und der von 1736-1796 regierende, sammelwütige Qianlong-Kaiser (Abb. 5)
wähnte unter diesen Neuerwerbungen der Palastsammlung auch das Meisterwerk
des Huang Gongwang. Er begann eine Würdigung nach der anderen auf die
Handrolle zu schreiben, und als nach der 55. Aufschrift aus seinem vulgären Pinsel
auch der letzte freie Raum besetzt war, glich das Bild einer Ruine und war bis zur
Unkenntlichkeit entstellt. Doch glücklicherweise handelte es sich um eine Kopie.
Das Original kam erst 1746 in die höfische Sammlung. Der Qianlong-Kaiser jedoch
schenkte ihm keine Beachtung. Niemals hätte er zugestehen können, dass er, der sich
für einen der grössten Malereikenner aller Zeiten hielt, aufeine Kopie hereingefallen
war (Cahill 1976:112). So entging Huang Gongwang's Meisterwerk ein zweites Mal
einer Katastrophe.

Nicht erst in den späteren Epochen der Geschichte Chinas gehörte es zum Alltag
im Umgang mit Kunst, dass Originale und Kopien in betrügerischer Absicht
miteinander vertauscht wurden. Seit dem 5. Jahrhundert ist das Fälscherwesen, das
sich aller nur erdenklichen Praktiken zur Übervorteilung seiner Kunden bediente, ein
ständig wiederkehrendes Thema kunsthistorischer Schriften. Yu He, der offiziell
beauftragte Sachverständige für die Neuordnung der Palastsammlung, erzählt in
seinem 470 dem Thron eingereichten «Memorandum zur Schriftkunst», Lunshubiao,
die Geschichte des kurz zuvor erst verstorbenen Liu Yizong, des Grafen Hui von
Xinyu (gest. 444). Dieser liebte es, einen kultivierten Kreis von Literaten und
Gelehrten um sich zu versammeln. Gleichzeitig bemühte er sich, als Statussymbol

232



Abb. 5: Lang Shining (Giuseppe Castiglione, 1688-1766): «Der Qianlong-Kaiser (1711-
1799, reg. 1736-1796) geniesst seine Kunstsammlung im Palastgarten». Hängerolle.
Tusche und Farben auf Seide. 136.4 x 62 cm. Palastmuseum Beijing.

233



eine angemessene Kunstsammlung aufzubauen, und zu diesem Zwecke stattete der
eitle, finanzkräftige Graf Antiquitätenhändler mit grösseren Summen Geldes aus,
eine Praxis, die uns von Sammlern grossen Stils aus unseren Tagen nicht ganz
unvertraut ist. Die durchtriebenen Händler liessen exakte Kopien nach bekannten
Meisterwerken anfertigen, «alterten» das Papier künstlich durch Zerknittern, färbten
es mit dem dreckigen Wasser, das nach Regenfällen von alten Schilfdächern rann,
und übergaben die Rollen dem ahnungslosen, aber glücklichen Grafen. Yu He
bemerkt mit dem mokanten Unterton des Eingeweihten und wohl auch nicht ohne
Schadenfreude, in dieser Sammlung hätten sich Originale und Fälschungen in
chaotischem Durcheinander befunden (Zürcher 1955:142 undGoepper 1974:225).
Über einen am Tang-Hof bei Kaiser Taizong angestellten Kopisten namens Tang
Puche wird berichtet, er habe neben den offiziell in Auftrag gegebenen Kopien
berühmter Schriftkunstwerke aus der imperialen Sammlung unter der Hand weitere
hergestellt und sie aus dem Palast, d.h. wohl stillschweigend, in den Handel gebracht,
zweifellos als Originale (Zürcher 1955:143). Der hohe Staatsbeamte Xu Hao (703-
782) beklagt den desolaten Zustand, dem die kaiserliche Sammlung während der
Herrschaft der berüchtigten Kaiserin Wu Zetian (reg. 684-705) sowie durch
Kriegsschäden anheimgefallen war. Die Fälschungen, die er aus der Palastsammlung
entfernt habe, seien alle wieder aufgekauft worden. Doch damit nicht genug: Man
habe sie dem Kaiser wieder zum Geschenk gemacht, und die «grossherzigen Stifter»
seien dafür mit hohen Ämtern und Belohnungen ausgezeichnet worden. Doch selbst,
nachdem die Werke als Fälschungen entlarvt worden seien, hätte man die betreffenden

Personen nicht ihrer Ämter enthoben. Davon habe niemand etwas wissen wollen
(Zürcher 1955:143). In seiner «Fortsetzung zur Malerei(geschichte)», //«q/ï, die im
Vorwort aufdas Jahr 1167 datiert ist, gibt der bekannte Kunstkritiker Deng Chun die
skrupellosen Manipulationen eines Verwandten einer der Kaiserinnen zu Protokoll,
der zu Beginn des 12. Jahrhunderts lebte. Wohl aus Gründen der Diskretion
verschweigt der Autor den Namen des Mannes und sagt, er sei nicht überliefert.
Obwohl dieser als ein renommierter Sammler und Connaisseur geachtet gewesen sei,
habe er insgeheim Abmachungen mit gewöhnlichen Kunsthändlern getroffen.
Häufig sei er aufgefordert worden, Bilder und Handschriften aus Privatbesitz zu
begutachten. Bei besonders interessanten und seltenen Werken habe er die Rollen
mit allen nur erdenklichen Tricks in sein Haus bringen und heimlich exakte Kopien
davon anfertigen lassen, um diese an die Besitzer zurückzugeben mit der Bemerkung,

es handele sich leider nur um Kopien, was den Tatsachen entsprach. Die
Originale, so heisst es, verkaufte er anschliessend zu hohen Preisen, vielfach
wahrscheinlich sogar an die ahnungslosen, in ihrer Kennerschaft erschütterten
Betrogenen. Am Ende seien bisweilen drei oder vier Versionen des mehrfach
kopierten Originals im Umlaufgewesen. So habe der Mann den Spitznamen Bianyisan
erhalten, der «Billige Dreier», wohl deshalb, weil er das fatale Spielchen mehrmals
wiederholte und man von ihm am Ende die Kopie einer kopierten Kopie ohne allzu
grossen finanziellen Aufwand erwerben konnte (van Gulik 1958a: 193 und Fong
1962: 96, Anm. 8). Der Dichter Zhou Mi (1232-1308), ein vorzüglicher
Kunstkenner, musste bei seinem Besuch der Palastsammlung im Jahre 1299 mit Entsetzen
feststellen, dass im Laufe der Jahre trotz strengster Bewachung immer mehr
Originale verschwunden und durch Fälschungen ersetzt worden waren. Unter den
160 Rollen, die er angeschaut habe, seien kaum noch zehn von überragender Qualität
und unzweifelhafter Echtheit gewesen, schrieb er resigniert (van Gulik 1958a: 201-

234



202). Zu den gängigen Praktiken der Fälscher gehörten ferner das einfache und
vergleichsweise harmlose Aufdrücken bekannter Künstler- und Sammlersiegel, das

Hinzufügen berühmter Namen auf unsignierte Werke der Malerei und Schriftkunst
sowie das brutale Zerschneiden von Rollen, wodurch aus einem Original gleich
mehrere gemacht werden konnten.

Im Gefolge eines derart ausgeprägten Kunstbetriebs etablierten sich in China
beinahe zwangsläufig schon vor Jahrhunderten regelrechte Umschlagplätze für
Kunstwerke und Antiquitäten, sogenannte changmaichu. Nicht selten hören wir,
welch schwindelerregende Höhen die Preise für anerkannte Meisterwerke erreichen
konnten. Ein anonymes Tang-Gemälde mit dem Siegel des Li Deyu (787-849)
brachte bereits im 11. Jahrhundert 80'000 Kupfermünzen (Soper 1951: 85 und
Zürcher 1955:145). Um 1100 wurde das Bild einer «Strohgedeckten Hütte» von Lu
Hong (1. Hälfte 8. Jh.) auf lOO'OOO Kupfermünzen geschätzt. Die thematisch nicht
sonderlich populäre Katzendarstellung von Huang Quan (903-968) brachte 20'000
und ein nach Ansicht des Mi Fu schlechtes, demselben Künstler zugeschriebenes
Werk gar 50'000 Kupfermünzen. Für das berühmte Bild des «Tang-Kaisers Taizong
in seiner Karrosse» von der Hand des 673 gestorbenen Hofmalers Yan Liben, des
führenden Porträtisten und Figurenmalers seiner Zeit, zahlte ein Liebhaber sage und
schreibe 700'000 Kupfermünzen (Zürcher 1955: 145). Yan Liben wird auch die im
Museum of Fine Arts, Boston, erhaltene Handrolle mit «Dreizehn Kaiserporträts»
zugeschrieben (Fontein and Wu 1973: 215218). In diesem konkreten Fall erfahren
wir aus dem 1188 datierten Kolophon des Zhou Bita (1126-1204), dass sein Bruder,
ein geschätzter Gelehrter und hoher Staatsbeamter, nicht weniger als 540'000
Kupfermünzen investierte, um die Malerei zu erwerben und sie restaurieren zu
lassen.16 Wahrlich stolze Preise, die man im Alten China für Kunst anzulegen bereit war!
Aber viele Kenner und Sammler waren über diese Entwicklung schon damals nicht
sehr glücklich. Der 1126 gestorbene Song-Gelehrte Cai Tao meinte resignierend:
«Seit der Zhenghe-Äia (1111-1118) sind Kunstliebe und Kunstgenuss überall Mode
geworden; man betrachtetKunstwerke als Handelsware und Bestechungsgeschenke.
Dies ist in der Tat das Übel unseres Zeitalters» (Zürcher 1955:145). Man ist versucht
hinzuzufügen, auch der Gegenwart, und zwar weltweit.

16 Die zum Teil aufgrund der Siegel und Kolophone zu rekonstruierende Geschichte der
Handrolle sowie eine ausführliche Analyse findet sich bei Kojiro Tomita (1933: 3-5, T. 10-

24).

235



Literaturangaben

ACKER William R.B.
1954. Some T'ang and Pre-T'ang Texts on Chinese Painting. Sinica Leidensia VIII.

Leiden: E. J. Brill.

BEURDELEY Michel
1966. China - Kunst und Sammler durch die Jahrhunderte. Fribourg: Office du
Livre.

BUSH Susan and Hsio-yen SHIH
1985. Early Chinese Texts on Painting. Cambridge, Mass. and London: Harvard

University Press.

CAHILL James
1961. «The Six Laws and How to Read Them».Ars Orientalis 4, Freer Gallery ofArt,

Smithsonian Institution (Washington, D.C.) and Fine Arts Department, University
of Michigan (Ann Arbor), p. 372-381.

1976. HillsBeyond a River. Chinese Painting of the YiianDynasty, 1279-1368. New
York and Tokyo: Weatherhill.

1978. Parting at the Shore. Chinese Painting ofthe Early and Middle Ming Dynasty,
1368-1580. New York and Tokyo: Weatherhill.

CWIK Hans-Jürgen
1971. Gedanken und Erlebnisse eines chinesischen Kunstsammlers. Essen:

Burkhard-Verlag Emst Heyer.

DEBON Günther und Chün-shan CHOU
1969. Lob der Naturtreue. Das Hsiao-shan hua-p'u des Tsoul-kuei (1686-
1772). Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

FONG Wen
1962. «TheProblem ofForgeries in Chinese Painting».ArtibusAsiae (Ascona)XXV,

2/3, p. 95-140.
1967. «The First Principle of Hsieh Ho». National Palace Museum Quarterly

(Taipei) 1/3 (Jan.).

FONTEIN Jan and Tung WU
1973. Unearthing Chinas Past. Boston: Museum of Fine Arts.

FONTEIN Jan und Rose HEMPEL
1968. China, Korea, Japan. Propyläen Kunstgeschichte, Bd. 17. Berlin: Propyläen

Verlag.

FRANKE Herbert (ed.)
1976. Sung Biographies. Painters. Münchener Ostasiatische Studien, Bd. 17.

Wiesbaden: Franz Steiner Verlag.

236



GOEPPER Roger
1974. Shu-p'u. Der Traktat zur Schriftkunst des Sun Kuo- t'ing. Studien zur

Ostasiatischen Schriftkunst II. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag.

JIANGSU SHENG HUAI'AN XIAN BOWUGUAN and ZHONG'GUO GUDAI
SHUHUA JIANDINGZU (eds.)

1988. Huai'an Mingmu chutu shuhua. Beijing.

LEDDEROSE Lothar
1977a. «Die Kaiserliche Sammlung als Instrument der Kunstpolitik in China», in:

VOIGT Wolfgang (Hrsg.), Vorträge XIX. Deutscher Orientalistentag, 1975,
Freiburg. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Supplement
III/2 Wiesbaden, S. 1632-1637.

1977b. «Der politische und religiöse Charakter der Palastsammlungen im
chinesischen Altertum», in: GOEPPERRoger u.a. (Hrsg.),Zur Kunstgeschichte Asiens.
50 Jahre Lehre und Forschung an der Universität Köln. Wiesbaden, S. 153-159.

1978-1979. «Some Observations on the Imperial Art Collection in China».
Transactions of the Oriental Ceramic Society (London) 43, p. 33-46.

1985a. «Die Kunstsammlungen der Kaiser von China», in: LEDDEROSE Lothar
und Herbert BUTZ (Hrsg.), Palastmuseum Peking. Schätze aus der Verbotenen
Stadt. Frankfurt a.M.: Berliner Festspiele und Insel Verlag, S. 41-47.

1985b. Im Schatten hoher Bäume. Malerei der Ming- und Qing-Dynastien (1368-
1911) aus der Volksrepublik China. Baden-Baden: Staatliche Kunsthalle, Köln:
Museum für Ostasiatische Kunst, Hamburg: Museum für Kunst und Gewerbe.

LEGGE James
(1861) 1991. The Chinese Classics. Vol 1. Taipei: SMC Publishing Inc. (Reprint).

LI Chu-tsing and James C. Y. WATT (eds.)
1987. The Chinese Scholar's Studio. Artistic Life in the Late Ming Period. An

Exhibitionfrom the Shanghai Museum. New York: The Asia Society Galleries and
Thames & Hudson.

QIAN Hao, Heyi CHEN and Suichu RU
1981. Out ofChina's Earth. Archaeological Discoveries in the People's Republik of

China. London and Beijing: Frederick Muller Ltd. and China Pictorial.

SOPER Alexander Coburn
1949. «The First Two Laws of Hsieh Ho». Far Eastern Quarterly 8, p. 412-423.
1951. Kuo Jo-hsii's Experiences in Painting (T'u-hua chien-wen chih). An Eleventh

Century History ofChinese Painting Together with the Chinese Text in Facsimile.
Washington, D.C.: American Council of Learned Societies.

TOMITA Kojiro
1933 .Portfolio ofChinese Paintings in the Museum (Han to Sung Periods). Museum

of Fine Arts, Boston. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

237



van GULIK Robert H.
1958a. Chinese Pictorial Art as Viewed by the Connoisseur. Notes on the Means and

Methods of Traditional Chinese Connoisseurship ofPictorial Art, Based upon a
Study ofMounting Scrolls in China andJapan. Serie Orientale Roma XIX. Roma:
Is.M.E.0.

1958b. Scrapbook for Chinese Collectors. Shu-hua-shuo-ling. A Chinese Treatise
on Scrolls and Forgers. Beirut: Imprimerie Catholique.

VANDIER-NICOLAS Nicole
1964. Le Houa-che de MiFou (1051-1107) ou le Carnet d'un Connaisseur à l'époque

des Song du Nord, (Bibliothèque de l'Institut des Hautes Etudes Chinoises, vol.
XVI). Paris: Presses Universitaires de France.

WALEY Arthur
1938. The Analects of Confucius. London: George Allen & Unwin.

ZÜRCHER Erik
1955. «Imitation and Forgery in Ancient Chinese Painting and Calligraphy».

Oriental Art (London), New Series 1/4, Winter, p. 141-146.

238


	Vom chinesischen Umgang mit der Kunst

