Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Vom chinesischen Umgang mit der Kunst
Autor: Brinker, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Helmut Brinker

Vom chinesischen Umgang mit der Kunst!

Das in alten chinesischen Quellen wie etwa dem Shijing, dem «Buch der Lieder»,
oder dem Liji, dem «Buch der Riten», gebrauchte Wort yi ist im allgemeinen mit
«Kiinste» iibersetzt worden. Es bedeutet jedoch im engeren Sinne eher «Kunst-
fertigkeit, Geschicklichkeit, Tiichtigkeit, Handwerk» und bezog sich urspriinglich
auf die sechs traditionellen Kiinste des Altertums: Ritual, Musik, Bogenschiessen,
Wagenlenken, Schreiben und Rechnen. Von Kunsttheoretikern spéterer Jahrhunder-
te wurde gern Bezug genommen auf das Lunyu, die «Gespréiche» des Konfuzius,
wenn es galt, die Ausiibung der Kunst des Malens, Schreibens und Dichtens zu
rechtfertigen, denn dort hiess es u.a.: «Der Ritter handelt nach der Tugend und ergétzt
sich in den Kiinsten (yi)» oder an einer anderen Stelle: «Der Meister sprach: 'Seinen
Sinn auf den Weg richten, sich auf die Autoritit der Tugend stiitzen, sich entspre-
chend den Regeln der Menschlichkeit verhalten, sich in den Kiinsten (yi) ergétzen'»
(Lunyu, besonders Buch VII, Kap. 6: 1-4; Buch XII, Kap. 10: 1, Kap. 21: 3.).2 Ein
echtes Aqmvalent fiir unseren umfassenden «Kunst»-Begriff kennt das Chinesische
erst seit Anfang des 20. Jahrhunderts, als man bijutsu, die wortliche japanische
Ubersetzung des englischen «Fine Arts», iibernahm und «Bildende Kunst» mit
meishu bezeichnete.

Bei der kritischen Wertung und theoretischen Reflexion der Kunst begegnet man
im Chinesischen nur selten dem Begriff des «Schonen». Seine Stelle nimmt das
«Lebendige», gi, der «Lebensatem», ein, der in weiterem Sinne die vegetative
Lebenskraft oder vitale Essenz meint, welche die ganze belebte und unbelebte Natur
durchwaltet. Auch ist vielfach vom «Geist» oder von der «Seele» alter Meisterwerke
die Rede, von shen. Sowohl gi als auch shen agieren als vermittelndes Movens
zwischen Natur, Mensch und Kunst und wirken aus deren Erzeugnissen wieder auf
den Betrachter zuriick. Sie besitzen ihren ganz spezifischen Charakter und individu-
ellen Ausdruck und verbinden den Kunstrezipienten in einem erstaunlich geschlos-
senen Erlebniszyklus iiber das Kunstwerk hinweg mit dessen Erzeuger. Qiyun, «der
Widerhall des lebendigen Atems», istein Kardinalbegriff der gesamten chinesischen
Kunsttheorie, der vermutlich von der Poetik ausgehend in die Theorie der Schrift-
kunst und Malerei iibernommen wurde. Gegen Ende des 5. Jahrhunderts benutzte ihn
Xie He wahrscheinlich bereits als feststehenden Terminus in seinem Guhua pinlu,dem
«Bericht zur Klassifizierung der Maler aus alter Zeit». Qiyun ist der erste seiner

! Diesen Beitrag widme ich in Dankbarkeit und Hochachtung Frau Professor Dr. Elsy
Leuzinger zur Vollendung ihres 80. Lebensjahres am 7. Februar 1990. Sie hat der
Ethnologie eine Bahn gebrochen zum verstindnisvollen Umgang mit der Kunst
aussereuropdischer Volker.

Das Lunyu wurde mehrfach tibersetzt, u.a. von James Legge 1861 und von Arthur Waley
1938.

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 217-238 217



«Sechs Grundsitze» (liufa), die ein guter Kiinstler und ein gutes Kunstwerk zu
erfiillen haben.? Qiyun ist allgegenwirtig, im zu Malenden wie im Malenden, beim
Akt des Malens wie im Gemalten und letztlich auch bei dessen Betrachtung. Damit
entzieht sich die chinesische Kunst von vornherein weitgehend der Gefahr, bloss
dekorative Staffage zu sein, bithnenhaft oder exhibitionistisch zu wirken. Ein an-
spruchsvolles Kunstwerk ist stets mehr, vielfach ein Anruf zur dsthetischen, ja
ethischen Stellungnahme. «Nach der Tugend handeln und sich an den Kiinsten
ergbtzen» bilden im konfuzianischen Sinne eine unauflsliche Einheit. Die Kunst
dient der Kultivierung und Entwicklung der Personlichkeit; sie ist gleichsam das
Instrument zur Vervollkommnung des eigenen Charakters und trégt insofern zur
Festigung der Kardinaltugenden bei, zur Realisierung eines humanistischen Ideals.

Angesichts dieses Sachverhalts erhebt sich die Frage, wie es um einen entspre-
chenden chinesischen Begriff fiir «Sammeln», also die Voraussetzung und zugleich
intimste Form des Umgangs mit Kunstwerken, bestellt ist und ob unsere abend-
landische Vorstellung von Kunstsammeln, das sich nicht in der blossen Anhzufung
von Raritidten und Kostbarkeiten erschopft, iiberhaupt sinnvoll auf den traditionellen
chinesischen Kulturkreis anzuwenden ist. Shoucang, den Ausdruck fiir «<sammeln,
Sammler und Sammlung», benutzten die Chinesen spitestens seit der Mitte des 9.
Jahrhunderts. Er ist sprachlich auf das engste verwandt mit dem Begriff fiir die
wichtigsten inneren Organe des Menschen, mitdem Schriftzeichenzang, dasmitdem
Radikal «Fleisch» geschrieben wird. Ohne diese Parallelen iiberinterpretieren zu
miissen, ist leicht einzusehen, dass man die intime Beziehung zum Kunstwerk, das
Sammeln also, offenbar als ein elementares, lebensnotwendiges Bediirfnis des
Menschen betrachtete, ein Bediirfnis, das gleichsam dem Innersten des Korpers
entsprang. Fiireinen chinesischen Monarchen etwareprisentierte die Kunstsammlung
nicht nur das Statussymbol seiner Macht, sondern zugleich galt sie als das lebens-
wichtigste «Organ» des vom Himmel erteilten Herrschaftsmandats. Der Kaiser oder
der Staat haben sich in China seiteh und je als Behiiter und als zentrale Sammelstelle
fiir Kulturgiiter verstanden, so sehr sich die Motive und Intentionen auch gewandelt
haben mégen. Kunst in den Hinden der Machthaber wurde und wird als politisches
Instrument eingesetzt.* In der Tat entwickelte sich in China rund eineinhalb Jahrtau-
sende, bevor das Wort meishu, «Schéne Kiinste», in die chinesische Sprache Eingang
fand, eine ganz konkrete, mit vielschichtigen Aspekten erfiillte Vorstellung von
echter, freier Kunst, und schonim4./5. nachchristlichen Jahrhundert traten die ersten
selbstbewussten Kiinstlerpersonlichkeiten aus dem Dunkel der Anonymitit ins

3 Eine knappe Zusammenfassung der ausgiebigen Diskussionen und Ubersetzungen des
komplexen Begriffs giyun findet sich bei Giinther Debon und Chou Chiin-shan (1969: 38-
46). Hier werden die «Sechs Grundsitze» der Malerei wie folgt {ibersetzt: «Der erste heisst
«Schaff Lebensbewegung durch Atem-Widerklang». Der zweite heisst «Gebrauche den
Pinsel in Knochen-Manier». Der dritte heisst «Schreib nieder die Formen den Dingen als
Antwort». Der vierte heisst «Leg aus die Farben gemiss den Arten». Der fiinfte heisst
«Planend und ordnend bestimme die Stellungen». Der sechste heisst «Vermittle die Muster
(sie gleichsam) hiniiberschreibend», vgl. 81. Siehe femer Alexander Soper (1949: 412-
423); William R. B. Acker (1954: XX-XLV und 4); James F. Cahill (1961: 372-381); Wen
Fong (1967: 7-18 bzw. 5-14 (Chinesisch)); Susan Bush and Hsio-yen Shih (1985: 10 ff.,
39 £).

* Vgl. dazu die Arbeiten von Lothar Ledderose (1977a; 1977b; 1978-1979; 1985a).

218



Rampenlicht 6ffentlichen Ansehens. Als zwangsliufige Folge dieses Prozesses
wuchs ein Kunstbetrieb mit kaum weniger hypertrophen Formen, wie wir ihn heute
weltweit beobachten kénnen. Die Gesetze von Angebot und Nachfrage, von Geld
und Macht, das Gewicht politischen und sozialen Einflusses regierten seit dieser Zeit
einen iippig florierenden Kunstmarkt, der Hochkonjunkturen und wirtschaftlichen
Krisen ebenso ausgesetzt war wie finsteren Machenschaften und kriminellen
Manipulationen. Dieser Kunstmarkt sollte von nun an das Hauptbetitigungsfeld des
traditionellen chinesischen Sammlers bilden.

Welchen Kunstformen gilt das Interesse des chinesischen Sammlers? Was fiir
Objekte sind es, die er um sich «versammelt»? Lassen wir einen prominenten
Sammler der Ming-Zeit (1368-1644) selbst auf diese Frage antworten. Zhang Chou
(1577-1643) dusserte zu Beginn des 17. Jahrhunderts eine sehr dezidierte Meinung:
«Ausden Uberbleibseln alter Zeit gebiihrt den Rollen mit Malereien und Kalligraphien
der erste Platz. Alte Lauten, Tuschreibsteine, Bronzen, Jadearbeiten und Keramik
sind damitnicht in einem Atemzug zu nennen. Warum das so ist? Weil die damaligen
genialen Meister in der Malerei und der Kalligraphie die Konturen ihrer Personlich-
keit festgehalten haben. Weil Kalligraphie und Malerei nicht wie Lauten, Tusch-
reibsteine, Bronzen, Jadearbeiten und Keramik nur Erzeugnisse von geiibten
Handwerksleuten sind».* Zhang Chou, der auseiner alten Sammlerfamilie in Kunshan
in der Provinz Jiangsu stammte, erwihnt etwa Werke der Plastik mit keinem Wort.
Der Bildhauer hatte in China von Anbeginn den Status eines untergeordneten
Kunsthandwerkers, und Architekten galten als Bauunternehmer. Zhang Chou war
keineswegs ein revolutiondrer Kunsttheoretiker, der ausser Schriftkunst und Malerei
keine anderen Kunstgattungen gelten liess und fiir «sammelwiirdig» erachtete.
Vielmehr war er ein konservativer, typischer Vertreter chinesischen Literatentums,
der mit seiner zunidchst vielleicht radikal anmutenden Trennung von Kunst und
Kunsthandwerk eine seit Generationen vertretene Meinung und praktische Haltung
traditionell erzogener Kunstkenner zum Ausdruck brachte. Fiir diese waren und sind
Werke der Schriftkunst und Malerei auf Hange- und Handrollen, auf Albumblittern
oder Fédchemn zhenji, «echte Spuren», oder biji, «Pinselspuren», der grossen Kiinstler
der Vergangenheit; es sind deren «Siegelabdriicke des Herzens», xinyin. In ihnen
offenbart sich fiir den gebildeten Kunstkenner und Sammler unmittelbar der Charak-
ter dieser Meister, deren Personlichkeit, und fiir ihn sind sie lebendige Zeichen des
Eingebundenseins in das komplexe Gewebe der Tradition und der Kultur. Durch
dieses Bewusstsein vermitteln Kunstwerke iiber die Vergénglichkeit der Zeit hinweg
unverdndert aussagekriftige Kontakte zwischen gleichgesinnten Geistern, denn die
Regeln und Mittel, die fiir die Herstellung wie fiir die Beurteilung gelten, werden von
allen Gebildeten beherrscht. Es entsteht echtes Kunstverstandnis, das Form und
Inhalt, Rang und Bedeutung, Tradition und Neuerung von nachpriifbaren optischen
Werten abliest. Ohne Frage handelt es sich um die Kunst einer sozialen Elite fiir eine
Elite, gleichsam um eine «Gesellschaftskunst», die man in kleinen Zirkeln auserle-
sener Mitglieder dieser kulturtragenden Schicht geniesst.

Die beiden untrennbar miteinander verbundenen Gattungen Malerei und Schrift-
kunst werden aus dem Lebensnerv des Literatentums gespeist, eben der Literatur im

S Der hier in der Ubersetzung von Jan Fontein zitierte Abschnitt findet sich im Qinghe
shuhuafang, dem «Schriftkunst- und Malereiboot vom Klaren Fluss». V gl. Jan Fontein und
Rose Hempel (1968: 11).

219



weitesten Sinne. Andere Sammelgebiete dagegen spiegeln eher als dekorative Folie
den kultivierten Lebensstil dieser sozialen Gruppe. So sammelte man beispielsweise
die wenfang sibao, die «Vier Kostbarkeiten des Gelehrtenstudios»: Papier, Pinsel,
Tusche und Tuschreibstein, diese freilich nicht nur, um sie als kostbaren Schmuck
auf dem Schreibtisch vor sich zu haben, sondern um durch den Gebrauch
traditionsgetrinkter Gerite und Materialien so tief wie moglich einzutauchen in den
Strom der Uberlieferung, um den «Geist des Altertums» (guyi) zu atmen, und um das
asthetische Spiel der Kiinste mit kongenialen Medien zelebrieren zu kénnen. Man
sammelte archaische Sakralbronzen der vorchristlichen Dynastien zunidchst vorwie-
gend aus paldographischem Interesse. Auch altes Gebrauchsgerit des gehobenen
Lebensstils wusste man zu schitzen, etwa die Keramik der Song-Zeit (960-1279) mit
ihren reizvollen, teils sagenumwobenen Glasuren, spéter auch das Porzellan aus der
kaiserlichen Manufaktur von Jingdezhen sowie Musikinstrumente, Waffen, Schmuck,
Textilien, Jadegerit und andere Steine. Doch bei all diesen Dingen scheinen der
kiinstlerische Reiz und erst recht der reine Materialwert nur sekundér gewesen zu
sein. Erstrebenswert waren derartige Sammlungsobjekte primér als authentische
Zeugen des Altertums und als konkrete, von Gebrauchsspuren der Jahrhunderte
patinierte und geadelte Tréger dsthetischer wie ethischer Vorstellungen und Werte.”

Emsthaft jedoch und mit Hingabe sammelte der Literat klassischen Zuschnitts
Schriftkunstwerke und Gemélde, um sich im Kreis gleichgesinnter Freunde an ihnen
zuergdtzen. Aufgrund gemalter Darstellungen und literarischer Berichte kénnen wir
uns eine lebhafte Vorstellung von der Atmosphire bei den Zusammenkiinften
solcher Zirkel machen (Abb. 1). Bei gutem Wetter fand man sich im Freien, im
Garten oder auf der Terrasse des Gastgebers zusammen. Man trank Tee oder Wein
und unterhielt sich fachménnisch, lauschte der dargebotenen Musik und griff selbst
zum Pinsel, um ein Gedicht niederzuschreiben oder ein kleines Bild zu malen. Das
gemeinsame Betrachten von Kunstwerken wurde bisweilen geradezurituell zelebriert.
Vorsichtig nahm ein Diener jeweils eine Rolle aus dem Aufbewahrungskasten,
wobei allein dessen Ausstattung und Qualitit schon den Wert des Werks zu erkennen
gaben, den ihm der Besitzer beimass, und prisentierte sie an einem Stab den
anwesenden Gisten. Man lobte die Qualitét und vielleicht den Erhaltungszustand,
diskutierte iiber das Bildthema und den Stil, las die Bildaufschriften und entzifferte
die Siegel. Wenn alle Anwesenden Gelegenheit gehabt hatten, das Bild ausgiebig zu
geniessen und zu wiirdigen, wurde es wieder sorgsam verpackt. Erst dann liess der

Wie sehr die Ausstattungsstiicke eines Literatenstudios in manchen Fillen geschitzt
wurden, beweist die Tatsache, dass etwa der Ming-Gelehrte Zhu Shoucheng sich um 1600
mit seinen Schreibtischutensilien bestatten liess. Vierzehn Objekte, darunter Tuschreibsteine,
Papiergewichte, Faltficher, einen Becher und Stinder fiir Pinsel sowie einen kleinen
Tischstellschirm, fand man 1966 in seinem Grab bei Shanghai in Gucunzhen, Kreis
Baoshan. Vgl. Li and Watt (1987: 180-182, Nr. 69).

Eine aufschlussreiche Rangliste fiir die Bewertung antiker Sammlungsobjekte findet sich
im Zitaoxuan zazhui, den «Miscellanea aus dem Studio der Purpurnen Pfirsiche», von Li
Rihua (1565-1635) aus den Jahren um 1617. Die 23 Kategorien umfassende Aufstellung
beginnt mit Schriftkunstwerken der Jin- und der Tang-Dynastie; an zweiter Stelle stehen
Gemailde der Fiinf Dynastien, der Tang- und der frithen Song-Zeit; sie endet mit «glinzend
weissem Porzellan und merkwiirdig farbig glasierter Keramik aus alter und neuer Zeit».
Vgl. Li and Watt (1987: 15-16).

220



Abb.1: Xie Huan (titig 1. Halfte 15. Jh.): «Literatentreffen im Aprikosengarten», datiert
1437. Detail einer Handrolle. Tusche und Farben auf Seide. 36.6 x 240.6 cm.
Metropolitan Museum of Art, New York (ehem. Sammlung Wan-go H. C. Weng).
Photo Wang-go H. C. Weng.

Gastgeber die nachste Rolle 6ffnen. War es eine Querrolle, musste sie der betreffende
Gast meist selbst in die Hiande nehmen, um sich mit seinen Freunden iiber Eleganz
des Schriftduktus, die Fiihrung des Pinselstrichs oder die Ténung der Tusche und
dariiber hinaus schliesslich iiber die Manifestation des Charakters des Kiinstlers, den
Niederschlag seiner Personlichkeit im betrachteten Werk zu unterhalten. Man trat
also in ganz unmittelbaren Kontakt mit dem Kunstwerk, indem man es beim Be-
trachten buchstiiblich «manipulierte». Allerdings musste dabei dusserste Vorsicht
walten. Dass dieser unmittelbare, «handgreifliche» Kontakt nicht von allen Besit-
zern geschitzt wurde, verraten die Worte des Staatsmannes, Malers, Schriftkiinstlers,
Kunsthistorikers und -sammlers Mi Fu (1052-1107), der in seiner «Geschichte der
Malerei», Huashi®, vom Besuch einer hochgestellten Personlichkeit berichtet: «Er
blieb vor dem Tisch sitzen, die Arme gekreuzt, die Rollen mit Entziicken genau
betrachtend. Wenn er sagte: 'Offnet!’, so 6ffnete ich die Rolle. Wenn er sagte: 'Rollt
sie auf!', sorollte ich sie auf. Er blieb in der Haltung einer grossen Personlichkeit
sitzen, und ich, ich miihte mich ab, wie ein Domestike, aber ich war frohen Herzens
damit einverstanden, konnte ich doch so verhindern, dass meine Rollen von seinen
Fingern oder seinen Armeln beriihrt wurden» (Beurdeley 1966: 68).

% Eine Ubersetzung dieses wichtigen Traktatsverdanken wir Nicole Vandier-Nicolas: Le Houa-
che de MiFou (1051-1107) ou le Carnet d'un Connaisseur a l'époque des Song du Nord
(1964). ZuMi Fu vgl. den Beitrag von Lothar Ledderose in Herbert Franke (1976: 116-127).

221



Vielleicht legte der heikle Mi Fu zu scharfe Massstiibe an, wenn er schrieb: «Ein
Neugieriger, der eine Rolle beriihrt, bringt sie an den Rand der Zerstdrung»
(Beurdeley 1966: 68). .

Indes zeigt sich in derartigen Ausserungen eines erfahrenen, sensiblen Sachver-
stdndigen, dass man ein Kunstwerk im Alten China als eine hochempfindliche,
fragile Kreatur erachtete, die fortwidhrender Pflege und eines angemessenen,
sachverstindigen Schutzes bedurfte, war doch der Erhaltungszustand ein mass-
geblicher Faktor fiir die Ausstrahlung seines «lebendigen Atems». Das bezeugen
Mi's detaillierte Ratschlége zur Behandlung und Pflege von Bild- und Schriftrollen
ebenso wie rund 700 Jahre spiter die des namhaften Qing-Sammlers Lu Shihua
(1724-1779) und vieler anderer Kunstkenner. Auf den ersten Blick scheint Mi Fu's
Bemerkung an einer anderen Stelle, man kénne Rollen am besten vor dem Verfall
schiitzen, wenn man sie regelméssig auf- und zurolle (van Gulik 1958a: 184-185,
187), in einem unaufléslichen Widerspruch zu seinen zuvor zitierten Ausserungen
zu stehen. Um die Elastizitéit derlangen Seiden- oder Papierbahnen zu gewéhrleisten
und zu verhindern, dass der Leim austrocknet und die Materialien der Montierung
briichig werden, miissen die Rollen in der Tat regelmissig gedffnet und wieder
geschlossen werden. Wie man sich derartige konservatorische Massnahmen vorzu-
stellen hat, fiihrt uns Xu Mei (ca. 1693-1722) in seiner reizvollen, 1722 datierten
Handrolle mit dem Titel «Wang Shan beim Liiften seiner Kunstsammlung» im
Museum der Provinz Liaoning, Shenyang, vor Augen (Abb. 2; sowie Ledderose 1985b:
42-43, 208-210). Mi Fu wird sich dieses «Liiften» bei den Werken seiner eigenen
Sammlung zweifellos selbst vorbehalten haben. In dhnlichem Sinne mahnt auch Lu
Shihua zur Zuriickhaltung vor einer allzu liberalen Praxis der Bildbetrachtung:
«Einige Leute schliessen ihre Rollen sorgsam ein und zeigen sie niemandem, ja
betrachten sie selbst nicht einmal. Das ist, als ob man einen grossen Schatz in einem
tiefen Brunnen begrébt — eine vollig unverniinftige Einstellung. Andererseits aber
sollte man nicht zu freiziigig seine Kostbarkeiten zeigen. Wenn dein Gast nicht das
geringste Kunstverstindnis hat und teilnahmslos die Bildrollen 6ffnet und schliesst,
vielleicht sogar mit fettigen Fingern anfasst und sie beim Sprechen mit Speichel
besabbert, dann bringt das nur Schaden und keinen Gewinn» (van Gulik 1958b: 66f.
und 1958a: 46).

Anders als jener nicht selten anzutreffende Typ des westlichen Sammlers, der mit
stolz geschwellter Brust seine Géste in den um den «Picasso» herum méblierten
Salon fiihrt, lebte also der echte chinesische Sammler mit seinen Schétzen in
stindiger Zwiesprache und liebevoller Zuneigung. Allein oder im Kreise verstindi-
ger Freunde gab er sich der Betrachtung von Kunstwerken in einer Atmosphiére hin,
die nicht nur optimale dussere Bedingungen bot, sondern auch die tatsdchliche
Aufnahmebereitschaft aller Beteiligten garantierte. Auf diese Weise konnte es von
vornherein gar nicht zu dem fiir die Wirkung des Kunstwerks absolut tédlichen
Zustand der Gewohnung, ja Abstumpfung kommen, der sich nur allzu leicht dann
einstellt, wenn es —mit exhibitionistischer Pose dargeboten — seinenméglicherweise

% Einige der wichtigsten Hinweise des Mi Fu finden wir zusammengestellt von van Gulik

(1958a: besonders 181ff). Den Essay des Lu Shihua aus dem Jahr 1776 iibersetzte und
kommentierte van Gulik in seinem Scrapbook for Chinese Collectors (1958b). Hans Jiirgen
Cwik verdffentlichte eine deutsche Fassung unter dem Titel Gedanken und Erlebnisse eines
chinesischen Kunstsammlers (1971).

222



Abb. 2: Xu Mei (titig ca. 1693-1722): «Wang Shan (1645-1728) beim Liiften seiner
Kunstsammlung», datiert 1722. Handrolle. Tusche und Farben auf Seide. 37.8 x
92.4 cm. Museum der Provinz Liaoning, Shenyang.

schon iiber Generationen hinweg unverriickten, festen Platz im Haus besitzt. Uber-
haupt unterscheiden sich alle ostasiatischen Schriftkunstwerke und Gemélde bzw.
Bildformen, natiirlich mit Ausnahme der Wandmalerei, in einem wesentlichen Punkt
von der abendléndischen Malerei und ihren traditionellen Formaten: sie sind mobil
und flexibel, vermégen losgeldst von ihrer Bindung an die Winde der Architektur zu
existieren und konnen so in unterschiedlichster Umgebung und unter wechselnden
Bedingungen genossen werden. Neben den spezifischen Bildformaten der ost-
asiatischen Malerei und Schriftkunst hdngt dies auch mit der andersartigen Struktur
chinesischer und japanischer Gebdude zusammen, bei denen die Winde eines
Hauses nicht jenen entschiedenen Charakter einer fest gemauerten Abgrenzung
haben. Winde sind im wesentlichen Fiillungen zwischen den das Dach tragenden
Pfeilern oder Sdulen geblieben; in Japan sind sie sogar verschiebbare Bildtriger
geworden. Hangerollen mit Gemilden und Kalligraphien werden —nicht nur aus den
zuvor erwihnten konservatorischen Griinden — stéindig gewechselt. Man passt sich
dabei etwa den Jahreszeiten oder auch dem Geschmack eines speziellen Gastes an.
So stellt sich bei den Besitzern ihren Kunstwerken gegeniiber niemals jenes ober-
flachliche und gleichgiiltige Verhiltnis ein, das schliesslich die am selben Fleck an
der Wand aufgehdngten Kunstwerke nur noch als dekorative Farbflecken und
gewohnte Formen wahmimmt, auf ihre kiinstlerische Aussage aber langst nicht mehr
spontan und elementar reagiert. In Ostasien begegnet man einem Gemilde oder
Schriftkunstwerk nicht als einem unbewegten «Gegenstand», der einem im wahrsten
Sinne des Wortes «gegeniibersteht», sondern man nidhert sich ihm als einem
bewegten Geschopf, mit dem man buchstidblich Kontakt aufnimmt und dem man
seine Sinne anvertraut. Indes gerit man nicht nur psychisch, sondern auch physisch

223



mit ihm in Beriihrung. Das gilt fiir die beiden Rollenformate ebenso wie fiir Ficher-
und Albumblitter und in gewissem Sinn sogar fiir Stellschirme, die ja ebenfalls
bewegliche K&rper im Raum sind.

Dieser intime, konzentrierte Akt der Kunstbetrachtung in kleinen musischlite-
rarischen Zirkeln hatte in China stets einen hohen sozialen Stellenwert. Nicht selten
waren die alten Bild- und Schriftrollen iiber viele Generationen in der Familie des
Sammlers weitergereicht worden, so dass sie dessen Einbettung in das grosse
kulturelle Erbe der Nation als sichtbare Dokumente zu bezeugen vermochten.
Andererseits bot sich den Gisten Gelegenheit, sich als kultivierte Kunstkenner zu
profilieren, die ebenfalls an dieser Jahrhunderte alten Tradition teilhatten. «Nicht
allein die Zugehorigkeit zur kulturtragenden Schicht wird aber durch das Ritual der
Bildbetrachtung bestétigt. Auch die relative Position der Beteiligten innerhalb dieser
Schicht wird dabei — zumindest bis zu einem gewissen Grade — definiert, denn die
Qualitéit und die Art der Bilder in einer Privatsammlung sind ein Indiz fiir den
sozialen Status des Besitzers. Der Besucher wiederum gibt durch seine Reaktion auf
das Gesehene zu erkennen, wes Geistes Kind er ist. Es erweist sich, welche Position
er im sozialen Gefiige einnimmt, wenn er beispielsweise Vergleichsstiicke in schwer
zuginglichen Sammlungen hochgestellter Persénlichkeiten zu nennen weiss. Diese
spielerische gegenseitige Bewertung bringt es auch mit sich, dass der Besitzer einem
Gast jeweils nur die Bilder zeigt, derer er ihn fiir wiirdig hélt» (Ledderose 1985b:
15 f.). Auch aus Respekt vor den verletzlichen alten Kunstwerken holte er nur sehr
selten seine besten Schitze hervor, schon gar nicht zu Anfang und nur vereinzelt auf
speziellen Wunsch eines besonders verstindnisvollen, geschitzten Gastes. «Selbst
jemand, der nur einige wenige Stiicke sein eigen nennen konnte, hielt damit einige
Maschen eines weiten, Zeiten und Rdume umfassenden Netzes in der Hand»
(Ledderose 1985b: 16). Wegen des Platz sparenden Formats konnte man selbst auf
engstem Raum eine Anzahl von Rollen und Alben aufbewahren. Zudem liessen sie
sich leicht transportieren und auf Reisen mitnehmen, wenn man auf die eine oder
andere Kostbarkeit auch in der Ferne nicht verzichten wollte.

Kein Geringerer als der beriithmte Dichter und Schriftkiinstler Su Shi (Dongpo,
1037-1101), ein erfahrener Kunstexperte aus dem literarisch-musischen Zirkel um
Mi Fu, berichtet 1077 in seinem «Essay iiber die Bilderschatzhalle», Baohuitangji,
davon, dass manche Sammler ihre Schitze gar in den Krieg mitgenommen hétten.
Tatséchlich lesen wir in der Biographie des Huan Xuan (369-404), eines Staats-
mannes der Jin-Dynastie, folgende Bemerkung: «Er liess leichte Boote bauen und
belud sie mit seinen wertvollen Antiquititen, alten Rollen und dhnlichen Objekten.
Als jemand ihn tadelte, antwortete Huan Xuan: «Rollen und andere Altertiimer muss
ich stets bei mir haben. Zudem muss man in diesen gefdhrlichen Kriegszeiten in der
Lage sein, bei Gefahr zu entkommen, die Antiquitiiten leicht zu verpacken und
problemlos zu transportieren» (van Gulik 1958a: 508-509, Anm. 8).

Von einem Sammler des 9. Jahrhunderts namens Wang Al, der das staatliche
Monopolbiiro fiir Salz und Eisen leitete, htren wir, er habe einen geheimen Wandsafe
(fubi) in seinem Haus einbauen lassen, um darin seine kostbaren Kunstgegenstinde
aufzubewahren. Doch nach seiner Hinrichtung seien all diese vorziiglich erhaltenen
Werke zerstreut worden (van Gulik 1958a: 509, Anm. 1). Wie sehr manche
verantwortungsvollen Besitzer ihre Schétze hegten und pflegten, geht aus den im 5.
Jahrhundert niedergeschriebenen Empfehlungen des Gu Sixie hervor. In seinem
Qiminyaoshu, den «Wichtigen Fertigkeiten einfacher Leute», gibt er von grosser

224



Erfahrung im Umgang mit Schrift- und Bildrollen zeugende Anweisungen iiber das
fachminnische Montieren und Restaurieren von Rollen, ihre Handhabung beim
Lesen und Betrachten sowie iiber ihre angemessene Aufbewahrung: «In dem
Schrank, in dem man seine Schriftrollen aufbewahrt, sollte man Moschus und
Kampfer haben, um Insekten am Briiten zu hindern. Insekten werden wihrend der
heissen und feuchten Tage des 5. Monats geboren. Wenn Schriftrollen nach dem
Ende des Sommers nicht zum Liiften ausgerollt werden, kann man sicher sein, dass
sie von Insekten aufgefressen werden. Zwischen dem 15. Tag des 5. Monats und dem
20. Tag des 7. Monats miissen Schriftrollen (zum Liiften) dreimal auf- und
zusammengerollt werden. Man sollte dies an einem klaren Tag tun in einem
gerdumigen Zimmer, das luftig und kiihl 1st. Die Rollen sollten nicht der Sonne
ausgesetzt sein, denn die Sonne verbrennt die Rollen und gibt ihnen eine braune
Tonung. Dariiber hinaus werden von der Sonne angewdrmte Rollen sehr rasch In-
sekten anziehen. Regnerische und feuchte Tage sollte man ganz besonders meiden
(fiirdas Liiften der Rollen). Wenn man in dieser Weise um seine Schriftrollen besorgt
ist, werden sie einige Jahrhunderte iiberdauern» (van Gulik 1958a: 142).

Versierte Sammler pflegten ihre Bild- und Schriftrollen nicht nur angemessen
aufzubewahren, z.B. in kostbaren Brokathiillen, einfachen, aber praktischen
Bambusmatten oder in langen Holzkisten fiir einzelne oder mehrere Stiicke, sondern
sieschenkten auch den Montierungen grésste Aufmerksamkeit. Schon die mehr oder
weniger verzierten Enden des Rollstabes liessen aufgrund ihres Materials Qualitit
oder Gattung des betreffenden Werks erkennen. Aus dem Suishi, der offiziellen
Geschichte der kurzlebigen Sui-Dynastie (581-618), erfahren wir, dass die Schrift-
rollen im kaiserlichen «Geheimen Magazin» (bige) je nach kiinstlerischem Rang
unterschiedlich montiert waren: die besten mit Kndpfen aus rotem Glas an den
Rollstiben, die etwas weniger hoch geschédtzten mit dunkelvioletten Glasknépfen
und die in der Qualitit am geringsten erachteten mit Knopfen aus lackiertem Holz
(van Gulik 1958a: 147). Auch wihrend der folgenden Dynastien verwendete man
kostbarste Materialien fiir das Neumontieren der Rollen in der Palastsammlung. Zum
Teil wurden diese Arbeiten von den Kiinstlern selbst, von Spezialisten oder sogar von
hohen Wiirdentrigern am Hof eigenhindig ausgefiihrt.

Einen lebhaften Eindruck vom Umgang mit Kunst wihrend der Tang-Zeit (618-
906) vermittelt uns der kenntnisreiche Maler, Schriftkiinstler und Kunsthistoriker
Zhang Yanyuan in seinem 847 vollendeten «Bericht iiber beriihmte Maler aus allen
Dynastien», dem Lidai minghua ji (11/5): «<Heutzutage sind Kenner der Schriftkunst
imallgemeinen zugleich auch Malereiexperten. Seit alter Zeit gibt es viele Leute, die
Gemilde und Kalligraphien sammelten und zu schitzen wussten. Unter ihnen waren
einige, die Bilder sammelten, ohne die nétige Kennerschaft zu besitzen; andere
waren Connaisseure ohne jene Fahigkeit, Kunstwerke zu betrachten und sich daran
zu erfreuen; wieder andere waren in der Lage, sie zu betrachten und sich zu ergétzen,
aber sie beherrschten nicht die Technik des Montierens und Restaurierens; und
schliesslich gab es solche, die sich zwar aufs Montieren verstanden, jedoch ohne
jedes System ihre Kunstwerke ordneten. All dies sind Fehler eines (laienhaften)
Kunstliebhabers. Die Regierungsperioden Zhenguan (627-649) und Kaiyuan (713-
741) waren die bliihendsten, die es je gab. Die Kaiser (dieser Epochen) waren géttlich
inspiriert und mannigfaltig begabt, ihre Beamten griindlich und umfassend gebildet
und Liebhaber der Kiinste' (haoyi). Sie kauften und suchten Schétze von allerhéch-
stem Wert, die sich wie Wolken iiber ihnen sammelten, so dass man (die Sammlung)

228



von Malereien und Schriftkunstwerken im 'Inneren Palastmagazin' (neifu) nahezu
als vollstiindig betrachten konnte. Es gab einige Leute, die (dem Hof Kunstwerke)
schenkten, um ein Amt oder einen Titel zu erhalten, und andere, die fiir den Kaiser
nach Kunstwerken suchten, um dafiir belohnt zu werden. Femer existierten Familien,
die seit langem (Kunstschiitze) anhiuften und sammelten und die ihre Hiuser als
‘Schatzkammern fiir Bilder und Schriften' (tfushu zhi fu) bezeichneten. Wenn erst
einmal eine grosse Sammlung zusammengetragen ist, enthilt diese sicherlich auch
Werke von hervorragender Qualitiit, denn das Gute ist mit dem Schlechten bunt
gemischt, und alles beruht letztlich auf dem kritischen Urteil des Sammlers und
Besitzers. Ausdiesem Grunde werden selbst neuere Werke dem Verfall preisgegeben
und von Wiirmem angefressen, wenn (der Sammler) nicht der richtige Mann ist.
Wenn die Werke hingegen in kompetente Hinde gelangen, werden selbstdie dltesten
Kunstwerke in perfektem Zustand erhalten bleiben» (Acker 1954: 203-209).

Dass imperiale Kunstsammlungen auch schon vor der Tang-Dynastie keineswegs
blosse Anhdufungen von Kostbarkeiten waren, wird klar aus dem, was Zhang
Yanyuan (Lidai minghua ji 1/2) iiber den von 479 bis 482 regierenden Kaiser Gao der
Siidlichen Qi-Dynastie zu berichten weiss. Die 348 Bilder seiner Sammlung waren
nichteinfach chronologisch geordnet oder nach Meisternamen sortiert, sondern nach
ithrem kiinstlerischen Rang klassifiziert (Acker 1954: 118). Auch wenn diese Liste
des Kaisers Gao, der seine Bildrollen angeblich Tag und Nacht betrachtete, wann
immer ihm die Regierungsgeschifte dazu Zeit liessen, nicht erhalten geblieben ist,
darf sie als einer der dltesten, mit Urteilskraft und Verstindnis abgefassten
Sammlungskataloge der chinesischen Malereigeschichte gelten.

. Dermichtige zweite Tang-Kaiser Taizong, der wihrend der erwdhnten Zhenguan-

Araregierte, versuchte mit allen ihm zu Gebote stechenden Mitteln, die offizielle und
zentrale Kunstsammlung des Reiches auszubauen, denn bei seiner Inthronisation im
Jahre 627 befanden sich aus dem «Palastmagazin» (yufu) seiner Vorgédnger im «In-
neren Speicher» (neiku) nur 300 Rollen (Acker 1954: 127). Innerhalb von sechs
Jahren soll allein der Bestand an Schriftkunstwerken auf 1'500 Stiicke angestiegen
sein. Wahrscheinlich wurden die Werke vorwiegend aus Privatsammlungen konfis-
ziert nach dem rigorosen System des sou fang, «Durchsuchung und Investigation».
Es muss wie blanke Ironie anmuten, wenn man die Privatbesitzer glauben machen
wollte, die Enteignung ihrer Schitze stehe in vollem Einklang mit traditionellen
konfuzianischen Mustern, denn nun kénnten die kostbarsten Dinge des Reiches an
ihrem angemessenen Ort, im «Schosse des Himmelssohnes», zukiinftige Jahrhun-
derte iiberdauern. Um sich vor Félschungen zu schiitzen und einen moéglichst hohen
Qualitdtsstandard zu gewihrleisten, rief der Kaiser eine Expertenkommission ins
Leben, die jedes einzelne Kunstwerk zu begutachten hatte. Nach eingehender
Priifung als echt anerkannte Bilder und Schriftkunstwerke erhielten ein Siegel mit
den beiden Zeichen zhenguan aufgedriickt, was soviel heisst wie «rechtmissig in-
spiziert», so dass schliesslich der Kaiser anldsslich dieser Aktion zur Neuordnung
und Bewertung seiner Sammlung den Begriff zhenguan zu seiner Regierungsdevise
erhob, die bis zu seinem Tod im Jahre 649 Giiltigkeit behalten sollte.

Zum Ausbauder imperialen Sammlung nahm der Herrscher neben seinenGelehrten
am Hof auch die tatkriftige Unterstiitzung teils skrupellos vorgehender Héandler und
Spezialbeauftragter in Anspruch. Der Beruf des Kunsthdndlers war zur Tang-Zeit
durchaus kein despektierlicher. Sogar ein ausldndischer Hindler namens Mu Yu, der
aussergewohnliche Kenntnisse in Malerei und Schriftkunst besass, wurde zum

226



Mitglied in der « Versammlung der Tugendhaften» (jixian) emannt. Der zuvor bereits
zitierte Kunsthistoriker Zhang Yanyuan fand Kunsthidndler allerdings bedauems-
werte Menschen, weil diese die erworbenen Schitze nicht fiir sich behalten konnten
(Acker 1954: 205). Wihrend der folgendenSong-Dynastie wurden die teils einfluss-
reichen und michtigen Kunsthéndler, die gelegentlich auch nicht vor Erpressung und
Betrug zuriickschreckten, vor allem in gebildeten Sammler- und Literatenkreisen
nicht sonderlich geachtet. Abschétzig sprach man von ihnen als «moralisch verkom-
menen Hénden», buxiao zhi shou (Ziircher 1955: 145). Unter der sozialen Elite zog
man den Weg des Tausches vor, das zweifellos eleganteste Verfahren, um Qualitit
und Umfang seiner Sammlung zu mehren.

Von Kunsthandel kann indes nur noch sehr bedingt die Rede sein, wenn Kaiser
Taizong, wie bereits angedeutet, mit mehr oder minder sanftem Zwang die Besitzer
von Schriftkunstwerken und Bildem beriihmter alter Meister auffordern liess, ihre
Schétze der Palastsammlung zu iibereignen. Gelegentlich wurden sie dafiir mit Gold
oder Seidenballen aus den imperialen Manufakturen entlohnt. Versuchten sich die
Besitzer der Order des Monarchen zu entziehen, schreckte dieser auch nicht vor
gezieltem Diebstahl zuriick. Das vielleichtberiihmteste chinesische Schriftkunstwerk
aller Zeiten, das Vorwort zum «Reinigungsfestam Orchideen-Pavillon», Lantingxu,
aus dem Jahr 353 von der Hand des Wang Xizhi (307-365), des Patriarchen der
gesamten ostasiatischen Schriftkunst, war iiber sieben Generationen in der Familie
Wang weitervererbt worden und schliesslich in die Hénde des als Schriftkiinstler
begabten Moénchs Zhiyong im Yongxin-Kloster von Guiji in der Provinz Zhejiang
gelangt. Kurz vor seinem Tode hatte dieser es seinem Schiiler Biancai anvertraut.
Mehrfach hatte Kaiser Taizong den Ménch bereits aufgefordert, das Lantingxu dem
Hof in Chang'an einzureichen, da er es anzuschauen wiinsche. Doch immer wieder
hatte der Monch mit Bedauern erklért, die Rolle sei seit dem Tod des Zhiyong
unauffindbar. Schliesslich folgte Seine Majestiit dem Rat eines hohen Beamten und
schickte den raffinierten Zensor Xiao Yi in der Verkleidung eines harmlosen
Scholaren nach Guiji. Rasch freundete sich dieser mit dem ahnungslosen Biancai an.
Zur Freude des Monchs hielt sich der gebildete Gast langere Zeit im Kloster auf. Man
musizierte miteinander, spielte populire Gesellschafts- und Geschicklichkeitsspiele
wie Schach und Pfeilwerfen und unterhielt sich iiber Literatur und Geschichte. Als
eines Tages auch iiber beriihmte Kunstwerke gesprochen wurde, holte der iiber
seinen unterhaltsamen Gast hochbegliickte Monch die legendire, hinter dem Dach-
balken einer Klosterhalle versteckte Schriftrolle hervor und zeigte sie voller Stolz
seinem vermeintlichen neuen Freund (Abb. 3). Dieser freilich schenkte der Raritit
kaum Beachtung und sagte, die Rolle sei doch nur eine Kopie des beriihmten
Lantingxu, denn bekanntlich sei das Original schon seit langer Zeit verschollen.
Biancai war von dieser Reaktion enttduscht. Verdrgert und gekrinkt verliess er das
Kloster. Nichts Boses ahnend hatte er die kostbare Schriftrolle unbeaufsichtigt auf
dem Tisch liegen lassen. Xiao Yi indes nutzte die sich bietende Chance, nahm die
Rolle an sich und machte sich eilends ausdem Staub. Zuriick in Chang'an iiberreichte
er das gestohlene Meisterwerk seinem begierigen Kaiser. Biancai aber soll den
Verlust des von ihm bis dahin so sorgsam gehiiteten Lantingxu nicht verschmerzt
haben und kurz darauf vor Gram gestorben sein. Kaiser Taizong verfiigte angeblich
vor seinem eigenen Tod, das unter hochst dubiosen Umstiinden seiner Sammlung
einverleibte, indes von ihm iiber alles geliebte Schriftkunstwerk miisse an seiner
Seite im Grab «aufgebahrt» werden. Sein Sohn soll diesem Wunsch anlésslich der

227



Abb.3: Zhao Lin (titig ca. 1350-1370): «Xiao Yi beim Diebstahl des Lantingxu».
Detail einer Handrolle. Tusche und leichte Farben auf Papier. 21.2 x 92.7 cm.
Museum Rietberg, Ziirich (Sammlung C. A. Drenowatz). Photo Wettstein & Kauf.

Trauerfeierlichkeiten zu Ehren seines Vaters im Jahre 649 entsprochen haben.
Man hat bisher Uberlieferungen und Berichte, nach denen Bild- oder Schriftrollen
als irdisches Sammlungsgut des Verstorbenen mitbestattet oder als Bestandteil der
Grabausstattung aufgefunden worden sein sollen, mit grésster Skepsis aufgenom-
men. Archiologische Ausgrabungen der jiingeren Vergangenheithaben jedoch Belege
geliefert fiir jene in &lteren Quellen erwéhnte Sitte. 1972-1974 fand man in den
Gridbern Nr. 1 und 3 in Mawangdui bei Changsha, Provinz Hunan, neben vielen
anderen Kostbarkeiten auch Buchrollen, Manuskripte und einige prachtvolle farbige
Malereien auf Seide, teils mit Szenen und Figuren mythologischen Charakters auf
T-formigen, bannerdhnlichen Hingerollen, teils mit zeremoniellen oder praktisch
profanen Darstellungen wie etwa Landkarten, einer héfischen Ehrengarde mit
Pferdegespannen oder einer illustrierten Anleitung zum Fitness-Training. Die Gra-
ber stammen aus der Zeit zwischen 186 und 168 v.Chr. und konnten mit grosser
Wahrscheinlichkeit als die letzten Ruhestitten der Gemahlin des Markgrafen von
Daiund ihres Sohnesidentifiziert werden.'°In derselben Gegend unweit von Changsha,
inZidanku, férderten die Archidologen des Hunan-Provinzmuseums im Mai 1973 ein
noch dlteres, wohlins 4./3. Jahrhundert v.Chr. zu datierendes Gemailde auf Seide ans
Tageslicht. Das am oberen Ende mit einem diinnen Bambusrollstab und einer

10 Dieser spektakulidre Fund ist mittlerweile mehrfach versffentlicht worden. Hier mag es
geniigen, auf eine Publikation mit guten Farbtafeln und einer summarisch zusammenfassen-
den Einfithrung zu verweisen: Qian Hao, Chen Heyi and Ru Suichu (1981: 87-125).

228



braunen Seidenkordel zum Aufhiingen ausgestattete Bild von 37.5 x 28 cm Grésse
zeigt einen unter einem Baldachin stehenden Mann, der sich auf einem bootsférmig
gewundenen Drachen in die Liifte schwingt."

Gegen Ende des Jahres 1970 6ffnete manin Zou Xian, Provinz Shandong, das Grab
des 1389 im Alter von erst 19 Jahren verstorbenen Zhu Tan. Er war der 10. Sohn des
ersten Ming-Kaisers Tai Zu (reg. 1368-1398), der ihn bereits im Saulingsalter von
zwei Monaten zum Prinzen von Lu erhoben hatte. Unter den Schitzen des imperialen
Grabes fand man eine Ehrenwache in Miniaturformat, zahlreiche, zum Teil alte
Musikinstrumente, mehr als 300 gedruckte Biicher aus der Yuan-Dynastie (1279-
1368) sowie einige gut erhaltene Schriftkunstwerke und Malereien. Von besonderem
Reiz ist ein als Albumblatt montierter Rundficher mit «Malvenbliiten und Schmet-
terling» auf der Vorderseite und einem Kurzgedicht von der Hand des Song-Kaisers
Gaozong (1107-1187) auf der Riickseite, beides in Gold auf Seide ausgefiihrt.?
Ferner wurde eine ungewohnliche Handrolle mit «Weissem Lotos» des nach 1322
gestorbenen Yuan-Malers Qian Xuan entdeckt, die der Maler am Ende signiert und

1 Siehe «Paintings on Silk from a Chu Tomb of the Warring States Period Found in
Changsha», in New Archaeological Finds in China Il. More Discoveries During the
Cultural Revolution. Beijing 1978: 48-54.

12 Gute Abbildungen enthilt das Werk Wenhua da geming qijian chutu wenwu. Beijing 1973:
133-134.

229



mit der Bemerkung versehen hat™: «Ich habe mein hao (meinen Kiinstlernamen) in
Zhaxiweng, 'Der Alte vom Zha-Fluss', abge#ndert, denn es sind mehr und mehr
Falschungen meiner Werke aufgetaucht. Daher kam ich auf diese neue Idee, die
Filscher blosszustellen. Qian Xuan Shunju». Diese Begriindung fiir die Wahl des
wohlbekannten Nom de plume, mit dem der Maler seine Spitwerke signierte, ist
iiberraschend und neu, denn keine der traditionellen biographischen Quellen ver-
mochte die Namensdnderung des Qian Xuan bisher zu erkléren.

Archiologisch gesichert sind auch die Fundumstiinde fiir zwei Hiéngerollen, die im
Friihjahr 1974 aus einem wohl zwischen 959 und 986 zu datierenden Grab in
Yemaotai bei Faku in der Provinz Liaoning zu Tage kamen.* Die mitsamt ihrer
Montierung gut erhaltenen, iiber tausend Jahre alten Bilder zeigen eine Berg-
landschaft und eine liebevoll geschilderte Szenerie mit Hasen, Végeln, Bambus und
Blumen. Der hier weit im Norden des heutigen China Beigesetzte wird diese beiden
Bilder von der Hand anonymer Maler zu Lebzeiten besonders geschétzt haben, denn
sonst wiren sie nicht zu einem Teil seiner Grabausstattung geworden. Als 1959 im
Kreis Huai'an in der Provinz Jiangsu eine Grabstitte freigelegt wurde, die sich auf das
Jahr 1094 datieren lisst, fanden die Archiologen nur noch den hélzernen Rollstab
eines vollstéindig zerfallenen Geméldes oder Schriftkunstwerks vor (Fontein and Wu
1973: 237). Doch am 24. April 1982 machten sie bei Zhakoucun, einem 6stlichen
Vorort der Kreishauptstadt Huai'an, eine atemberaubende Entdeckung. Sie fanden in
einem Grab, das nach Auskunft des Epitaphs dem 1496 hier beigesetzten erfolglosen
Beamten Wang Zhen (mit dem Grossjdhrigkeitsnamen Bo'an) und seiner Gemahlin
gehort, die vermutlich komplette Malereisammlung des Ehepaares. Nicht weniger
als 25 Bildrollen von teils namhaften Meistern der Yuan- und Ming-Zeit konnten in
vorziiglichem Erhaltungszustand geborgen werden (Abb. 4). Die Werke, die nahezu
ein halbes Jahrtausend unberiihrt im Grabe der Wangs geschlummert haben, zeugen
nicht nur von dem erlesenen Geschmack und Qualititsbewusstsein ihrer ehemaligen
Besitzer, sondern zugleich von deren Sammelleidenschaft und Hingabe an die Kunst
bis in den Tod, Wesensziigen, denen die Nachfahren offenbar beim Begribnis
pietitvoll Rechnung trugen."

Aus allem bisher Geschilderten spiirt man das blutvolle, affektive Verhiltnis des
traditionellen chinesischen Sammlers zu seinen Schitzen, und in einigen Fillen
nimmt dieses Engagement geradezu die Ziige von Besessenheit an. Von Yuan Di,
einem Kaiser des 6. Jahrhunderts, ist iiberliefert, er habe 554 angesichts aufstindi-
scher Truppen vor seinem Palast den gesamten, nicht weniger als 2'400'000 Stiicke
umfassenden Bestand an Biichern, Bild- und Schriftrollen anziinden lassen. Mit
pathetisch grosser Geste habe er sich in die Flammen stiirzen wollen, seiaber von den
Damen des Hofes erfolgreich daran gehindert worden. Darauf soll er die antiken
kaiserlichen Schwerter an den Séulen der Palasthalle zerschmettert haben mit dem
Ausruf: «Wahrlich, dazu ist es mit der Linie der Xiao schliesslich gekommen! Der

13 Vgl. ibid. 135, sowie Fontein and Wu (1973: 236, Fig. 133).

4 Vorziigliche Farbtafeln enthilt die japanische Publikation Ryéneishé Hakubutsukan
(Chiigoku no hakubutsukan, Bd. 3). Tokyo 1982, T. 89-90, sowie Ledderose (1985b: 11,
Abb. 1).

15 Die Bilder sind in guten Farbtafeln mit teils grossformatigen Details kiirzlich publiziert
worden: Jiangsu Sheng Huai'an Xian Bowuguan und Zhong'guo Gudai Shuhua Jiandingzu
(Hrsg.), Huai'an Mingmu chutu shuhua. Beijing 1988.

230



Abb. 4: Anonymer Ming-Maler (14./15. Jh.) der Li-Guo-Tradition in der Nachfolge des
Tang Di (ca. 1286-1354): «Bei der Lektiire im Studio unter hohen Kiefern». Detail
einer Handrolle. Tusche und leichte Farben auf Seide. 32 x 83.9 cm. Ausgegraben
1982 im Grab des Wang Zhen und seiner Gemahlin, beigesetzt 1496 in Zhakoucun,
Kreis Huai'an, Provinz Jiangsu. Museum des Kreises Huai'an.

231



Weg von Kunst und Gelehrsamkeit soll diese Nacht nicht iiberdauern!». Der
feindliche General und seine Leute retteten angeblich mehr als 4'000 Bilder und
Schriftkunstwerke aus der glilhenden Asche und brachten sie in die Hauptstadt
Chang'an (Acker 1954: 122-123). Ein geradezu pathologischer Exklusivititsanspruch
muss auch den Ming-Sammler Wu Hongyu geleitet haben, als er 1650 vom
Sterbebett aus seine schénsten Bilder ins Feuer warf, um sie mit sich ins Jenseits zu
nehmen. Ein Teil konnte von seinem gerade noch rechtzeitig eintreffenden Neffen
den Flammen entrissen werden, darunter das zwischen 1347 und 1350 entstandene
Hauptwerk des gefeierten Yuan-Meisters Huang Gongwang (1269-1354) mit dem
Titel «In den Fuchun-Bergen wohnen», das heute zu den Schitzen des National
Palace Museum, Taipei, gehort (Cahill 1976: T. 41-44, vgl. auch S. 111-113). Der
erste, teilweise angebrannte und stark restaurierte Abschnitt ist im Museum der
Provinz Zhejiang in Hangzhou erhalten geblieben. Von einer anderen Handrolle des
Ming-Malers Tang Yin (1470-1524) verbrannte bei dieser Gelegenheit ebenfalls der
dussere, d.h. der Anfangsteil, und nur der letzte Abschnitt mit der Darstellung
«Vornehmer Gelehrter» im Stile des Liang Kai ist erhalten geblieben (Cahill 1978:
T. 94, vgl. auch S. 198-199).

Das gerettete Werk des Huang Gongwang hatte eine Reihe namhafter Besitzer,
unter ihnen zwei der renommiertesten Ming-Maler, Shen Zhou (1427-1509) und
Dong Qichang (1555-1636). Um 1730 gehorte die Handrolle dem reichen koreani-
schen Salzhéndler An Qi aus der Wirtschaftsmetropole Tianjin, der sich zu einem
anerkannten Connaisseur entwickelt hatte und damals einer der bedeutendsten
Sammler chinesischer Malerei war. Alsdie Regierung ihn zwang, zum Ausgleich fiir
seine illegalen Einnahmen aus dem zwielichtigen, von ihm manipulierten Salzhandel
den Bau einer neuen Stadtmauer um seine Heimatstadt zu finanzieren, sah sich An
Qi gezwungen, einen grossen Teil seiner Kunstschitze wieder in bare Miinze
umzuwandeln. Der Kaiserhof scheint einer der dankbarsten Abnehmer gewesen zu
sein, und der von 1736-1796 regierende, sammelwiitige Qianlong-Kaiser (Abb. 5)
wihnte unter diesen Neuerwerbungen der Palastsammlung auch das Meisterwerk
des Huang Gongwang. Er begann eine Wiirdigung nach der anderen auf die
Handrolle zu schreiben, und als nach der 55. Aufschrift aus seinem vulgéren Pinsel
auch der letzte freie Raum besetzt war, glich das Bild einer Ruine und war bis zur
Unkenntlichkeit entstellt. Doch gliicklicherweise handelte es sich um eine Kopie.
Das Original kam erst 1746 in die h6fische Sammlung. Der Qianlong-Kaiser jedoch
schenkte ihm keine Beachtung. Niemals hitte er zugestehen kénnen, dass er, der sich
fiir einen der grossten Malereikenner aller Zeiten hielt, auf eine Kopie hereingefallen
war (Cahill 1976: 112). So entging Huang Gongwang's Meisterwerk ein zweites Mal
einer Katastrophe.

Nicht erst in den spiteren Epochen der Geschichte Chinas gehérte es zum Alltag
im Umgang mit Kunst, dass Originale und Kopien in betriigerischer Absicht
miteinander vertauscht wurden. Seit dem 5. Jahrhundert ist das Félscherwesen, das
sich aller nur erdenklichen Praktiken zur Ubervorteilung seiner Kunden bediente, ein
stindig wiederkehrendes Thema kunsthistorischer Schriften. Yu He, der offiziell
beauftragte Sachverstiindige fiir die Neuordnung der Palastsammlung, erzihlt in
seinem 470 dem Thron eingereichten «Memorandum zur Schriftkunst», Lunshubiao,
die Geschichte des kurz zuvor erst verstorbenen Liu Yizong, des Grafen Hui von
Xinyu (gest. 444). Dieser liebte es, einen kultivierten Kreis von Literaten und
Gelehrten um sich zu versammeln. Gleichzeitig bemiihte er sich, als Statussymbol

232



Abb. 5: Lang Shining (Giuseppe Castiglione, 1688-1766): «Der Qianlong-Kaiser (1711-
1799, reg. 1736-1796) geniesst seine Kunstsammlung im Palastgarten». Hangerolle.
Tusche und Farben auf Seide. 136.4 x 62 cm. Palastmuseum Beijing.

233



eine angemessene Kunstsammlung aufzubauen, und zu diesem Zwecke stattete der
eitle, finanzkriftige Graf Antiquititenhindler mit grésseren Summen Geldes aus,
eine Praxis, die uns von Sammlern grossen Stils aus unseren Tagen nicht ganz
unvertraut ist. Die durchtriebenen Hindler liessen exakte Kopien nach bekannten
Meisterwerken anfertigen, «alterten» das Papier kiinstlich durch Zerknittern, farbten
es mit dem dreckigen Wasser, das nach Regenfillen von alten Schilfdidchem rann,
und iibergaben die Rollen dem ahnungslosen, aber gliicklichen Grafen. Yu He
bemerkt mit dem mokanten Unterton des Eingeweihten und wohl auch nicht ohne
Schadenfreude, in dieser Sammlung hitten sich Originale und Filschungen in
chaotischem Durcheinander befunden (Ziircher 1955: 142 und Goepper 1974: 225).
Uber einen am Tang-Hof bei Kaiser Taizong angestellten Kopisten namens Tang
Puche wird berichtet, er habe neben den offiziell in Auftrag gegebenen Kopien
beriihmter Schriftkunstwerke aus der imperialen Sammlung unter der Hand weitere
hergestelltund sie aus dem Palast, d.h. wohl stillschweigend, in den Handel gebracht,
zweifellos als Originale (Ziircher 1955: 143). Der hohe Staatsbeamte Xu Hao (703-
782) beklagt den desolaten Zustand, dem die kaiserliche Sammlung wihrend der
Herrschaft der beriichtigten Kaiserin Wu Zetian (reg. 684-705) sowie durch Kriegs-
schidden anheimgefallen war. Die Filschungen, die er aus der Palastsammlung
entfernt habe, seien alle wieder aufgekauft worden. Doch damit nicht genug: Man
habe sie dem Kaiser wieder zum Geschenk gemacht, und die «grossherzigen Stifter»
seien dafiir mit hohen Amtern und Belohnungen ausgezeichnet worden. Doch selbst,
nachdem die Werke als Félschungen entlarvt worden seien, hitte man die betreffen-
den Personen nicht ihrer Amter enthoben. Davon habe niemand etwas wissen wollen
(Ziircher 1955: 143). In seiner «Fortsetzung zur Malerei(geschichte)», Huaji, die im
Vorwort auf das Jahr 1167 datiert ist, gibt der bekannte Kunstkritiker Deng Chun die
skrupellosen Manipulationen eines Verwandten einer der Kaiserinnen zu Protokoll,
der zu Beginn des 12. Jahrhunderts lebte. Wohl aus Griinden der Diskretion
verschweigt der Autor den Namen des Mannes und sagt, er sei nicht iiberliefert.
Obwohl dieser als ein renommierter Sammler und Connaisseur geachtet gewesen sei,
habe er insgeheim Abmachungen mit gewoéhnlichen Kunsthidndlern getroffen.
Hiufig sei er aufgefordert worden, Bilder und Handschriften aus Privatbesitz zu
begutachten. Bei besonders interessanten und seltenen Werken habe er die Rollen
mit allen nur erdenklichen Tricks in sein Haus bringen und heimlich exakte Kopien
davon anfertigen lassen, um diese an die Besitzer zuriickzugeben mit der Bemer-
kung, es handele sich leider nur um Kopien, was den Tatsachen entsprach. Die
Originale, so heisst es, verkaufte er anschliessend zu hohen Preisen, vielfach
wahrscheinlich sogar an die ahnungslosen, in ihrer Kennerschaft erschiitterten
Betrogenen. Am Ende seien bisweilen drei oder vier Versionen des mehrfach
kopierten Originalsim Umlauf gewesen. Sohabe der Mann den Spitznamen Bianyisan
erhalten, der «Billige Dreier», wohl deshalb, weil er das fatale Spielchen mehrmals
wiederholte und man von ihm am Ende die Kopie einer kopierten Kopie ohne allzu
grossen finanziellen Aufwand erwerben konnte (van Gulik 1958a: 193 und Fong
1962: 96, Anm. 8). Der Dichter Zhou Mi (1232-1308), ein vorziiglicher Kunst-
kenner, musste bei seinem Besuch der Palastsammlung im Jahre 1299 mit Entsetzen
feststellen, dass im Laufe der Jahre trotz strengster Bewachung immer mehr
Originale verschwunden und durch Filschungen ersetzt worden waren. Unter den
160 Rollen, die er angeschaut habe, seien kaum noch zehn von iiberragender Qualitit
und unzweifelhafter Echtheit gewesen, schrieb er resigniert (van Gulik 1958a: 201-

234



202). Zu den gingigen Praktiken der Filscher gehorten ferner das einfache und
vergleichsweise harmlose Aufdriicken bekannter Kiinstler- und Sammlersiegel, das
Hinzufiigen berithmter Namen auf unsignierte Werke der Malerei und Schriftkunst
sowie das brutale Zerschneiden von Rollen, wodurch aus einem Original gleich
mehrere gemacht werden konnten.

Im Gefolge eines derart ausgeprigten Kunstbetriebs etablierten sich in China
beinahe zwangsldufig schon vor Jahrhunderten regelrechte Umschlagplitze fiir
Kunstwerke und Antiquititen, sogenannte changmaichu. Nicht selten héren wir,
welch schwindelerregende Hohen die Preise fiir anerkannte Meisterwerke erreichen
konnten. Ein anonymes Tang-Gemélde mit dem Siegel des Li Deyu (787-849)
brachte bereits im 11. Jahrhundert 80'000 Kupfermiinzen (Soper 1951: 85 und
Ziircher 1955: 145). Um 1100 wurde das Bild einer «Strohgedeckten Hiitte» von Lu
Hong (1. Hilfte 8. Jh.) auf 100'000 Kupfermiinzen geschitzt. Die thematisch nicht
sonderlich populédre Katzendarstellung von Huang Quan (903-968) brachte 20'000
und ein nach Ansicht des Mi Fu schlechtes, demselben Kiinstler zugeschriebenes
Werk gar 50'000 Kupfermiinzen. Fiir das beriihmte Bild des «Tang-Kaisers Taizong
in seiner Karrosse» von der Hand des 673 gestorbenen Hofmalers Yan Liben, des
filhrenden Portrétisten und Figurenmalers seiner Zeit, zahlte ein Liebhaber sage und
schreibe 700'000 Kupfermiinzen (Ziircher 1955: 145). Yan Liben wird auch die im
Museum of Fine Arts, Boston, erhaltene Handrolle mit «Dreizehn Kaiserportrits»
zugeschrieben (Fontein and Wu 1973: 215218). In diesem konkreten Fall erfahren
wir aus dem 1188 datierten Kolophon des Zhou Bita (1126-1204), dass sein Bruder,
ein geschiitzter Gelehrter und hoher Staatsbeamter, nicht weniger als 540'000
Kupfermiinzen investierte, um die Malerei zu erwerben und sie restaurieren zu las-
sen.' Wahrlich stolze Preise, die man im Alten China fiir Kunst anzulegen bereit war!
Aber viele Kenner und Sammler waren iiber diese Entwicklung schon damals nicht
sehr gliicklich. Der 1126 gestorbene Song-Gelehrte Cai Tao meinte resignierend:
«Seit der Zhenghe-Ara (1111-1118) sind Kunstliebe und Kunstgenuss iiberall Mode
gewordcn man betrachtet Kunstwerke als Handelsware und Bestechun gsgeschenke
Dies istin der Tat das Ubel unseres Zeitalters» (Ziircher 1955: 145). Man ist versucht
hinzuzufiigen, auch der Gegenwart, und zwar weltweit.

16 Die zum Teil aufgrund der Siegel und Kolophone zu rekonstruierende Geschichte der
Handrolle sowie eine ausfiihrliche Analyse findet sich bei Kojiro Tomita (1933: 3-5, T. 10-
24).

235



Literaturangaben

ACKER William R.B.
1954. Some T'ang and Pre-T'ang Texts on Chinese Painting. Sinica Leidensia VIII.
Leiden: E. J. Brill.

BEURDELEY Michel
1966. China — Kunst und Sammler durch die Jahrhunderte. Fribourg: Office du
Livre.

BUSH Susan and Hsio-yen SHIH
1985. Early Chinese Texts on Painting. Cambridge, Mass. and London: Harvard
University Press.

CAHILL James

1961. «The Six Laws and How to Read Them». Ars Orientalis 4, Freer Gallery of Art,
Smithsonian Institution (Washington, D.C.) and Fine Arts Department, University
of Michigan (Ann Arbor), p. 372-381.

1976. Hills Beyond a River. Chinese Painting of the Yiian Dynasty, 1279-1368. New
York and Tokyo: Weatherhill.

1978. Parting at the Shore. Chinese Painting of the Early and Middle Ming Dynasty,
1368-1580. New York and Tokyo: Weatherhill.

CWIK Hans-Jiirgen
1971. Gedanken und Erlebnisse eines chinesischen Kunstsammlers. Essen: Burk-
hard-Verlag Emst Heyer.

DEBON Giinther und Chiin-shan CHOU
1969. Lob der Naturtreue. Das Hsiao-shan hua-p’u des Tsou I-kuei (1686-
1772). Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

FONG Wen

1962. «The Problem of Forgeries in Chinese Painting». Artibus Asiae (Ascona) XXV,
2/3, p. 95-140.

1967. «The First Principle of Hsieh Ho». National Palace Museum Quarterly
(Taipei) 1/3 (Jan.).

FONTEIN Jan and Tung WU
1973. Unearthing China’s Past. Boston: Museum of Fine Arts.

FONTEIN Jan und Rose HEMPEL
1968. China, Korea, Japan. Propylden Kunstgeschichte, Bd. 17. Berlin: Propylien
Verlag.

FRANKE Herbert (ed.)
1976. Sung Biographies. Painters. Miinchener Ostasiatische Studien, Bd. 17.
Wiesbaden: Franz Steiner Verlag.

236



GOEPPER Roger
1974. Shu-p’u. Der Traktat zur Schriftkunst des Sun Kuo- ting. Studien zur Ost-
asiatischen Schriftkunst II. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag.

JIANGSU SHENG HUATI'AN XIAN BOWUGUAN and ZHONG'GUO GUDAI
SHUHUA JIANDINGZU (eds.)
1988. Huai'an Mingmu chutu shuhua. Beijing.

LEDDEROSE Lothar

1977a. «Die Kaiserliche Sammlung als Instrument der Kunstpolitik in China», in:
VOIGT Wolfgang (Hrsg.), Vortrdge XIX. Deutscher Orientalistentag, 1975,
Freiburg. Zeitschrift der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft, Supplement
I11/2 Wiesbaden, S. 1632-1637.

1977b. «Der politische und religidse Charakter der Palastsammlungen im chine-
sischen Altertum», in: GOEPPER Roger u.a. (Hrsg.), Zur Kunstgeschichte Asiens.
50 Jahre Lehre und Forschung an der Universitdt Kéln. Wiesbaden, S. 153-159.

1978-1979. «Some Observations on the Imperial Art Collection in China».
Transactions of the Oriental Ceramic Society (London) 43, p. 33-46.

1985a. «Die Kunstsammlungen der Kaiser von China», in: LEDDEROSE Lothar
und Herbert BUTZ (Hrsg.), Palastmuseum Peking. Schdtze aus der Verbotenen
Stadt. Frankfurt a.M.: Berliner Festspiele und Insel Verlag, S. 41-47.

1985b. Im Schatten hoher Bdume. Malerei der Ming- und Qing-Dynastien (1368-
1911) aus der Volksrepublik China. Baden-Baden: Staatliche Kunsthalle, K6ln:
Museum fiir Ostasiatische Kunst, Hamburg: Museum fiir Kunst und Gewerbe.

LEGGE James
(1861) 1991. The Chinese Classics. Vol 1. Taipei: SMC Publishing Inc. (Reprint).

LI Chu-tsing and James C. Y. WATT (eds.)

1987. The Chinese Scholar’s Studio. Artistic Life in the Late Ming Period. An
Exhibitionfrom the Shanghai Museum.New York: The Asia Society Galleries and
Thames & Hudson.

QIAN Hao, Heyi CHEN and Suichu RU
1981. Out of China’s Earth. Archaeological Discoveries in the People’s Republik of
China. London and Beijing: Frederick Muller Ltd. and China Pictorial.

SOPER Alexander Coburn

1949. «The First Two Laws of Hsieh Ho». Far Eastern Quarterly 8, p. 412-423.

1951. Kuo Jo-hsii's Experiences in Painting (T 'u-hua chien-wen chih). An Eleventh
Century History of Chinese Painting Together with the Chinese Text in Facsimile.
Washington, D.C.: American Council of Leamed Societies.

TOMITA Kojiro
1933. Portfolio of Chinese Paintings in the Museum (Han to Sung Periods). Museum
of Fine Arts, Boston. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

237



van GULIK Robert H.

1958a. Chinese Pictorial Art as Viewed by the Connoisseur. Notes on the Means and
Methods of Traditional Chinese Connoisseurship of Pictorial Art, Based upon a
Study of Mounting Scrolls in China and Japan. Serie Orientale Roma XIX. Roma:
Is. M.E.O.

1958b. Scrapbook for Chinese Collectors. Shu-hua-shuo-ling. A Chinese Treatise
on Scrolls and Forgers. Beirut: Imprimerie Catholique.

VANDIER-NICOLAS Nicole
1964.Le Houa-che de Mi Fou (1051-1107) ou le Carnet d'un Connaisseur a l'époque

des Song du Nord, (Bibliothéque de 1'Institut des Hautes Etudes Chinoises, vol.
XVI). Paris: Presses Universitaires de France.

WALEY Arthur
1938. The Analects of Confucius. London: George Allen & Unwin.

ZURCHER Erik
1955. «Imitation and Forgery in Ancient Chinese Painting and Calligraphy».
Oriental Art (London), New Series 1/4, Winter, p. 141-146.

238



	Vom chinesischen Umgang mit der Kunst

