Zeitschrift: Ethnologica Helvetica
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Patola in Lamalera : eine ostindonesische Textiltradition in
kunsthistorischer und ethnographischer Interpretation

Autor: Barnes, Ruth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ruth Barnes

Patola in Lamalera: eine ostindonesische Textiltradition in
kunsthistorischer und ethnographischer Interpretation’

Ethnologische Untersuchungen in Indonesien betonen immer wieder die entschei-
dende Rolle, die Textilien fast im ganzen Inselbereich haben.? Als Kleidungsstiicke
sind sie Zeichen fiir Herkunft und Stand des Tréagers oder der Trégerin, ein Hinwesis,
der meist wahrgenommen wird, ehe verbale Vermittlung die Identifikation anbietet.
AlsZeremonialgaben sind sie nahezu unerlisslich; besonders offensichtlich wird das
bei Heirat und Totenfeiern. Ihre Herstellung, die allgemein Frauen vorbehalten ist,
kann auch in rein technologischen Details aufschlussreich fiir die soziale und
kosmische Ordnung der Gesellschaft sein (Barnes, R. 1989a: 40, 94-5). Dariiber
hinaus kénnen Textilien aber zuweilen als historische Dokumente, als Hinweis fiir
Handelsbeziehungen und politische Verbindungen gebraucht werden. Diese Quelle
wird im allgemeinen von Ethnologen nur sekundér geniitzt. In diesem Beitrag
mdchte ich diesen Aspekt besonders betonen und werde versuchen, eine kunsthisto-
rische und ethnologische Interpretation nebeneinanderzusetzen bzw. zu verbinden.
Dabei werde ich mich geographisch auf das Lamaholot-Gebiet konzentrieren, eine
Inselgruppe, die Ost-Flores, Solor, Adonara und Lembata einschliesst (siche. Karte
Fig. 1).

Ein Tag Feldforschung: «Zufall der Einsicht»

Ich m&chte mit der Schilderung eines ethnographischen Vorfalls beginnen, der auf
den ersten Blick nicht eindeutig das Thema anspricht. Systematik bei der Feld-
forschung ist ein Wunschtraum, der fiir die meisten Ethnologen an der Realitit
zerplatzt. Die langste Zeit vergeht darauf, Einzelteile zu sammeln und zu notieren,
von denen man selten weiss, ob sie je in ein sinnvolles Gesamtbild passen werden,
und selbst die exotischsten Situationen und Verhaltensweisen konnen schliesslich
zum Alltag werden und scheinen oft kaummehr einer analytischen Betrachtung wert.
An einen Tag jedoch erinnere ich mich, an dem die Kombination mehrerer Begeben-
heiten mir einen entscheidenden Einblick erlaubte in grundlegende Vorstellungen
der indonesischen Dorfgesellschaft, in der ich lebte. Diese Einsicht wurde mir durch
die kiinstlerische Gestaltung und Motivwahl bestimmter Textilien vermittelt.

' Eine englische Version dieses Beitrags wurde anlisslich des Symposiums Indonesian

Textiles: Findings and Problems 1985 in Koln gehalten. Jener frithere Beitrag erschien als
«Patola in Southern Lembata (Lomblen)», in Volger und von Welck (1991).

2 Mattiebelle Gittinger (1979) gibt eine hervorragende Einfiihrung und Quelleniibersicht,
die sowohl ethnographisches als auch historisches Material zusammenfasst. Ebenfalls als
Ubersichtskatalog zuempfehlenist Khan Majlis (1984), wo besonders iiber die Stidmolukken
relevantes und bisher wenig bekanntes Material ver6ffentlicht wird. Gittinger (1989) hat
ausserdem eine Sammlung von Detailstudien zum Thema herausgegeben.

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 201-216 201



Larantuka

ADONARA

D C:?PANT AR

LEMBATA

Nualcla

Lamalcra

Fig. 1: Karte von Ost-Flores, Adonara, Solor und Lembata.

Historikern und Textilforschem ist seit langem bekannt, dass indische Tuchwaren
im Handel mit Siidostasien eine besondere Rolle gespielt haben. Schon die friihesten
europiischen Quellen, die zumindest teilweise als Handelsberichte zum Zweck der
«Marktforschung» angelegt wurden, verzeichnen das weitverbreitete Interesse an
indischen Textilien (Barbosa 1921; Pires 1944). Als besonders kostbar und begehrt
werden sogenannte Patola-Tiicher erwihnt, eine im Doppelikat gemusterte Sei-
denware aus Gujarat (Abb. 1).2

Alfred Biihler beschiftigte sichim Zusammenhang mit seinem wissenschaftlichen
Interesse an der historischen Verbreitung von Textil-Reservemusterungen beson-
ders mitdiesen Patola-Tiichern. In einem oft zitierten Beitrag zum Patola-Handel in
Siidostasien und seinem Einfluss auf einheimische Gewebemuster hob er die kleine
ostindonesische Insel Lembata hervor und meinte, dass sich dort anscheinend eine
besonders fruchtbare Symbiose entwickelt hitte.* Er war sich nicht bewusst, dass
nahezu alle Beispiele, die er zur Bekriftigung seines Arguments auswéhlte, aus
einem einzigen Dorf kamen, aus Lamalera an der Siidkiiste der Insel.

Daich zur Zeit meines ersten Aufenthalts auf Lembata Biihlers Artikel noch nicht
kannte, war es reiner Zufall, dass mich gerade dieser Ort damals besonders zu
interessieren begann.® Als ich im Jahr 1979 nach Lamalera zuriickkehrte, um eine

3 Grammatikalisch korrekt ist patolu (sing.) und patola (pl.), siehe Biihler, A. und E. Fischer
(1979). Die Ikattechnik ist eine Reservemusterung, bei der Kett- oder Schussfiden abgebun-
den werden, ehe das Gam gefirbt und gewebt wird. Beim Doppelikat werden beide
Websysteme, Kette und Schuss, auf diese Weise vor dem Weben gemustert.

* Biihler (1959) nennt die Insel Lomblen; dieser Name galt wihrend der hollindischen
Kolonialzeit. Nach 1950 wurde sie in Lembata umbenannt.

5 Von 1969 bis 1971 lebte ich gemeinsam mit meinem Mann, dem Ethnologen Robert H.
Barnes, zwei Jahre in Kédang im Osten der Insel und besuchte Lamalera nur kurz. 1979
kehrte ich fiir drei Monate nach Lamalera zuriick; 1982 konnten wir sechs weitere Monate
dort forschen. Alle Aufenthalte hatten die Unterstiitzung der Indonesischen Akademie der
Wissenschaften, Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI). 1979 wurde mein Besuch
vom englischen Department of Education and Science finanziert; 1982 trug der Social
Science Research Council of Great Britain die Kosten.

202



-
o0
I | o N

)
&

L (e ¥ ; . -
tw@_a *”.%a.. 53X
ﬁl&uy & & ¥
L)
5 »A-.& o

' o

203

Gujarat. Basel, Museum fiir Vélkerkunde und Schweizerisches Museum fiir

Volkskunde (BS I1A 2221).

b

Patolu

Abb. 1:



Abb. 2: Ketipa in Lamalera, 1979. Abb. 3: Ikatmotiv ata dika, Lamalera (Detail)

kunsthistorische Untersuchung der florierenden Webkunst zu beginnen, kannte ich
natiirlich Biihlers Arbeiten und wusste auch um die weite Verbreitung der indischen
Patolen in Siidostasien sowie um ihren Einfluss auf eigenstindige Webtraditionen.
So war mir eindeutig klar, dass gewisse Motive der Lamalera-Tiicher nicht einhei-
mischen Ursprungs waren und im Besonderen starke Patola-Einfliisse zeigten. Doch
im Dorf selbst wurde mir wiederholt versichert, dass es mit Ausnahme neuerer
Gebrauchsimporte keine fremden Tiicher gébe. Erst nach lingerem Aufenthalt
erwihnte jemand eine ketipa: wie ich wusste, war das der Lamaholotname fiir eine
Patole. Von der ketipa wurde im Zusammenhang mit Klanschitzen erzihlt.

Mein Interesse fiihrte zu einer Suche im Dorf, unter Beihilfe einer dlteren Freundin.
Nach mehreren Fehlschldgen kamen wir in ein Klanhaus, wo man uns versicherte,
dasssich tatsdchlichein ketipa-Tuch unter den Schitzen des Klans befand. Zu diesem
Zeitpunkt war nur eine junge Frau im Haus; sie kletterte in den Dachstuhl und er-
schien wieder mit einem spinnwebenbedeckten, zugebundenen Korb. Sie stellte ihn
auf den Tisch, wurde dann aber plétzlich sehr nervos. Es folgte eine lange Diskus-
sion, die darauf hinauslief, dass sie nicht bereit sei, den Korb zu 6ffnen, da es nicht
Vollmond sei und das Tuch sich daher in einem aufgeltsten Zustand befinde, voller
Locher und Risse, und vor unseren Augen zerfallen konnte. Sie sprach auch sehr
aufgeregt von einer Schlange im Korb, die sich beim Offnen im Haus ausbreiten
wiirde und Verderben brichte. Nur eine iltere Frau aus dem Klan konne das
Schatzpaket fiir uns 6ffnen. Unverrichteter Dinge gingen wir nach Hause, konnten
aber endlich mit einer alten Frau des entsprechenden Klans zuriickkehren. Der Korb
kam aufs Neue aus dem Dachgestiihl, und unter dem aufgeregten Getuschel der
Zuschauer 6ffnete unsere Begleiterin das Paket. Zum Vorschein kam eine Patole von

204



sehr guter Qualitiit (Abb. 2). Die alte Dame trat damit an die Tiir des Klanhauses,
damit ich es fotografieren konnte, aber sie sagte, unter keinen Umstiinden kdnnte sie
damit iiber die Schwelle hinaustreten. Das Tuch diirfe das Klanhaus nicht verlassen,
da sonst Ungliick iiber alle Mitglieder hereinbrechen wiirde. Die Patole hatte mehrere
Locher, die damit erklirt wurden, dass der Mond nicht mehr ganz voll war.®

Ausser der Patole befand sich auch eine Silberkette im Korb, mit einem kleinen
Schlangenkopf und geteiltem Schwanz. Diese Kette war es, die allgemeine Unruhe
ausgelost hatte und besonders bei der jungen Bewohnerin des Hauses Besorgnis
erregte. Sie stellt keine gewo6hnliche Schlange dar, sondern wird als Schutzgeist des
Klans angesehen. Er ist im allgemeinen wohlwollend und behiitet im weitesten Sinn
die Fruchtbarkeit der Gruppe, hat aber auch eine so grosse Ausstrahlung, dass er mit
Sorgfalt behandelt werden muss. Gerit er ausser Kontrolle, bringt er Ungliick und
Verheerung, zerstort die Emte und andere Giiter, die zum Lebensunterhalt gehéren.”

In dem Fischerdorf Lamalera wiirde das bedeuten, dass die Boote leer nach Hause
kdmen. Wihrend ich noch Seidentuch und Silberkette beschaute, kam mein Mann
vom Strand herauf und sagte, dass dort grosse Aufregung herrsche, weil ich die
Patole ausgewickelt hatte, wihrend die Boote draussen auf dem Meer waren. Die
junge Frau, die vorher grosse Nervositit gezeigt hatte, war zu den Bootsschuppen
gelaufen und verkiindete, sie sorge sich um das Wohlergehen des Klanbootes. Die
dlteren Minner, die dort im Schatten auf die Riickkehr der Flotte warteten, beruhigten
sie und meinten, solange das Tuch das Haus nicht verlassen hitte, sei alles in
Ordnung. Trotzdem war ich natiirlich nun bestiirzt iiber mein drangendes Nachfor-
schen. Am Abend war ich h6chst erleichtert, als das Klanboot sicher im Hafen war
und sogar einen grossen Riesenrochen einbrachte.

Auf dem Nachhauseweg wurden wir zu einem kurzen Besuch ins Haus einer
bekannten Weberin eingeladen. Sie zeigte mir eines ihrer Textilien, einen dreibahni-
gen Sarong, dicht mit Ikatmotiven bedeckt. Diese Art Tuch hat einen grossen
Zeremonialwert in Lamalera, da es ein grundlegender Bestandteil des mit jeder
Hochzeit verbundenen Austauschs von Gaben ist. Die Frau berichtete, das Haupt-
motiv des Tuches heisse ata dika, «Mensch». Die Motive waren nicht sehr klar
erkennbar, da sich beim Weben einige der Kettfdden, die das Muster darstellen,
verzogen hatten (Abb. 3). Wihrend ich dem Muster genau folgte, sah ich aber doch

¢ In Lamalera sagt man, dass diese zyklische Verénderung alle alten und kostbaren Tiicher
betrifft: bei Neumond haben sich die Fdaden aufgelSst, wihrend sie zur Zeit des Vollmondes
wieder zum Tuch zusammengefiigt sind. Aus diesem Grund werden alle grossen Feste bei
Vollmond gefeiert, damit die kostbaren Sarongs getragen werden konnen. Dabei ist zu
erwihnen, dass die Herstellung von Textilien bewusst als Transformation gesehen wird, die
fir die damit beschiftigte Frau nicht ohne Gefahr ist (Bames, R. 1989b: 54). Die rohe
Baumwolle, die als Faserbausch noch «ungeordnet» ist, wird gesponnen, gemustert und
gewebt, so dass aus ihr ein Tuch entsteht, das als Kleidungsstiick den Menschen «zivili-
siert», das aber auch als Brautschatz von Klan zu Klan wandert. Textilien sind vergénglich,
aber sie haben auch die Aura der zyklischen Wiederkehr.

" Vergleiche Bammes, R. H. (1973: 611; 1974: 105, 107) fiir eine Erérterung der Schlange als
Schatzhiiter und Beschiitzer in Kedang; ebenfalls Vatter (1932:153), wo der Schlangen-
drache naga mit dem Dorftempel verbunden wird.

205



Riickgrat, Beine, Arme, Kopf. Warum kam mir dazu aber die Erinnerung an die
Patole, die ich gerade gesehen hatte? Das Muster wurde auf Papier iibertragen, und
das Ergebnis war verbliiffend: die kontinuierliche Reihe von Strichméinnchen, eines
iiber dem anderen, war eindeutig dem Blumenmotiv dhnlich, das hiufig den kurzen
Rand einer Patole bildet, und von dem ich gerade ein Beispiel gesehen hatte (Abb. 1).
Hier aber war die Pflanze in neuer Form dargestellt, in einer Reihe von menschlichen
Figuren, eine iiber der anderen, alle durch die Riickgratlinie miteinander verbunden.
Erfreut iiber mein Interesse, sagte mir die Weberin noch, dass das Motiv ata dika das
Eigentum des Klans Belikololong sei, der Nachkommen des Dorfbegriinders.

Das Dorf Lamalera

Diese recht anekdotische Schilderung liefert die ethnographische Situation, die nun
analytisch interpretiert werden soll. Dazu muss Lamalera im sozialen, geographi-
schen und historischen Zusammenhang gesehen werden. Das Dorf liegt an der
Siidkiiste Lembatas, einer Insel, deren Bewohner fast ausschliesslich vom Ackerbau
leben. Dérfer und Felder ziehen sich die Hinge der Vulkanberge hinauf, und die
Bevolkerung lebt traditionell vom Meerabgekehrt und eindeutig landorientiert, nicht
nur wirtschaftlich, sondemn auch inihrenreligiésen und mythologischen Vorstellungen.
Viele Dérfer sehen ihren Ursprung in den Bergen, besonders in den Kratern der
Vulkane, und Fruchtbarkeitsvorstellungen sind eng mit den Feldertrdgen verbunden.

Im Gegensatz dazu wurde Lamalera vom Meer aus begriindet, und das Dorf ist
wirtschaftlich weitgehend vom Fischfang abhingig (Abb. 4). Die Dorfgeschichte
berichtet, dass die ersten Siedler als Fliichtlinge von Lapan Batan kamen, einer Insel
zwischen Lembata und Pantar, die angeblich bei einem vulkanischen Ausbruch
zerstort wurde und zum grossen Teil im Meer versank. Diese Erzidhlung kann
durchaus auf historischer Tatsache beruhen, denn im Flores-Solor-Gebiet sehen
zahlreiche Dérfer bzw. Klane Lapan Batan als ihren Ursprung an und berichten von
der Flucht. Allerdings muss das vor den ersten europdischen Kontakten geschehen
sein, da die Ortschaften bereits in den portugiesischen Dokumenten des 16. und
frilhen 17. Jahrhunderts in situ erwihnt werden (Basilio de Sa 1956: 480, 486-7;
Jacobs 1974: 299-329). Lamaleras Vorfahren jedoch kamen urspriinglich nicht von
Lapan Batan, sondern berufen sich auf eine Herkunft aus Sulawesi. Bei der Ankunft
in Lembata baten sie nur um Erlaubnis, ihre Hauser und Bootsschuppen dort zu
bauen. Felder brauchten sie nicht, da sie ihren Lebensunterhalt auf dem Meer
suchten. Grund und Boden des Dorfes gehéren noch heute zwei Bergdorfern, die
nordlich Lamaleras an den Héingen des Labalekang-Vulkans liegen.

Die Grundnahrungsmittel, hauptsdchlich Mais und Reis, werden rein im
Tauschhandel erworben. Die grossen Seetiere, die die Minner wahrend der Trocken-
zeit mit Harpunen erlegen, besonders Pottwal und Riesenrochen, werden auf kom-
plizierte Weise aufgeteilt und getrocknet (Abb. 5 und 6). Der Tausch gegen Mais und
Reis ist vollstindig in den Hénden der Frauen. Wéhrend der Fischfang mit den
grossen, klaneigenen Booten ein Unternehmen ist, das die ganze Gruppe betrifft und
gemeinsam ausgefiihrt wird, vollzieht sich der Tauschhandel individuell. Neben dem
Fischhandel spielt auch der Austausch von Textilien fiir Nahrungsmittel eine grosse
Rolle. Alle Frauen in Lamalera konnen weben (Abb. 7), und sie versorgen nicht nur
sich selbst und ihre Familien mit den traditionellen Sarongs, die auch heute noch viel

206



Abb. 4: Fischerboot, téna, bei der Einfahrt in die Bucht von Lamalera.

207



Abb.5: Von Lamaleras Fischern erlegter Pottwal.

Abb. 6: Geriist zum Trocknen von Fisch und Walfleisch.

208



Abb. 7: Weben eines Minnersarongs.

getragen werden, sondern tauschen diese Tiicher in den Bergdérfern, wo zum Teil ein
Webverbot herrscht (Barnes, R. 1987; 1989a: 59-9).

Tauschhandel ist daher fiir das Dorf von grundsitzlicher Bedeutung, ist aber auch
mitbestimmend fiir das Verhéltnis zu der seit jeher ansissigen Bevilkerung. Das
wird bereits beim Vortragen von Lamaleras halbmythologischer Geschichte betont.
Dort heisst es, dass die Vorfahren als Giste des Dorfes Nualela aufgenommen
wurden und sich dann durch ihren Erfolg im Handel etablieren konnten. Ganz
spezifisch wird erwihnt, dass es sich dabei um einen technologischen Austausch
handelte: Lamalera brachte Nualela die Fertigkeit des Topferns, Nualela wiederum
zeigte den Ank6mmlingen, wie man Eisen schmiedet. Die Spezialisierung hat sich
bis heute erhalten; Nualela ist das einzige Topferdorf im Siiden Lembatas, und
Lamalera fertigt seine eigenen Harpunen an. Dieser Austausch von Wissen spielt
aber auch auf einen Tausch von geschlechtsspezifischen Fertigkeiten an. Das T6p-
fern ist reine Frauenarbeit, wihrend das Schmieden von Ménnern ausgefiihrt wird.

Laut Lamaleras Version der Geschichte war Nualela dermassen beeindruckt von
der offensichtlichen Uberlegenheit der Neulinge, dass gleichzeitig ein Macht-
wechsel stattfand: der Alteste des fiihrenden Klans in Nualela verwaltete zu jener Zeit
Siid-Lembata fiir den Raja von Larantuka und war so ein K6nig im eigenen Revier;
diese Rolle iiberliess er nun dem Anfiihrer der Neuankémmlinge. Wie auch immer
die politische Machtiibergabe in Wirklichkeit vor sich gegangen sein mag, jedenfalls
behielt Lamalera den Titel bis in die 60er Jahre dieses Jahrhunderts.

Die neuen Siedler integrierten sich sehr erfolgreich in die ortseigene Kultur. Sie
nahmen Sprache, religidse Vorstellungen und Sozialstruktur der Lamaholotbevol-
kerung an. Ihre materielle Kultur ist eindeutig eine Variation des allgemein verbrei-
teten Lamaholottyps — mit einer Ausnahme, dem Fischfang. Ihre Boote und der

209



damit erworbene Lebensunterhalt haben sonst in Lembata keinerlei Parallelen. Die
Bereitschaft, das Meer zu niitzen, einerseits zum Lebensunterhalt, andererseits aber
auch fiir intensive Handelsbeziehungen zur Aussenwelt, gaben schon friih dem Dorf
einen sehr realen Vorteil vor der Bergbevélkerung, unabhéngig von der politischen
Dominanz, die es fiir sich beanspruchte. Mit Selbstverstéindlichkeit sprechen die
Nachkommen der urspriinglichen Lamaleraer Klane von sich als «Aristokratie» im
Verhiltnis zur Bevélkerung der Berge.

Webmuster als Dokumentation

Gibt es eine materielle Manifestation dieser Behauptung? In der Architektur und in
der Kleidung, zwei hdufigen Indikatoren in Indonesien, ist sie nicht zu finden. Der
ortstypische Hausbau ist zwar symbolisch sehr aufschlussreich, aber visuell nicht
beeindruckend. Rang- oder Klassenunterschiede, sollte es sie geben, finden anschei-
nend auch in der Zusammenstellung des traditionellen Kostiims keinen unmittelba-
ren Ausdruck. Ich méchte allerdings behaupten, dass Mitteilungen der Uberlegen-
heitinder Musterung gewisser Tiicher zu finden sind. Auf den ersten Blick betrachtet,
unterscheidet sich Lamaleras Webtradition nicht vom allgemeinen Lamaholot-
gebrauch. Die Webterminologie, die Namen fiir die Teile des Webrahmens, die
Ikattechnik in ihren verschiedenen Phasen, der Fédrbeprozess sind einheitlich und

Abb. 8: Firben mit Morinda citrifolia. Abb. 9: Brautschatztuch vom Ili Api, Nord-
Lembata (Detail).

210



identisch mit anderen Gebieten, wo gewebt wird. Dort ist iiberall ein Tuch von
grosser Bedeutung, das als Brautschatz benutzt wird. Diese Art Textil muss génzlich
aus einheimischem Material hergestellt werden, aus am Ort angebauter Baumwolle,
die handgesponnen wird und nur mit einheimischen Pflanzenfarben gefirbt werden
darf (Abb. 8). Das Tuch wird mit Ikatmustern verziert, die sich in Streifen tiber das
Tuchhinziehen, in einer Anordnung und Musterung, die von Insel zu Insel verschieden
und wiederum streng ortsgebunden ist (Abb. 9). Der Hauptton des Textils muss rot
sein. Tiicher dieser Art werden bei oder nach der Hochzeit vom Klan der Braut dem
Klan des Mannes iiberbracht. Als Gegengeschenk erhilt der Klan der Frau einen
Elfenbeinzahn. Die Elefantenzidhne wurden wohl urspriinglich aus Hinterindien
importiert, kbnnen aber auch direkt aus Indien oder Ceylon (Sri Lanka) gekommen
sein. Der Import wurde bereits zu Beginn der europdischen Kontakte bemerkt und
wird direkt mit der Einfuhr von Patolen erwihnt (Basilio de Sa 1956: 480).

So wird die Gabe von seiten der Frau, beider auf dem Ortseigenen, Einheimischem
bestanden wird, von einem Geschenk komplementiert, das offensichtlich nicht
einheimisch ist. Die beiden Gaben sind in dieser Hinsicht gegensitzlich, und doch
ergdnzen sie einander und machen die Verbindung der Klane deutlich. Sie stellen die
in Indonesien allgemein verbreitete Komplementirgabe dar, den Austausch von
«weiblichen» und «minnlichen» Gegenstinden, der fiir die Verwandtschafts-
beziehungen grundlegend ist.

Diese allgemein giiltige Beschreibung eine Lamaholot-Tuchs stimmt mit dem
entsprechenden Sarong in Lamalera iiberein. Allerdings sehen wir in der Motiv-
verteilung einen bedeutenden Unterschied. Ein typisches Lamaholot-Tuch ist aus
zwei Bahnen zusammengeniht; vom Erscheinungsbild her wird die Naht vollkom-
men iiberspielt.® Das Textil ist durchgehend mit Ikatmustern in Streifenanordnung
verziert. Nahe zum Saum hin findet man eine breite Musterung. Das Lamalera-Tuch
dagegen unterscheidet sich in einem wichtigen Detail: es hat drei Bahnen. Die
mittlere Bahn verwendet dabei Motive, die grundsitzlich anders sind als die Muster
der Streifenbahnen (Abb. 10). Im Lamalera-Sarong kénnen wir zwei Mustertypen
feststellen:
1.Ein breites Motiv, das immer im Mittelpunkt des Tuches, d.h. in der mittleren

Bahn, erscheint; es ist ein Motiv, das sich erfolgreich aneinanderreihen ldsst und

dann ein kontinuierliches Muster ergibt (Abb. 10, obere Hilfte).
2.Ein engeres Motiv, das sich nicht mit dem gleichen Erfolg zu einem kontinuierli-

chen Muster zusammensetzen l4sst, dagegen dazu besummt ist, als Band zu
erscheinen (Abb. 10, untere Hilfte).
Der zweite, schmale Typ ist allen Lamaholot-Tiichern eigen. Hiufig besteht er aus
Motiven, die im indonesischen Raum bereits in frithesten archdologischen Funden
vorhanden sind.’ Der erste, breite Mustertyp aber hat seinen Ursprung anderswo: in
den Patola-Tiichern von Gujarat. Bei der Erwédgung von Einfliissen dieser Art stellen

8 Bei Abb. 9 verbindet sie das obere und mittlere Drittel des zweiten Musterbands von oben.

® Diese Motive wurden lange mit Mustern auf Bronzegegenstinden verglichen, im besonde-
ren mit den bekannten Kesseltrommeln im sogenannten Dong-son-Stil. Sie erscheinen aber
sehr viel frither bereits im siidostasiatischen Inselbereich als Muster auf Topfereifunden und
waren anscheinend nicht ausschliesslich von der Verbreitung der Bronzegegenstinde
abhingig (Bames, R. 1989: 132; Solheim 1979: 182-4, 188-9).

211



sich zwei Fragen: warum werden gewisse Formen oder Motive adoptiert, und wie
werden sie assimiliert? Nehmen sie eine dominante Rolle an, oder werden sie dem
ortseigenen Motivschatz untergeordnet?

Wenden wir uns zunéchst der ersten Frage warum zu. Die Patolen, die allgemein
in das Lamaholotgebiet eingefiihrt wurden, haben (bzw. hatten bis vor kurzem) zwei
verschiedene Funktionen. In den vorwiegend islamischen Handelsniederlassungen
von Adonara und Ost-Solor waren sie friither Bestandteil des Brautschatzes: in diesen
Orten gibt es keine roten Brautschatztiicher, stattdessen wurden die Patolen benutzt.
Selbstverstindlich waren es diese Orte, die den direkten Zugang zu den Seiden-
tiichern hatten. Im restlichen Lamaholotgebiet aber waren die Patolen Teil der
Schatztruhe, die im Klanhaus aufbewahrt wird. In Lamalera zum Beispiel weist man
die Moglichkeit, dass die Patolen vielleicht frither als Brautschatz benutzt wurden,
weit von sich. Selbst wenn der Brauch historische Tatsache sein kénnte, steht er in
zu grossem Gegensatz zur gegenwirtigen Bedeutung der Patolen. Als Klanschatz
stellt das Tuch eine starke Kraft dar, einen Reichtum symbolischer Dimension, der
in direktem, obwohl mystischen Zusammenhang zum Wohlergehen des Klans steht.
Das wurde mir mehr als deutlich, als mir das erste ketipa gezeigt wurde.

Sovielich weiss, besitztkein Klan in Lamaleraim Augenblick mehr alseine Patole,
und keineswegs alle Klane sind iiberhaupt in Besitz einer solchen. Aber soweit ein
Klan eine Patole besitzt, hat das indische Tuch in seiner spezifischen Musterung die
Brautschatztiicher beeinflusst, die von den Frauen des Klans gewebt werden. Alle
Muster, die sich fiir das Mittelstiick eines Brauttuches eignen, werden einem
bestimmten Klan zugeordnet und als sein Eigentum betrachtet. Wo es méglich war,
eine Patole im Klanschatz ausfindig zu machen, konnte eine direkte Verbindung zum
klaneigenen Motiv hergestellt werden. Dagegen ist keines der schmalen Muster, die
in Streifen angeordnet werden, einem Klan zugehérig; diese, wurde mir gesagt,
gehoren dem ganzen Dorf. Eine Frau wird sich nur ein patolabeeinflusstes Muster
aneignen und als Ikatarbeit ausfilhren, wenn sie sich auf eine Abstammung vom
entsprechenden Klan berufen kann. Diese genealogische Verbindung kannallerdings
iiber Generationen zuriickliegen, so dass die Auswahl praktisch sehr gross ist. Es ist
deshalb umso bedeutender, dass die Vorschrift fest im Bewusstsein vorhanden ist.®

Ich meine, dass zwei Griinde vorliegen, weshalb die Patolamuster in der einhei-
mischen Tradition adoptiert wurden. Die indischen Seidentiicher wurden als Luxus-
ware importiert und waren als Prestigegegenstinde Ausdruck grossen Reichtums
und der damit verbundenen Uberlegenheit. Dieser Aspektist durchaus prisent in der
Darstellung der Motive im Brauttuch von Lamalera. Der Hinweis auf die Patole wird
besonders in die mittlere Bahn gesetzt, in Lamalera tukd genannt, «Zentrum, Mit-
telpunkt». Das Zentrum wiederum ist eine Ehrenposition. Wir erinnern uns, dass das
allgemein iibliche Lamaholot-Tuch den Saum betont, indem dort einbreites Ikatband
erscheint. Auch in Lamalera zeigt der Frauensarong fiir den tdglichen Gebrauch
dieses Merkmal (Abb. 11). Der dreibahnige Sarong dagegen betont das Mittelstiick,
das schon dem Namen nach (tukd) als Mittelpunkt gesehen wird. Vergleichend dazu

12 Es ist nicht untypisch fiir Lamalera, dass diese Vorschrift mit grésster Flexibilitit inter-
pretiert wird. Zum Vergleich sind die Heiratsvorschriften erwihnenswert, die vom
asymmetrischen Typ sind und die Verbindung mit einer bestimmten Personenkategorie
verlangen, aber in Wirklichkeit der individuellen Parmerwahl oft einen grossen Spielraum
lassen; eine dhnliche Situation besteht in Kédang (Barnes, R. H. 1974: 294-304).

212



Abb. 10: Abb. 11:

Zwei Bahneneines dreibahnigen Brautschatz- Frau aus Lamalera; in die breiten Bahnen

tuches Lamalera; die obere Bahn zeigt konti- ihres Alltagssarongs hat sie die Initialien ih-

nuierliche Musterung. res Namens (Klara Ese Lelaona) geikatet,
ferner einheimische und europiisch inspirierte
Muster.

mochte ich erwihnen, dass der politische Anfiihrer des Dorfes, der die Position
innehat, die Nualela an Lamalera abgegeben hatte, vom Klan Lewotuk3, «Mitte des
Dorfes», kommt, und dass sein Klanhaus im rituellen Mittelpunkt des Dorfes steht.
So ist die Intention bei der Anordnung der Patolamuster in der mittleren Bahn sicher
einerseits ein Merkmal von politischer Macht. Ausserdem verbindet sich mit der
Darstellung die Zugehorigkeit zu einem bestimmten Klan und die Widerspiegelung
des Patolen-Besitzes.

Bei der Betrachtung des Einflusses, den eine Tradition auf eine andere hat, ist es
zuweilen besonders aufschlussreich zu verfolgen, wie sich Formen dndern, wie sie
assimiliert werden und wie ikonographische Muster in der neuen Umgebung von
einer anderen Vorstellungskraft adoptiert werden. Ich erwédhnte oben das Muster ata
dikda, «Mensch». Es gehort dem Klan, dessen Angehorige sich auf eine direkte
Abstammung vom Griinder des Dorfes berufen. Mir scheint es eindeutig, dass das
Muster mitden Blumenbdumen am Rand vieler indischen Patolen verwandtist (Abb.
1; Fig. 2). Warum heisst es dann «Mensch»? Der indische Prototyp hat eindeutig
vegetativen Charakter: vom mittleren, geraden Suel zweigen abwechselnd Blumen
und Blitter ab, und eine Blume kront das Ganze (Fig. 2a). Und doch miissen wir
annehmen, dass die Darstellung die Frauen von Lamalera an ein Muster erinnerte,
dass angeblich menschliche Figuren reprdasentiert. Wenn man das Bild der Pflanze

213



Fig.2: Schematische Darstellung a) des Pflanzenmotivs am Patolenrand b) des Motivs ata
dikd in Lamalera c) des Motivs ata dikan in Atadéi.

als schematische Darstellung sieht, stellt sich méglicherweise die Menschenform
dar: als sogenannte «linked ancestor representation», wie sie aus vielen indonesi-
schen Traditionen bekannt ist (Jager Gerlings 1952; Schuster 1965). Lamalera
geographisch nahe, im benachbarten Atadéi Gebiet, finden wir ein Beispiel dieser
Ahnenreihe, das leicht zu lesen ist (Fig. 2c). Dieses Muster gibt es in Lamaleranicht;
stattdessen hat man sich das Detail einer Patole als Vorbild genommen und es in eine
Reihe von Menschenfiguren umgewandelt (Fig. 2b). Die Transformation kann
nachempfunden werden, wenn man die Atadéi-Figur als bekannt voraussetzt: der
Stiel der indischen Blume wird zum Riickgrat, die Zweige werden Arme und Beine,
und die Blume im Mittelpunkt wird zum Kopf. Die Weberinnen von Lamalera haben
ein fremdes Motiv iibemommen und auf eine ihnen eigene und im Zusammenhang
sehr bedeutende Weise neu interpretiert.

Als Aussenseiter hatte Lamalera anscheinend von Anfang an ein ambivalentes
Verhiltnis zur Bergbevolkerung. Das Dorf ist fiir seine Versorgung mit Nahrungs-
mitteln vom Tauschhandel mit der Agrarbevilkerung im Landesinnern abhingig,
und seit alters her darf die Pflicht dem «Herrn des Bodens» gegeniiber nicht
vernachldssigt werden: ihm, der nicht zu Lamalera gehort, muss jeweils ein Teil des
erbeuteten Fischs gegeben werden. Und doch sehen die Bewohner Lamaleras sich
selbst als den Bauern iiberlegen, als «Aristokraten», die mit Selbstverstindlichkeit
ihre Vorteile wahrnehmen. Als eine Gemeinschaft, die nach aussen schaut, mit dem
Meer lebt und das Wasser als Verbindung zur Aussenwelt sieht, haben und hatten sie
Beziehungen und Zugang zu Giitern, die die Bergbewohner wiederum erst durchihre
Vemittlung erreichten.!

Ich habe hier eine bestimmte Form der Ikatmusterung in Lamalera als Anlass
genommen, um gewisse Grundlinien der Gesellschaft darzustellen. Der Weg zur
Interpretation war zweifach. Einerseits fiihrte er iiber eine ethnologische Analyse,

11 Hierbei handelte es sich nicht nur um importierte Tauschgiiter, sondern auch um frithe
Kontakte mit europiischer Missionierung und der damitverbundenen Schulbildung (Bamnes,
R. H. 1987).

214



die die materielle Kultur im sozialen Zusammenhang interpretiert. Andererseits aber
brachte die Formanalyse bestimmter Textilmuster eine Perspektive, die iiber die
gegebene ethnographische Situation hinausfiihren kann. In diesem Fall wird mit
Hilfe einer kunsthistorischen Methodik die ethnologische Interpretation historisch
erweitert, indem ein ikonographischer Wandel erldutert wird. Es liegt leider nichtim
Rahmen dieses Beitrags, mit diesem Grundwissen weitere Fragen der Kunst-
geschichte zu stellen. Diese kénnten zu Untersuchungen der Asthetik und des Stils
fiihren.

Literaturverzeichnis

BARNES Robert H.

1973. «The Rainbow in the Representations of Inhabitants of the Flores Area of
Indonesia», in: Anthropos 68, p. 611-13.

1974. Kédang: a Study of the Collective Thought of an Eastern Indonesian People.
Oxford: Clarendon Press.

1987. «Educated Fishermen: Social Consequences of Development in an Indonesian
Whaling Community». Bulletin de I'Ecole Frangaise de I'Extréme Orient (Paris)
75, p. 295-314.

BARNES Ruth

1987. «Weaving and Non-Weaving among the Lamaholot». Indonesia Circle
(London) 42, p. 16-31.

1989a. The Ikat Textiles of Lamalera. A Study of an Eastern Indonesian Weaving
Tradition. Leiden: E.J. Brill.

1989b. «The Bridewealth Cloth of Lamalera, Lembata», in: GITTINGER Mattiebelle
(ed.), To Speak With Cloth: Studies in Indonesian Textiles. Los Angeles: Univer-
sity of California, Museum of Cultural History, p. 43-55.

1991. «Patola in Southern Lembata (Lomblen)», in: VOLGER Gisela and Karin von
WELCK, Indonesian textiles: Symposium 1985. Kd&In: Rautenstrauch-Joest-
Museum, p. 11-17.

BARBOSA Duarte
1921. The Book of Duarte Barbosa. Mansel Longworth Dames (ed.), 2 vols.,
London: Hakluyt Society.

BASILIO DE SA Artur (ed.)

1956. «Historia de Maluco no Tempo de Gongalo Pereira Marramaque e Sancho de
Vasconcellos ... 1636. Fundagao das Primeiras Cristanades nas Ilhas de Solor e
Timor ... 1624-25», in: Documentagdo para a Histéria das Missées do Pradroada
Portuguis do Oriente, Insulindia, vol. 4. Lisboa: Agencia Geral do Ultramar.

BUHLER Alfred

1959. «Patola Influences on Southeast Asia». Journal of Indian Textile History 4, p.
4-46,

213



BUHLER Alfred und Eberhard FISCHER
1979. The Patola of Gujarat. Double Ikat in India. 2 vols. Basel: Krebs.

GITTINGER Mattiebelle
1979. Splendid Symbols: Textiles and TraditioninIndonesia. Washington, D.C.: The
Textile Museum.

GITTINGER Mattiebelle (ed.)
1989. To Speak With Cloth: Studies in Indonesian Textiles. Los Angeles: University
of California, Museum of Cultural History.

JACOBS Hubert (ed.)

1974. «Fr. Baltasar Dias S.J. to Fr. Provincial Antonio de Quadros S.J., Goa-
Malacca, December 3, 1559», in: Documenta Malucensia, vol. 1 (1542-1577),
Roma: Monumenta Historica Societatis Iesu, p. 299-329.

JAGER GERLINGS J.H.

1952. Sprekende Weefsels: Studie over Ontstaan en Betekenis van Weefsels van
enige Indonesische Eilanden, (Mededeling 99) Amsterdam: Koninklijk Instituut
voor de Tropen.

KHAN MAIJLIS Brigitte
1984. Indonesische Textilien: Wege zu Gottern und Ahnen. K6In: Rautenstrauch-
Joest-Museum.

PIRES Tomé
1944. The Suma Oriental of Tomé Pires. Armando Cortesao (ed.) 2 vols., London:
Hakluyt Society.

SCHUSTER Carl
1965. «Remarks on the Design of an Early Ikat Textile inJapan», in: Festschrift Alfred

Biihler. Basler Beitrdge zur Geographie und Ethnologie, Ethnologische Reihe, Bd.
2. Basel, S. 339-368.

SOLHEIM Wilhelm G.
1979 [published 1982]. «A Look at 'L'Art Prébouddhique de la Chine et de 1'Asie du

Sud-Est et son Influence en Océanie'. Forty Years after». Asian Perspectives 22,
p. 165-205.

VATTER Ernst
1932. Ata Kiwan: unbekannte Bergvolker im tropischen Holland. Leipzig:
Bibliographisches Institut.

VOLGER Gisela and Karin von WELCK (ed.)
1991. Indonesian textiles: Symposium 1985. Koln: Rautenstrauch-Joest-Museum.

216



	Patola in Lamalera : eine ostindonesische Textiltradition in kunsthistorischer und ethnographischer Interpretation

