
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Patola in Lamalera : eine ostindonesische Textiltradition in
kunsthistorischer und ethnographischer Interpretation

Autor: Barnes, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruth Barnes

Patola in Lamalera: eine ostindonesische Textiltradition in
kunsthistorischer und ethnographischer Interpretation1

Ethnologische Untersuchungen in Indonesien betonen immer wieder die entscheidende

Rolle, die Textilien fast im ganzen Inselbereich haben.2 Als Kleidungsstücke
sind sie Zeichen für Herkunft und Stand des Trägers oder der Trägerin, ein Hinweis,
der meist wahrgenommen wird, ehe verbale Vermittlung die Identifikation anbietet.
AlsZeremonialgaben sind sie nahezu unerlässlich; besonders offensichtlich wird das
bei Heirat und Totenfeiern. Ihre Herstellung, die allgemein Frauen vorbehalten ist,
kann auch in rein technologischen Details aufschlussreich für die soziale und
kosmische Ordnung der Gesellschaft sein (Barnes, R. 1989a: 40, 94-5). Darüber
hinaus können Textilien aber zuweilen als historische Dokumente, als Hinweis für
Handelsbeziehungen und politische Verbindungen gebraucht werden. Diese Quelle
wird im allgemeinen von Ethnologen nur sekundär genützt. In diesem Beitrag
möchte ich diesen Aspekt besonders betonen und werde versuchen, eine kunsthistorische

und ethnologische Interpretation nebeneinanderzusetzen bzw. zu verbinden.
Dabei werde ich mich geographisch auf das Lamaholot-Gebiet konzentrieren, eine
Inselgruppe, die Ost-Flores, Solor, Adonara und Lembata einschliesst (siehe. Karte
Fig. 1).

Ein Tag Feldforschung: «Zufall der Einsicht»

Ich möchte mit der Schilderung eines ethnographischen Vorfalls beginnen, der auf
den ersten Blick nicht eindeutig das Thema anspricht. Systematik bei der
Feldforschung ist ein Wunschtraum, der für die meisten Ethnologen an der Realität
zerplatzt. Die längste Zeit vergeht darauf, Einzelteile zu sammeln und zu notieren,
von denen man selten weiss, ob sie je in ein sinnvolles Gesamtbild passen werden,
und selbst die exotischsten Situationen und Verhaltensweisen können schliesslich
zum Alltag werden und scheinen oft kaum mehr eineranalytischen Betrachtung wert.
An einen Tag jedoch erinnere ich mich, an dem die Kombination mehrerer Begebenheiten

mir einen entscheidenden Einblick erlaubte in grundlegende Vorstellungen
der indonesischen Dorfgesellschaft, in der ich lebte. Diese Einsicht wurde mir durch
die künstlerische Gestaltung und Motivwahl bestimmter Textilien vermittelt.

1 Eine englische Version dieses Beitrags wurde anlässlich des Symposiums Indonesian
Textiles: Findings and Problems 1985 in Köln gehalten. Jener frühere Beitrag erschien als
«Patola in Southern Lembata (Lomblen)», in Völger und von Welck (1991).

2 Mattiebelle Gittinger (1979) gibt eine hervorragende Einführung und Quellenübersicht,
die sowohl ethnographisches als auch historisches Material zusammenfasse Ebenfalls als

Übersichtskatalog zu empfehlen ist Khan Majlis (1984), wo besonders über die Südmolukken
relevantes und bisher wenig bekanntes Material veröffentlicht wird. Gittinger (1989) hat
ausserdem eine Sammlung von Detailstudien zum Thema herausgegeben.

Ethnologiea Helvetica 16, 1992: 201-216 201



Historikern und Textilforschern ist seit langem bekannt, dass indische Tuchwaren
im Handel mit Südostasien eine besondere Rolle gespielt haben. Schon die frühesten
europäischen Quellen, die zumindest teilweise als Handelsberichte zum Zweck der
«Marktforschung» angelegt wurden, verzeichnen das weitverbreitete Interesse an
indischen Textilien (Barbosa 1921; Pires 1944). Als besonders kostbar und begehrt
werden sogenannte Patola-Tücher erwähnt, eine im Doppelikat gemusterte
Seidenware aus Gujarat (Abb. I).3

Alfred Bühler beschäftigte sich im Zusammenhang mit seinem wissenschaftlichen
Interesse an der historischen Verbreitung von Textil-Reservemusterungen besonders

mit diesen Patola-Tüchern. In einem oft zitierten Beitrag zum Patola-Handel in
Südostasien und seinem Einfluss auf einheimische Gewebemuster hob er die kleine
ostindonesische Insel Lembata hervor und meinte, dass sich dort anscheinend eine
besonders fruchtbare Symbiose entwickelt hätte.4 Er war sich nicht bewusst, dass
nahezu alle Beispiele, die er zur Bekräftigung seines Arguments auswählte, aus
einem einzigen Dorf kamen, aus Lamalera an der Südküste der Insel.

Da ich zur Zeit meines ersten Aufenthalts auf Lembata Bühlers Artikel noch nicht
kannte, war es reiner Zufall, dass mich gerade dieser Ort damals besonders zu
interessieren begann.5 Als ich im Jahr 1979 nach Lamalera zurückkehrte, um eine

3 Grammatikalisch korrekt islpatolu (sing.) und patola (pl.), siehe Bühler, A.und E. Fischer
(1979). Die Ikattechnik ist eine Reservemusterung, bei der Kett- oder Schussfäden abgebunden

werden, ehe das Garn gefärbt und gewebt wird. Beim Doppelikat werden beide
Websysteme, Kette und Schuss, auf diese Weise vor dem Weben gemustert.

4 Bühler (1959) nennt die Insel Lomblen; dieser Name galt während der holländischen
Kolonialzeit. Nach 1950 wurde sie in Lembata umbenannt.

5 Von 1969 bis 1971 lebte ich gemeinsam mit meinem Mann, dem Ethnologen Robert H.
Barnes, zwei Jahre in Kédang im Osten der Insel und besuchte Lamalera nur kurz. 1979
kehrte ich für drei Monate nach Lamalera zurück; 1982 konnten wir sechs weitere Monate
dort forschen. Alle Aufenthalte hatten die Unterstützung der Indonesischen Akademie der
Wissenschaften, Lembaga Ilmu Pengetaliuan Indonesia (LIPI). 1979 wurde mein Besuch
vom englischen Department of Education and Science finanziert; 1982 trug der Social
Science Research Council of Great Britain die Kosten.

202



v/S/fp.

WÊÊÊÊÊÊÊ
' »_*.' Jt. *.A./Vi* *é*r S"IL 'S« j"H .T"\. «1 jfam »4|_ ^r JMF.»P^. *¥* JP*T.V4r &*«i_# K-i* À,V*i^il\_j

»M

Abb. 1 : Patolu, Gujarat. Basel, Museum für Völkerkunde und Schweizerisches Museum für
Volkskunde (BS IIA 2221).

203



Abb. 2: Ketipa in Lamalera, 1979. Abb. 3: Ikatmotiv atadikä, Lamalera(Detail)

kunsthistorische Untersuchung der florierenden Webkunst zu beginnen, kannte ich
natürlich Bühlers Arbeiten und wusste auch um die weite Verbreitung der indischen
Patolen in Südostasien sowie um ihren Einfluss auf eigenständige Webtraditionen.
So war mir eindeutig klar, dass gewisse Motive der Lamalera-Tücher nicht
einheimischen Ursprungs waren und im Besonderen starke Patola-Einflüsse zeigten. Doch
im Dorf selbst wurde mir wiederholt versichert, dass es mit Ausnahme neuerer
Gebrauchsimporte keine fremden Tücher gäbe. Erst nach längerem Aufenthalt
erwähnte jemand eine ketipa: wie ich wusste, war das der Lamaholotname für eine
Patole. Von der ketipa wurde im Zusammenhang mit Klanschätzen erzählt.

Mein Interesse führte zu einer Suche im Dorf, unter Beihilfe einer älteren Freundin.
Nach mehreren Fehlschlägen kamen wir in ein Klanhaus, wo man uns versicherte,
dass sich tatsächlich ein ketipa-Tuch unter den Schätzen des Klans befand. Zu diesem
Zeitpunkt war nur eine junge Frau im Haus; sie kletterte in den Dachstuhl und
erschien wieder mit einem spinnwebenbedeckten, zugebundenen Korb. Sie stellte ihn
auf den Tisch, wurde dann aber plötzlich sehr nervös. Es folgte eine lange Diskussion,

die darauf hinauslief, dass sie nicht bereit sei, den Korb zu öffnen, da es nicht
Vollmond sei und das Tuch sich daher in einem aufgelösten Zustand befinde, voller
Löcher und Risse, und vor unseren Augen zerfallen könnte. Sie sprach auch sehr
aufgeregt von einer Schlange im Korb, die sich beim Öffnen im Haus ausbreiten
würde und Verderben brächte. Nur eine ältere Frau aus dem Klan könne das

Schatzpaket für uns öffnen. Unverrichteter Dinge gingen wir nach Hause, konnten
aber endlich mit einer alten Frau des entsprechenden Klans zurückkehren. Der Korb
kam aufs Neue aus dem Dachgestühl, und unter dem aufgeregten Getuschel der
Zuschauer öffnete unsere Begleiterin das Paket. Zum Vorschein kam eine Patole von

204



sehr guter Qualität (Abb. 2). Die alte Dame trat damit an die Tür des Klanhauses,
damit ich es fotografieren konnte, aber sie sagte, unter keinen Umständen könnte sie
damit über die Schwelle hinaustreten. Das Tuch dürfe das Klanhaus nicht verlassen,
da sonst Unglück über alle Mitglieder hereinbrechen würde. Die Patole hatte mehrere
Löcher, die damit erklärt wurden, dass der Mond nicht mehr ganz voll war.6

Ausser der Patole befand sich auch eine Silberkette im Korb, mit einem kleinen
Schlangenkopf und geteiltem Schwanz. Diese Kette war es, die allgemeine Unruhe
ausgelöst hatte und besonders bei der jungen Bewohnerin des Hauses Besorgnis
erregte. Sie stellt keine gewöhnliche Schlange dar, sondern wird als Schutzgeist des
Klans angesehen. Er ist im allgemeinen wohlwollend und behütet im weitesten Sinn
die Fruchtbarkeit der Gruppe, hat aber auch eine so grosse Ausstrahlung, dass er mit
Sorgfalt behandelt werden muss. Gerät er ausser Kontrolle, bringt er Unglück und
Verheerung, zerstört die Ernte und andere Güter, die zum Lebensunterhalt gehören.7

In dem Fischerdorf Lamalera würde das bedeuten, dass die Boote leer nach Hause
kämen. Während ich noch Seidentuch und Silberkette beschaute, kam mein Mann
vom Strand herauf und sagte, dass dort grosse Aufregung herrsche, weil ich die
Patole ausgewickelt hatte, während die Boote draussen auf dem Meer waren. Die
junge Frau, die vorher grosse Nervosität gezeigt hatte, war zu den Bootsschuppen
gelaufen und verkündete, sie sorge sich um das Wohlergehen des Klanbootes. Die
älteren Männer, die dort im Schatten aufdie Rückkehr derHotte warteten, beruhigten
sie und meinten, solange das Tuch das Haus nicht verlassen hätte, sei alles in
Ordnung. Trotzdem war ich natürlich nun bestürzt über mein drängendes Nachforschen.

Am Abend war ich höchst erleichtert, als das Klanboot sicher im Flafen war
und sogar einen grossen Riesenrochen einbrachte.

Auf dem Nachhauseweg wurden wir zu einem kurzen Besuch ins Haus einer
bekannten Weberin eingeladen. Sie zeigte mir eines ihrer Textilien, einen dreibahni-
gen Sarong, dicht mit Ikatmotiven bedeckt. Diese Art Tuch hat einen grossen
Zeremonialwert in Lamalera, da es ein grundlegender Bestandteil des mit jeder
Hochzeit verbundenen Austausche von Gaben ist. Die Frau berichtete, das Hauptmotiv

des Tuches heisse ata dikä, «Mensch». Die Motive waren nicht sehr klar
erkennbar, da sich beim Weben einige der Kettfäden, die das Muster darstellen,
verzogen hatten (Abb. 3). Während ich dem Muster genau folgte, sah ich aber doch

6 In Lamalera sagt man, dass diese zyklische Veränderung alle alten und kostbaren Tücher
betrifft: bei Neumond haben sich die Fäden aufgelöst, während sie zur Zeit des Vollmondes
wieder zum Tuch zusammengefügt sind. Aus diesem Grund werden alle grossen Feste bei
Vollmond gefeiert, damit die kostbaren Sarongs getragen werden können. Dabei ist zu
erwähnen, dass die Herstellung vonTextilien bewusst als Transformation gesehen wird, die
für die damit beschäftigte Frau nicht ohne Gefahr ist (Barnes, R. 1989b: 54). Die rohe
Baumwolle, die als Faserbausch noch «ungeordnet» ist, wird gesponnen, gemustert und
gewebt, so dass aus ihr ein Tuch entsteht, das als Kleidungsstück den Menschen «zivilisiert»,

das aber auch als Brautschatz von Klan zu Klan wandert. Textilien sind vergänglich,
aber sie haben auch die Aura der zyklischen Wiederkehr.

7 Vergleiche Barnes, R. H. (1973: 611; 1974: 105,107) für eine Erörterung der Schlange als
Schatzhüterund Beschützer in Kedang; ebenfalls Vatter (1932:153), wo der Schlangendrache

naga mit dem Dorftempel verbunden wird.

205



Rückgrat, Beine, Arme, Kopf. Warum kam mir dazu aber die Erinnerung an die
Patole, die ich gerade gesehen hatte? Das Muster wurde auf Papier übertragen, und
das Ergebnis war verblüffend: die kontinuierliche Reihe von Strichmännchen, eines
über dem anderen, war eindeutig dem Blumenmotiv ähnlich, das häufig den kurzen
Rand einer Patole bildet, und von dem ich gerade ein Beispiel gesehen hatte (Abb. 1).
Hier aber war die Pflanze in neuer Form dargestellt, in einer Reihe von menschlichen
Figuren, eine über der anderen, alle durch die Rückgratlinie miteinander verbunden.
Erfreut über mein Interesse, sagte mir die Weberin noch, dass das Motiv ata dikä das

Eigentum des Klans Belikololong sei, der Nachkommen des Dorfbegründers.

Das Dorf Lamalera

Diese recht anekdotische Schilderung liefert die ethnographische Situation, die nun
analytisch interpretiert werden soll. Dazu muss Lamalera im sozialen, geographischen

und historischen Zusammenhang gesehen werden. Das Dorf liegt an der
Südküste Lembatas, einer Insel, deren Bewohner fast ausschliesslich vom Ackerbau
leben. Dörfer und Felder ziehen sich die Hänge der Vulkanberge hinauf, und die
Bevölkerung lebt traditionell vom Meer abgekehrt und eindeutig landorientiert, nicht
nurwirtschaftlich, sondern auch in ihren religiösen und mythologischen Vorstellungen.
Viele Dörfer sehen ihren Ursprung in den Bergen, besonders in den Kratern der
Vulkane, und Fruchtbarkeitsvorstellungen sind eng mit den Felderträgen verbunden.

Im Gegensatz dazu wurde Lamalera vom Meer aus begründet, und das Dorf ist
wirtschaftlich weitgehend vom Fischfang abhängig (Abb. 4). Die Dorfgeschichte
berichtet, dass die ersten Siedler als Flüchtlinge von Lapan Batan kamen, einer Insel
zwischen Lembata und Pantar, die angeblich bei einem vulkanischen Ausbruch
zerstört wurde und zum grossen Teil im Meer versank. Diese Erzählung kann
durchaus auf historischer Tatsache beruhen, denn im Flores-Solor-Gebiet sehen
zahlreiche Dörfer bzw. Klane Lapan Batan als ihren Ursprung an und berichten von
der Flucht. Allerdings muss das vor den ersten europäischen Kontakten geschehen
sein, da die Ortschaften bereits in den portugiesischen Dokumenten des 16. und
frühen 17. Jahrhunderts in situ erwähnt werden (Basilio de Sä 1956: 480, 486-7;
Jacobs 1974:299-329). Lamaleras Vorfahren jedoch kamen ursprünglich nicht von
Lapan Batan, sondern berufen sich auf eine Herkunft aus Sulawesi. Bei der Ankunft
in Lembata baten sie nur um Erlaubnis, ihre Häuser und Bootsschuppen dort zu
bauen. Felder brauchten sie nicht, da sie ihren Lebensunterhalt auf dem Meer
suchten. Grund und Boden des Dorfes gehören noch heute zwei Bergdörfern, die
nördlich Lamaleras an den Hängen des Labalekang-Vulkans liegen.

Die Grundnahrungsmittel, hauptsächlich Mais und Reis, werden rein im
Tauschhandel erworben. Die grossen Seetiere, die die Männer während der Trockenzeit

mit Harpunen erlegen, besonders Pottwal und Riesenrochen, werden auf
komplizierte Weise aufgeteilt und getrocknet (Abb. 5 und 6). Der Tausch gegen Mais und
Reis ist vollständig in den Händen der Frauen. Während der Fischfang mit den

grossen, klaneigenen Booten ein Unternehmen ist, das die ganze Gruppe betrifft und
gemeinsam ausgeführt wird, vollzieht sich derTauschhandel individuell. Neben dem
Fischhandel spielt auch der Austausch von Textilien für Nahrungsmittel eine grosse
Rolle. Alle Frauen in Lamalera können weben (Abb. 7), und sie versorgen nicht nur
sich selbst und ihre Familien mit den traditionellen Sarongs, die auch heute noch viel

206





Abb. 5: Von Lamaleras Fischern erlegter Pottwal.

208



Abb. 7: Weben eines Männersarongs.

getragen werden, sondern tauschen diese Tücher in den Bergdörfern, wo zum Teil ein
Webverbot herrscht (Barnes, R. 1987; 1989a: 59-9).

Tauschhandel ist daher für das Dorf von grundsätzlicher Bedeutung, ist aber auch
mitbestimmend für das Verhältnis zu der seit jeher ansässigen Bevölkerung. Das
wird bereits beim Vortragen von Lamaleras halbmythologischer Geschichte betont.
Dort heisst es, dass die Vorfahren als Gäste des Dorfes Nualela aufgenommen
wurden und sich dann durch ihren Erfolg im Handel etablieren konnten. Ganz
spezifisch wird erwähnt, dass es sich dabei um einen technologischen Austausch
handelte: Lamalera brachte Nualela die Fertigkeit des Töpfems, Nualela wiederum
zeigte den Ankömmlingen, wie man Eisen schmiedet. Die Spezialisierung hat sich
bis heute erhalten; Nualela ist das einzige Töpferdorf im Süden Lembatas, und
Lamalera fertigt seine eigenen Harpunen an. Dieser Austausch von Wissen spielt
aber auch auf einen Tausch von geschlechtsspezifischen Fertigkeiten an. Das Töpfern

ist reine Frauenarbeit, während das Schmieden von Männern ausgeführt wird.
Laut Lamaleras Version der Geschichte war Nualela dermassen beeindruckt von

der offensichtlichen Überlegenheit der Neulinge, dass gleichzeitig ein
Machtwechsel stattfand: der Älteste des führenden Klans in Nualela verwaltete zu jener Zeit
Süd-Lembata für den Raja von Larantuka und war so ein König im eigenen Revier;
diese Rolle überliess er nun dem Anführer der Neuankömmlinge. Wie auch immer
die politische Machtübergabe in Wirklichkeit vor sich gegangen sein mag, jedenfalls
behielt Lamalera den Titel bis in die 60er Jahre dieses Jahrhunderts.

Die neuen Siedler integrierten sich sehr erfolgreich in die ortseigene Kultur. Sie
nahmen Sprache, religiöse Vorstellungen und Sozialstruktur der Lamaholotbevöl-
kerung an. Ihre materielle Kultur ist eindeutig eine Variation des allgemein verbreiteten

Lamaholottyps - mit einer Ausnahme, dem Fischfang. Ihre Boote und der

209



damit erworbene Lebensunterhalt haben sonst in Lembata keinerlei Parallelen. Die
Bereitschaft, das Meer zu nützen, einerseits zum Lebensunterhalt, andererseits aber
auch für intensive Handelsbeziehungen zur Aussenwelt, gaben schon früh dem Dorf
einen sehr realen Vorteil vor der Bergbevölkerung, unabhängig von der politischen
Dominanz, die es für sich beanspruchte. Mit Selbstverständlichkeit sprechen die
Nachkommen der ursprünglichen Lamaleraer Klane von sich als «Aristokratie» im
Verhältnis zur Bevölkerung der Berge.

Webmuster als Dokumentation

Gibt es eine materielle Manifestation dieser Behauptung? In der Architektur und in
der Kleidung, zwei häufigen Indikatoren in Indonesien, ist sie nicht zu finden. Der
ortstypische Hausbau ist zwar symbolisch sehr aufschlussreich, aber visuell nicht
beeindruckend. Rang- oder Klassenunterschiede, sollte es sie geben, finden anscheinend

auch in der Zusammenstellung des traditionellen Kostüms keinen unmittelbaren

Ausdruck. Ich möchte allerdings behaupten, dass Mitteilungen der Überlegenheit

in derMusterung gewisser Tücher zu finden sind. Aufden ersten Blick betrachtet,
unterscheidet sich Lamaleras Webtradition nicht vom allgemeinen Lamaholot-
gebrauch. Die Webterminologie, die Namen für die Teile des Webrahmens, die
Ikattechnik in ihren verschiedenen Phasen, der Färbeprozess sind einheitlich und

210



identisch mit anderen Gebieten, wo gewebt wird. Dort ist überall ein Tuch von
grosser Bedeutung, das als Brautschatz benutzt wird. Diese Art Textil muss gänzlich
aus einheimischem Material hergestellt werden, aus am Ort angebauter Baumwolle,
die handgesponnen wird und nur mit einheimischen Pflanzenfarben gefärbt werden
darf (Abb. 8). Das Tuch wird mit Ikatmustern verziert, die sich in Streifen über das
Tuch hinziehen, in einer Anordnung und Musterung, die von Insel zu Insel verschieden
und wiederum streng ortsgebunden ist (Abb. 9). Der Hauptton des Textils muss rot
sein. Tücher dieser Art werden bei oder nach der Hochzeit vom Klan der Braut dem
Klan des Mannes überbracht. Als Gegengeschenk erhält der Klan der Frau einen
Elfenbeinzahn. Die Elefantenzähne wurden wohl ursprünglich aus Hinterindien
importiert, können aber auch direkt aus Indien oder Ceylon (Sri Lanka) gekommen
sein. Der Import wurde bereits zu Beginn der europäischen Kontakte bemerkt und
wird direkt mit der Einfuhr von Patolen erwähnt (Basilio de Sa 1956: 480).

So wird die Gabe von Seiten der Frau, bei der aufdem Ortseigenen, Einheimischem
bestanden wird, von einem Geschenk komplementiert, das offensichtlich nicht
einheimisch ist. Die beiden Gaben sind in dieser Hinsicht gegensätzlich, und doch
ergänzen sie einander und machen die Verbindung der Klane deutlich. Sie stellen die
in Indonesien allgemein verbreitete Komplementärgabe dar, den Austausch von
«weiblichen» und «männlichen» Gegenständen, der für die Verwandtschaftsbeziehungen

grundlegend ist.
Diese allgemein gültige Beschreibung eine Lamaholot-Tuchs stimmt mit dem

entsprechenden Sarong in Lamalera überein. Allerdings sehen wir in der
Motivverteilung einen bedeutenden Unterschied. Ein typisches Lamaholot-Tuch ist aus
zwei Bahnen zusammengenäht; vom Erscheinungsbild her wird die Naht vollkommen

überspielt.8 Das Textil ist durchgehend mit Ikatmustern in Streifenanordnung
verziert. Nahe zum Saum hin findet man eine breite Musterung. Das Lamalera-Tuch
dagegen unterscheidet sich in einem wichtigen Detail: es hat drei Bahnen. Die
mittlere Bahn verwendet dabei Motive, die grundsätzlich anders sind als die Muster
der Streifenbahnen (Abb. 10). Im Lamalera-Sarong können wir zwei Mustertypen
feststellen:
1.Ein breites Motiv, das immer im Mittelpunkt des Tuches, d.h. in der mittleren

Bahn, erscheint; es ist ein Motiv, das sich erfolgreich aneinanderreihen lässt und
dann ein kontinuierliches Muster ergibt (Abb. 10, obere Hälfte).

2.Ein engeres Motiv, das sich nicht mit dem gleichen Erfolg zu einem kontinuierlichen

Muster zusammensetzen lässt, dagegen dazu bestimmt ist, als Band zu
erscheinen (Abb. 10, untere Hälfte).

Der zweite, schmale Typ ist allen Lamaholot-Tüchern eigen. Häufig besteht er aus
Motiven, die im indonesischen Raum bereits in frühesten archäologischen Funden
vorhanden sind.9 Der erste, breite Mustertyp aber hat seinen Ursprung anderswo: in
den Patola-Tüchern von Gujarat. Bei der Erwägung von Einflüssen dieser Art stellen

8 Bei Abb. 9 verbindet sie das obere und mittlere Drittel des zweiten Musterbands von oben.
9 Diese Motive wurden lange mit Mustern auf Bronzegegenständen verglichen, im besonderen

mit den bekannten Kesseltrommeln im sogenannten Dong-son-Stil. Sie erscheinen aber
sehr viel früher bereits im südostasiatischen Inselbereich als Muster aufTöpfereifunden und
waren anscheinend nicht ausschliesslich von der Verbreitung der Bronzegegenstände
abhängig (Barnes, R. 1989: 132; Solheim 1979: 182-4, 188-9).

211



sich zwei Fragen: warum werden gewisse Formen oder Motive adoptiert, und wie
werden sie assimiliert? Nehmen sie eine dominante Rolle an, oder werden sie dem
ortseigenen Motivschatz untergeordnet?

Wenden wir uns zunächst der ersten Frage warum zu. Die Patolen, die allgemein
in das Lamaholotgebiet eingeführt wurden, haben (bzw. hatten bis vor kurzem) zwei
verschiedene Funktionen. In den vorwiegend islamischen Handelsniederlassungen
von Adonara und Ost-Solor waren sie früher Bestandteil des Brautschatzes: in diesen
Orten gibt es keine roten Brautschatztücher, stattdessen wurden die Patolen benutzt.
Selbstverständlich waren es diese Orte, die den direkten Zugang zu den Seidentüchern

hatten. Im resüichen Lamaholotgebiet aber waren die Patolen Teil der
Schatztruhe, die im Klanhaus aufbewahrt wird. In Lamalera zum Beispiel weist man
die Möglichkeit, dass die Patolen vielleicht früher als Brautschatz benutzt wurden,
weit von sich. Selbst wenn der Brauch historische Tatsache sein könnte, steht er in
zu grossem Gegensatz zur gegenwärtigen Bedeutung der Patolen. Als Klanschatz
stellt das Tuch eine starke Kraft dar, einen Reichtum symbolischer Dimension, der
in direktem, obwohl mystischen Zusammenhang zum Wohlergehen des Klans steht.
Das wurde mir mehr als deutlich, als mir das erste ketipa gezeigt wurde.

Soviel ich weiss,besitztkein Klan in Lamalera im Augenblick mehr als eine Patole,
und keineswegs alle Klane sind überhaupt in Besitz einer solchen. Aber soweit ein
Klan eine Patole besitzt, hat das indische Tuch in seiner spezifischen Musterung die
Brautschatztücher beeinflusst, die von den Frauen des Klans gewebt werden. Alle
Muster, die sich für das Mittelstück eines Brauttuches eignen, werden einem
bestimmten Klan zugeordnet und als sein Eigentum betrachtet. Wo es möglich war,
eine Patole im Klanschatz ausfindig zu machen, konnte eine direkte Verbindung zum
klaneigenen Motiv hergestellt werden. Dagegen ist keines der schmalen Muster, die
in Streifen angeordnet werden, einem Klan zugehörig; diese, wurde mir gesagt,
gehören dem ganzen Dorf. Eine Frau wird sich nur ein patolabeeinflusstes Muster
aneignen und als Ikatarbeit ausführen, wenn sie sich auf eine Abstammung vom
entsprechenden Klan berufen kann. Diese genealogische Verbindung kann allerdings
über Generationen zurückliegen, so dass die Auswahl praktisch sehr gross ist. Es ist
deshalb umso bedeutender, dass die Vorschrift fest im Bewusstsein vorhanden ist.10

Ich meine, dass zwei Gründe vorliegen, weshalb die Patolamuster in der
einheimischen Tradition adoptiert wurden. Die indischen Seidentücher wurden als Luxusware

importiert und waren als Prestigegegenstände Ausdruck grossen Reichtums
und der damit verbundenen Überlegenheit. Dieser Aspekt ist durchaus präsent in der
Darstellung der Motive im Brauttuch von Lamalera. Der Hinweis auf die Patole wird
besonders in die mittlere Bahn gesetzt, in Lamalera tukä genannt, «Zentrum,
Mittelpunkt». Das Zentrum wiederum ist eine Ehrenposition. Wir erinnern uns, dass das

allgemein übliche Lamaholot-Tuch den Saum betont, indem dort ein breites Ikatband
erscheint. Auch in Lamalera zeigt der Frauensarong für den täglichen Gebrauch
dieses Merkmal (Abb. 11). Der dreibahnige Sarong dagegen betont das Mittelstück,
das schon dem Namen nach {tukä) als Mittelpunkt gesehen wird. Vergleichend dazu

10 Es ist nicht untypisch für Lamalera, dass diese Vorschrift mit grösster Flexibilität
interpretiert wird. Zum Vergleich sind die Heiratsvorschriften erwähnenswert, die vom
asymmetrischen Typ sind und die Verbindung mit einer bestimmten Personenkategorie
verlangen, aber in Wirklichkeit der individuellen Partnerwahl oft einen grossen Spielraum
lassen; eine ähnliche Situation besteht in Kédang (Bames, R. H. 1974: 294-304).

212



Abb. 10: Abb. 11:
Zwei Bahnen eines dreibahnigen Brautschatz- Frau aus Lamalera; in die breiten Bahnen
tuches Lamalera; die obere Bahn zeigt konti- ihres Alltagssarongs hat sie die Initialien ih-
nuierliche Musterung. res Namens (Klara Ese Lelaona) geikatet,

femer einheimische und europäisch inspirierte
Muster.

möchte ich erwähnen, dass der politische Anführer des Dorfes, der die Position
innehat, die Nualela an Lamalera abgegeben hatte, vom Klan Lewotukä, «Mitte des

Dorfes», kommt, und dass sein Klanhaus im rituellen Mittelpunkt des Dorfes steht.
So ist die Intention bei der Anordnung derPatolamuster in der mittleren Bahn sicher
einerseits ein Merkmal von politischer Macht. Ausserdem verbindet sich mit der
Darstellung die Zugehörigkeit zu einem bestimmten Klan und die Widerspiegelung
des Patolen-Besitzes.

Bei der Betrachtung des Einflusses, den eine Tradition auf eine andere hat, ist es
zuweilen besonders aufschlussreich zu verfolgen, wie sich Formen ändern, wie sie
assimiliert werden und wie ikonographische Muster in der neuen Umgebung von
einer anderen Vorstellungskraft adoptiert werden. Ich erwähnte oben das Muster ata
dikä, «Mensch». Es gehört dem Klan, dessen Angehörige sich auf eine direkte
Abstammung vom Gründer des Dorfes berufen. Mir scheint es eindeutig, dass das
Muster mitden Blumenbäumen am Rand vieler indischen Patolen verwandt ist (Abb.
1; Fig. 2). Warum heisst es dann «Mensch»? Der indische Prototyp hat eindeutig
vegetativen Charakter: vom mittleren, geraden Stiel zweigen abwechselnd Blumen
und Blätter ab, und eine Blume krönt das Ganze (Fig. 2a). Und doch müssen wir
annehmen, dass die Darstellung die Frauen von Lamalera an ein Muster erinnerte,
dass angeblich menschliche Figuren repräsentiert. Wenn man das Bild der Pflanze

213



1=Fstlj

JHL

a b c

Fig. 2: Schematische Darstellung a) des Pflanzenmotivs am Patolenrand b) des Motivs ata
dikä in Lamalera c) des Motivs ata dikan in Atadéi.

als schematische Darstellung sieht, stellt sich möglicherweise die Menschenform
dar: als sogenannte «linked ancestor representation», wie sie aus vielen indonesischen

Traditionen bekannt ist (Jager Gerlings 1952; Schuster 1965). Lamalera
geographisch nahe, im benachbarten Atadéi Gebiet, finden wir ein Beispiel dieser
Ahnenreihe, das leicht zu lesen ist (Fig. 2c). Dieses Muster gibt es in Lamalera nicht;
stattdessen hat man sich das Detail einer Patole als Vorbild genommen und es in eine
Reihe von Menschenfiguren umgewandelt (Fig. 2b). Die Transformation kann
nachempfunden werden, wenn man die Atadéi-Figur als bekannt voraussetzt: der
Stiel der indischen Blume wird zum Rückgrat, die Zweige werden Arme und Beine,
und die Blume im Mittelpunkt wird zum Kopf. Die Weberinnen von Lamalera haben
ein fremdes Motiv übernommen und auf eine ihnen eigene und im Zusammenhang
sehr bedeutende Weise neu interpretiert.

Als Aussenseiter hatte Lamalera anscheinend von Anfang an ein ambivalentes
Verhältnis zur Bergbevölkerung. Das Dorf ist für seine Versorgung mit Nahrungsmitteln

vom Tauschhandel mit der Agrarbevölkerung im Landesinnem abhängig,
und seit alters her darf die Pflicht dem «Herrn des Bodens» gegenüber nicht
vernachlässigt werden: ihm, der nicht zu Lamalera gehört, muss jeweils ein Teil des
erbeuteten Fischs gegeben werden. Und doch sehen die Bewohner Lamaleras sich
selbst als den Bauern überlegen, als «Aristokraten», die mit Selbstverständlichkeit
ihre Vorteile wahrnehmen. Als eine Gemeinschaft, die nach aussen schaut, mit dem
Meer lebt und das Wasser als Verbindung zur Aussenweit sieht, haben und hatten sie
Beziehungen und Zugang zu Gütern, die die Bergbewohner wiederum erst durch ihre
Vermittlung erreichten."

Ich habe hier eine bestimmte Form der Ikatmusterung in Lamalera als Anlass

genommen, um gewisse Grundlinien der Gesellschaft darzustellen. Der Weg zur
Interpretation war zweifach. Einerseits führte er über eine ethnologische Analyse,

11 Hierbei handelte es sich nicht nur um importierte Tauschgüter, sondern auch um frühe
Kontakte mit europäischer Missionierung und der damit verbundenen Schulbildung (Barnes,
R. H. 1987).

214



die die materielle Kultur im sozialen Zusammenhang interpretiert. Andererseits aber
brachte die Formanalyse bestimmter Textilmuster eine Perspektive, die über die
gegebene ethnographische Situation hinausführen kann. In diesem Fall wird mit
Hilfe einer kunsthistorischen Methodik die ethnologische Interpretation historisch
erweitert, indem ein ikonographischer Wandel erläutert wird. Es liegt leider nicht im
Rahmen dieses Beitrags, mit diesem Grundwissen weitere Fragen der
Kunstgeschichte zu stellen. Diese könnten zu Untersuchungen der Ästhetik und des Stils
führen.

Literaturverzeichnis

BARNES Robert H.
1973. «The Rainbow in the Representations of Inhabitants of the Flores Area of

Indonesia», in: Anthropos 68, p. 611-13.
1974. Kédang: a Study of the Collective Thought ofan Eastern Indonesian People.

Oxford: Clarendon Press.
1987. «Educated Fishermen: Social Consequences of Development in an Indonesian

Whaling Community». Bulletin de l'Ecole Française de l'Extrême Orient (Paris)
75, p. 295-314.

BARNES Ruth
1987. «Weaving and Non-Weaving among the Lamaholot». Indonesia Circle

(London) 42, p. 16-31.
1989a. The Ikat Textiles ofLamalera. A Study of an Eastern Indonesian Weaving

Tradition. Leiden: EJ. Brill.
1989b. «TheBridewealth Cloth ofLamalera, Lembata», in: GITTINGER Mattiebelle

(ed.), To Speak With Cloth: Studies in Indonesian Textiles. Los Angeles: University

of California, Museum of Cultural History, p. 43-55.
1991. «Patola in Southern Lembata (Lomblen)», in: VÖLGER Gisela and Karin von

WELCK, Indonesian textiles: Symposium 1985. Köln: Rautenstrauch-Joest-
Museum, p. 11-17.

BARBOSA Duarte
1921. The Book of Duarte Barbosa. Mansel Longworth Dames (ed.), 2 vols.,

London: Hakluyt Society.

BASILIO DE SÄ Artur (ed.)
1956. «Historia de Maluco no Tempo de Gonçalo Pereira Marramaque e Sancho de

Vasconcellos 1636. Fundaçâo das Primeiras Cristanades nas Ilhas de Solor e

Timor... 1624-25», in: Documentaçâopara a Historia dasMissöes do Pradroada
Portugais do Oriente, Insulindia, vol. 4. Lisboa: Agencia Geral do Ultramar.

BÜHLER Alfred
1959. «Patola Influences on Southeast Asia». Journal ofIndian Textile History 4, p.

4-46.

215



BÜHLER Alfred und Eberhard FISCHER
1979. The Patola of Gujarat. Double Ikat in India. 2 vols. Basel: Krebs.

GITTINGER Matüebelle
1979. SplendidSymbols: Textiles andTradition inlndonesia. Washington, D.C.: The

Textile Museum.

GITTINGER Matüebelle (ed.)
1989. To Speak With Cloth: Studies in Indonesian Textiles. Los Angeles: University

of California, Museum of Cultural History.

JACOBS Hubert (ed.)
1974. «Fr. Baltasar Dias S.J. to Fr. Provincial Antonio de Quadros SJ., Goa-

Malacca, December 3, 1559», in: Documenta Malucensia, vol. 1 (1542-1577),
Roma: Monumenta Historica Societatis Iesu, p. 299-329.

JAGER GERLINGS J.H.
1952. Sprekende Weefsels: Studie over Ontstaan en Betekenis van Weefsels van

enige Indonesische Eilanden, (Mededeling 99) Amsterdam: Koninklijk Instituut
voor de Tropen.

KHAN MAJLIS Brigitte
1984. Indonesische Textilien: Wege zu Göttern und Ahnen. Köln: Rautenstrauch-

Joest-Museum.

PIRES Tomé
1944. The Suma Oriental of Tomé Pires. Armando Cortesao (ed.) 2 vols., London:

Hakluyt Society.

SCHUSTER Carl
1965. «Remarks on the Design ofan Early IkatTexüle in Japan», in: FestschriftAlfred

BUhler. BaslerBeiträge zur Geographie undEthnologie, EthnologischeReihe, Bd.
2. Basel, S. 339-368.

SOLHEIM Wilhelm G.
1979 [published 1982], «A Look at 'L'Art Prébouddhique de la Chine et de l'Asie du

Sud-Est et son Influence en Océanie'. Forty Years after». Asian Perspectives 22,
p. 165-205.

VATTER Ernst
1932. Ata Kiwan: unbekannte Bergvölker im tropischen Holland. Leipzig:

Bibliographisches Institut.

VÖLGER Gisela and Karin von WELCK (ed.)
1991. Indonesian textiles: Symposium 1985. Köln: Rautenstrauch-Joest-Museum.

216


	Patola in Lamalera : eine ostindonesische Textiltradition in kunsthistorischer und ethnographischer Interpretation

