
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Der verhüllte Schrein : Sakralarchitektur und ihre Umhüllungen in Bali

Autor: Hauser-Schäublin, Brigitta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brigitta Hauser-Schäublin

Der verhüllte Schrein
Sakralarchitektur und ihre Umhüllungen in Bali

Vorbemerkung

Das Thema der Verhüllung von Architektur, der temporären, ephemeren
Ausgestaltung von Gebäuden und Gebäudeteilen mittels Textilien im Hinblick auf
bestimmte Anlässe oder während gewisserZeiten wurde meines Wissens weder von
der Kunstwissenschaftnoch von derEthnologie aufgearbeitet. Dies ist umso erstaunlicher,

als es sich dabei nicht um ein auf wenige Kulturen beschränktes Phänomen
handelt.

Dernachfolgende Beitrag versucht das Themazuerst grundsätzlich anzugehen, um
danach ein Einzelbeispiel, die textilen Umhüllungen von Götterschreinen und -sitzen
in Sakralanlagen (pura) Balis, zu diskutieren.

Zauber der Verwandlung

Die Faszination ist bis heute geblieben. Nach vielen Jahren der Neuguineaforschung
erlebte ich 1983 erstmals den üppigen gestalterischen Umgang mit Textilien in
Indonesien. Häuser wurden umhüllt, «verpackt» in Tücher, anlässlich von
Festlichkeiten. Holzarchitektur, imposant und elaboriert, verschwand hinter
fliessenden Bahnen von Stoff. Statt wettergegerbtem Holz, zum Teil beschnitzt und
bemalt, stachen nun schon von weitem Farbtupfen ins Auge: der textile
Festtagsschmuck, mit dem die Gästehäuser, die Wohnhäuser und Reisspeicher der Toraja in
Südsulawesi währendder aufwendigen Totenfeierlichkeiten eine zweite, nur temporär
sinnvolle Haut erhielten1.

Und dann 1988 in Bali, wo ich Götterschreine und -sitze sowie weitere Gebäude
in den Sakralanlagen (für die sich in der Baliforschung der irreführende Begriff
«Tempel» eingebürgert und seither hartnäckig gehalten hat2) mit Textilien bunt
verhüllt sah.

Die sonst baulich klar definierten Elemente innerhalb eines von einer Mauer
umschlossenen Sakralgehöftes, des Aufenthalts- und Besuchsortes von gottähnlich
gewordenen Vorfahren und Göttern, waren kaum mehr auszumachen. Was im Alltag
grau, starr und leblos erscheint - die leeren kleinen und grösseren Hallen, die mit
Gras oder Palmfasern gedeckten, einen quadratischen Grundriss aufweisenden

1 Vgl. zu diesem Thema Hauser-Schäublin (1985 und 1991a).
2 Lateinisch templum bedeutet bekanntlich «ein der Gottheit geweihter Raum».

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 171-200 171



kleinen Schreine aufeinem Sockel, derhohe offenepadmasana-Sitz, der kahle Sandoder

Erdboden -, ist an Festlichkeiten fast nicht mehr wiederzuerkennen. Jeder
Schrein, jede Halle ist verkleidet, geschmückt mit einer Vielzahl meist verschiedenfarbiger

und -artiger Stoffe. Dutzende von Tüchern, den Dachrand umschliessend,
seitlich herunterhängend, den Sockel umschlingend, bewegen sich sanft bei jedem
Luftzug, heben die klaren Linien der Bauformen fliessend und sie umspielend auf.
Die verschiedensten Farben und Farbkombinationen (auch golden bemalte und mit
Silberfäden gewobene Stoffe) sind Teil einer berauschenden Fülle von Sinneseindrücken,

die solche Feste auszeichnen: der Duft von Blumenopfern, die aromatischen,

zum Himmel aufsteigenden dünnen Rauchsäulen der Räucherstäbchen, der
berauschende Geruch von Weihrauch und Sandelholz, das Gongorchester, Gesänge,
der helle Klang des Glöckchens des Brahmanenpriesters während des Ritus, der
vielfältige Stimmenwirrwarr und das Lachen der festlich gekleideten Besucherinnen
und Besucher.

Immer wieder von neuem überfällt mich der Zauber der Verwandlung dieser
Sakralanlagen3, schlägt mich die textile Aktualisierung und damit religiöse Verdichtung

des Ortes in ihren Bann -erschüttert mich die strenge Nüchternheit des gleichen
Sakralgehöfts am nächsten Tag, wenn es, allen Schmuckes entledigt, zeitlos und
unbeweglich erscheint, so als hätte der Zauberstab der Verwandlung es nie berührt.

Wem es gelingt, an der Sinnlichkeit Balis vorbeizusehen und -zugehen, wird wohl
vieles nie erfahren und verstehen, wird dazu verfallen, mit vorgegebenen
wissenschaftlichen und anderen, von der westlichen Lebens- und Denkwelt geprägten
Kategorien die komplexe Kultur Balis erklären zu wollen, ohne dabei zu merken,
dass daraus eine leblose Fragmentierung entstanden ist, die mehr das rationalistische
und positivistische Denken des Wissenschaftlers widerspiegelt als das Leben der
balinesischen Kultur. Wagner hat in seinem bekannten Buch (1981) brillant gezeigt,
wie die Ethnologie «Kulturen» erfindet, wobei diese Erfindungen, das Formulieren
des Ganzen und seiner Bestandteile, die Beschreibung des Inhaltes primär auf
subjektiven Erfahrungen - Sinnesempfindungen wie Hören, Sehen, Riechen,
Ertasten - aufbauen. Diese werden dann am eigenen Standard, der eigenen Subjektivität,

gemessen. Als Folge des Vergleichens und Abwägens zwischen Fremdem und
Vertrautem/Selbstverständlichem erst werden wissenschaftliche Kategorien formuliert.

Die Sinnlichkeit Balis hat mir die Problematik dieses Prozesses, auf dem die
Ethnologie als Wissenschaft basiert, in vorher nie erfahrener Schärfe deutlich
gemacht, die Körperlichkeit, die am Anfang des Erfahrens und Lernens über eine
fremde Kultur steht. Es ist das, was ich mit dem «Zauber der Verwandlung» dieser
Sakralanlagen, der mich bei ihrem Betreten anlässlich eines Festes überwältigt,
angedeutet habe. Und jedesmal dauert es eine Weile, bis ich mich aus dem Taumel
der Sinneseindrücke befreit habe und das vor allem visuell Erfahrene ordnen und
darüber reflektieren kann. Ohne diese mich in meiner Totalität erfassenden Erlebnisse

aber wäre deren intellektuelle Aufarbeitung nicht möglich geworden, wenigstens
nicht in der vorliegenden Art.

3 Vgl. dazu Hauser-Schäublin (1991b).

172



Erfahrungen im Umgang mit Textilien

Die Einstellung zu Textilien, ihr Gebrauch als modische Kleidungsstücke (vgl.
dazu Hauser-Schäublin 1988) gehören zum alltäglichen Selbstverständnis der
Menschen des Industriezeitalters, wo Textilien als eine Kategorie von Waren (neben
vielen anderen) das Resultat bestimmter Produktionsweisen und Marktsituationen
bilden. Stoff gilt dabei als dasjenige natürliche oder synthetische Material, aus dem
in einem Überangebot Bekleidung für den Menschen hergestellt wird. Am anderen
Pol meiner Erfahrungen im Zusammenhang mit Textilien standen meine
Feldarbeiten bei den Iatmul und Abelam in Papua-Neuguinea, wo es traditionellerweise
keine in Bahnen gewobenen Textilien gibt. Netztaschen als Tragbehältnisse und als
Teile der Körpertracht (vgl. Kaufmann 1988) haben als Maschenstoffe wohl am
ehesten Ähnlichkeit mit gewebten Stoffen, obwohl es mindestens so viele
Unterschiede wie Gemeinsamkeiten bezüglich Herstellung und Funktion gibt.

Als im Zuge des vielschichtigen Kontaktes zwischen Vertretern westlicher
Gesellschaften und den einheimischen Kulturen Textilien rasch und in grösserem Umfang
Eingang in die traditionell «textillosen» Gesellschaften fanden, lief dies - so glaube
ich rückblickend feststellen zu können - nach bestimmten Mustern ab: vorgegeben
unter missionarisch-verwaltungsmässigem Einfluss, der Körperbekleidung als Teil
sittlichen Verhaltens propagierte, waren Kleider primär von aussen aufgezwungene
Elemente, die anfänglich durch unentgelüiche Abgabe von Kleidern (aus
Kleidersammlungen) und später durch deren Verkauf zu billigen Preisen gefördert wurden.
Ein graduelles, eigenständiges Sammeln von Erfahrungen im Umgang mit Textilien
und eine Gestaltung neuer Ausdrucksmöglichkeiten mit diesem neuen Material
wurden durch die abrupte koloniale Situation mit ihrem Bekleidungszwang und den
damit verbundenen Werten verunmöglicht. Vermutlich wäre dieser Prozess anders
abgelaufen, wenn bereits in voreuropäischer Zeit Textilien als Handelsgüter die
Abelam und Iatmul erreicht hätten4 und sie ohne Druck einer äusseren Übermacht
selbständig mit ihnen umzugehen gelernt hätten. Wenn ich - unter dem Eindruck der
Fülle balinesischer Textilien und des gestalterischen Reichtums im Umgang damit -
zurückdenke an neuguineische Kulturen, dann fallen mir folgende Kennzeichen auf.

Erstens wurden bei der Kleidung - zumindest in den ersten Jahren, vielleicht bis
ein aufkommendes Nationalbewusstsein nach der Unabhängigkeit des Staates auch
nach äusserer kleidungsmässiger Identität verlangte - die westlichen Grundmuster
und ihre Ausgestaltung der geschlechterspezifischen Bekleidung übernommen, in
vergröberten und simplifizierten Formen und in technisch einfachster Ausführung.
Ein Prozess derkulturspezifischen Ausformung von textiler Bekleidung fand meines
Wissens in Neuguinea bis auf den heutigen Tag nicht statt.5

4 In Irian Jaya lässt sich der Handel mit ostindonesischen Inseln, von wo u.a. auch Textilien
in den Westteil der Insel Neuguinea gelangten, nachweisen. Eine offene, deswegen aber
nicht minder faszinierende Frage bleibt bis heute, ob in voreuropäischer ZeitTextilien (ein
leider im tropischen Klima rasch vergängliches Material) auch die Inlandkulturen im
Ostteil der Insel erreicht haben.

5 Im Unterschied dazu war der traditionelle Körperschmuck kulturspezifisch und äussert
reich ausgebildet.

173



Zweitens diente gewobener Stoff, als Meterware billig in Geschäften erhältlich, oft
als Rohmaterial insofern, als die Fäden wichtiger waren als das gewobene Material.
Vielfach wurden Stoffe (mit Vorliebe rote und schwarze Stoffe) deshalb aufgetrennt,
um in den Besitz eines grossen Knäuels von rotem oder schwarzem Garn zu
gelangen. Dieses wiederum diente als Ausgangsmaterial für die Anfertigung von
Netztaschen - nach traditionellem Muster, aber mit neuem Material. Traditionell
wurden Rindenfasern verwendet, die, eingefärbt oder naturfarben belassen, zu
Schnüren gedreht wurden. Meistens aber besassen die mit pflanzlichen Stoffen
gefärbten Bastfasern nicht die farbliche Intensität des Garns, das wohl nur deswegen
verwendet wurde; seine Belastbarkeit und Strapazierfähigkeit lag und liegteindeutig
unter derjenigen des einheimischen Materials.

Drittens sah ich nur vereinzelt die Verwendung von Stoffen in religiösem Kontext.
Ich erinnere mich an (rote!) Stoffe, die als grössere Fläche am Hinterhauptschmuck
von Kultfiguren, manchmal auch von Männern als Kulttänzern vorkamen. Sie waren
anstelle roter Vogelfedern oder einer rot bemalten Palmblattfläche als Untergrund
ihres scheibenförmigen Kopfschmuckes verwendet worden. Nie aber dienten
Textilien - so wenigstens meine Erfahrungen - zur besonderen Auszeichnung oder
Aufwertung von Kultobjekten oder wurden selbst zu solchen, wie dies beispielsweise

in vielen Kulturen Indonesiens, vor allem mit seltenen, auf langen Handelswegen

mit vielen Zwischenstationen ins Gebiet gelangten Stoffen geschehen ist (vgl.
z. B. den Aufsatz von Ruth Barnes in diesem Band). Offensichtlich erhielten
Textilien bei Iatmul und Abelam nie einen ihnen zugeschriebenen besonderen
Eigenwert, der wohl Voraussetzung für eine Verwendung in religiösem Kontext
gewesen wäre. Vermutlich gibt es dafür mehrere Gründe: einmal, weil Stoff in
riesigen Mengen auftrat, also nie seltene, hochbegehrte Ware war, zum anderen, weil
Stoffvor allem mit (Zwangs-)Kleidung für Männer und Frauen assoziiert wurde. Ein
weiterer Grund scheint mir aber auch darin zu bestehen, dass weiches, die Konturen
fliessend umspielendes, dennoch kompaktes Material traditionell bei Kultszenen nie
verwendet wurde.6 Das heisst: kulturimmanente Vorstufen, die eine Substituierung
begünstigt hätten, fehlten. Tatsächlich fanden Substitutionen statt; ihre Art und
Beschaffenheit aber zeigen, dass es um ein Ersetzen von als ähnlich erachteten und
bewerteten Materialien und Formen ging. Anthony Forge (1970:286) hat beschrieben,

mit welcher Begeisterung Männer farbige Abbildungen aus Fotomagazinen,
Umschläge von Konservendosen und ähnliche farbig bedruckte Papiere sammelten
und ans Kulthaus steckten; z.T. suchten sie diese vor den Blicken der Frauen
geheimzuhalten. Sie setzten sie offensichtlich gleich mit Stücken ihrer sakralen
Palmblattmalereien. Und gerade Palmblattmalereien mit anthropomorphen und
zoomorphen Motiven sind es, mit denen das im Alltag schmucklose Innere eines
mächtigen Kulthauses für eine Initiation in einen mit Ornamenten reich gestalteten
und in bunten Farben erstrahlenden Raum verwandelt wird (vgl. Hauser-Schäublin
1989). Malereien aufdem steifen Material geglätteter Palmblätter -wobei solche, zu
Reihen zusammengenäht, ganze Rächen ergeben - werden von den Abelam zur

6 Schmale Streifen von Rindenbaststoffen, ungefärbt, steckten sich Abelam-Frauen (ver¬
mutlich unter dem Einfluss der benachbarten Arapesh) hinten in die Gürtelschnur und zwar
so, dass sie das Gesäss knapp bedeckten. Zu Kunst und Kunstverhalten der Abelam vgl.
Hauser-Schäublin (1989).

174



rituellen Aktualisierung der Architektur verwendet Das heisst: sie dienen der
Potenzierung religiöserPräsenz im gegebenen Raum -ähnlich wie dies in Indonesien
mit Textilien geschehen kann.

Verpackungen und Verhüllungen

Das Phänomen der ephemeren Umhüllungen und -Verkleidungen von Gebäuden und
Gebäudeteilen im Hinblick auf Rituale ist nicht auf Indonesien beschränkt. Wie
bereits am Beispiel Neuguineas angedeutet wurde, handelt es sich meiner Meinung
nach um ein allgemein menschliches Handeln des aktuellen Umgestaltens und der
akzentuierten Sinngebung gebauten Raumes, in welchem damit die Präsenz nicht-
alltäglicher Wesen oder Mächte signalisiert wird.

Die Um- oder Verhüllung von gebautem oder prinzipiell vorgegebenem Raum
mittels Textilien ist auch in der gegenwärtigen europäisch-amerikanischen Kunstszene

vertreten. Tapiès und Man Ray sind wohl an den Anfang dieser Richtung zu
setzen. An die Verhüllungen von Gebäuden, Brücken (Architektur) und an die
Verpackung von Küsten und Inseln («Natur») aber hat sich erst Christo gewagt. Die
Verpackungskunst hat zu spektakulären Vorhaben geführt, die im Zeitalter nahezu
unbeschränkter technischer Möglichkeiten nur bezüglich ihrer Dimensionen (z.B.
«surrounded islands») die sonst bereits seit langem realisierten Gestaltungsmöglichkeiten

(«Kunst») der Textilumhüllungen übertroffen haben. Abgesehen von
diesem Gigantismus, der wohl als kulturspezifische Spielart zu bezeichnen ist, handelt

es sich dabei, wie bereits erwähnt, um ein Grundmuster menschlichen Verhaltens.

Neu resp. kulturspezifisch ist der fürdiese Kunstgattung verwendete Ausdruck:
wrap art, Verpackungskunst, Ausdrücke, die Assoziationen mit dem Ein- und
Verpacken von Waren nahelegen, Waren, die dem Menschen als Objekte zur
Verfügung stehen. Das objet ist Objekt, das Werk eines Menschen, des Künstlers,
und nicht Subjekt, das dem Menschen als ebenbürtiges oder gar durch seinen
numinosen Gehalt überlegenes Gegenüber gilt. Der Bezugspunkt ist damit ein
anderer, der Verpackungskünstler ist Schöpfer eines Werkes, während in traditionalen
Kulturen das verhüllte Objekt im Vordergrund steht, zum Subjekt wird, weil es nach
Verhüllung verlangt, ohne nach einem Künstler zu fragen. Der Ausführende gilt als
Werkzeug eines übergeordneten Mächtigen, das die wechselseitige Beziehung
zwischen Architektur und Mensch bestimmt.

Im folgenden möchte ich mich traditionellen Formen des Verhüllens von Architektur

in religiösem Kontext zuwenden und vor allem nach Funktionen und Bedeutungen

fragen. Damit stösst man/frau in Bereiche vor, die meistens nicht direkt
verbalisiert werden und die nur durch Beobachtung und durch Interpretationen von
Daten verschiedenster Art annäherungsweise beantwortet werden können. Allgemein

gültig und treffend formuliert hates Kolberg (1981:25)im Zusammenhang mit
Christo: «Durch das Verhüllen, durchdas gestalterisch-optische Unkenntlichmachen
des unter der Verhüllung existierenden bzw. zu denkenden Objekts, durch das -rein
visuell gesehen - Verschwinden des Ursprünglichen und sein Ersetzen durch etwas
«Neues», setzt beim Betrachter eines verpackten Objekts die gedankliche und
optische Suche nach dem unter der Verhüllung Verschwundenen ein. Sowohl die
Neugier, etwas zu «enthüllen» - in der älteren Kunst durch das Motiv des
halbverhüllenden Vorhangs geweckt-, als auch die Erinnerung, die zumeist erst

175



beim Verlust, beim Nicht-Mehr-Sehen von etwas auftritt, werden durch Christos
Kunst provoziert.»

Verhüllungen im Kirchenraum

Das Spiel von Sehen und Nicht-Sehen, das Enthüllen und Verhüllen von Räumen ist
ein Grundthema, das aber im Kontext traditioneller, nichtindividualisierter «Kunst»
immerauch mitderGegenüberstellung von Bekanntem, Alltäglichem mitNuminosem,
von Alltagsrealität mit Jenseitshaltigkeit, von Erkennbarkeit mit Erahnbarkeit zu tun
hat. Ein Blick in die Kirchenkunstgeschichte Europas7 zeigt, dass auch v. a. «in der
zeitlich begrenzten Inszenierung von Textilkunst im Kirchenraum» (Brockhaus
1981: 14) das Prinzip des Verhüllens und Enthüllens - wohl am eindrücklichsten
exemplifiziert am Beispiel des Vorhangs - verwendet wurde.8

Fürden Gesamtrahmen dieser Betrachtung ist wichtig festzuhalten, dass es sich bei
Kirchen (als eigentlichen Tempeln im Sinne der Definition) um Gebäude handelt, in
denen sich alle Gläubigen während des Gottesdienstes aufhalten. Dabei ist der Ort
der Gemeinde vorgegeben, ebenso derjenige der übrigen Akteure sowie ihrer für die
Liturgie notwendigen Requisiten und Einrichtungen. Im Unterschied dazu steht eine
balinesische Sakralanlage zwar den Gläubigen offen, die eigentlichen heiligen
Gebäude, die Schreine, sind jedoch den Göttern und den Opfergaben vorbehalten.
Nur ein einziger Platz innerhalb einer Halle ist für einen Menschen vorgesehen, den
Brahmanenpriester, pedanda. Ansonsten halten sich die Gläubigen im Freien,
ausserhalb der Gebäude, im offenen Hof auf.

Verhüllungen im Innern der Kirchen sollen unter dem Aspekt des Sakralraumes
(einsehbar und auch zumindest teilweise begehbar für die Gemeinde) mit denjenigen
in einer balinesischen Sakralanlage verglichen werden, da die Verwendung von
Textilien als temporären Elementen am und im Sakralgebäude möglicherweise
Hinweise auf allgemein gültige Bedeutungen vom Verhüllen und Enthüllen, vom
Verwandeln gegebener Bauformen bei bestimmten Ritualen, geben kann. Dabei
gehe ich davon aus, dass den Textilien wegen ihrer Eigenschaften und Beschaffen-

7 Das Phänomen des Verhüllens und Enthüllens mittels Vorhängen spielte in Tempeln der
Antike und des Alten Testamentes eine eminente Rolle. In der Stiftshütte etwa trennte ein
Vorhang das Allerheiligste vom Heiligen. Zudem war das ganze Heiligtum, auch Bundeszelt

genannt, ein bewegliches, wobei der Zeltteppich in den vier liturgischen Farben
gehalten war. - Der Blick in die Kirchengeschichte soll einen aufgrund der christlichen
Erziehung einigermassen vertrauten, dennoch nur winzigen Einblick in kulturelle
Zusammenhänge gewähren, um danach das Thema am Beispiel der Sakralarchitektur Balis mit
anderen Augen betrachten zukönnen. -Fürwertvolle Literaturhinweise aus volkskundlicher
und kunstgeschichtlicher Perspektive bin ich Dr. Theo Gantner und Dr. Yvonne Boerlin-
Brodbeck, beide Basel, dankbar.

8 Bildteppiche stehen im folgenden nicht zur Diskussion, da sie meines Erachtens ganz
andere Bedeutungen und Funktionen hatten als die im wesentlichen einfarbigen und
unverzierten Stoffbahnen und Vorhänge. Wie der BegriffBildteppich schon sagt, steht bei
diesen kunstvollen und kostbaren Geweben das Bildhafte im Vordergrund. Bei diesen
Auftragsarbeiten in spezialisierten Werkstätten spielten Entwerfer eine wichtige Rolle;
viele der (berühmten) Motive und Vorbilder stammten dabei oft aus anderen Gattungen der
bildenden Kunst, vornehmlich der Malerei, vgl. dazu Rapp BuriundStucky-Schürer 1989.

176



heit ähnliche Funktionen und Bedeutungsinhalte zugeschrieben werden. Wohl sind
Art oder Form ihrer Verwendung kulturell geprägt, aber das Verbindende, nämlich
die gewobenen Stoffe als Material, scheint auch gemeinsame Bedeutungszusammenhänge

zu implizieren. Historische Fragen, etwa inwieweit mit Kulturbeziehungen

zwischen Antike und Christentum oder zwischen Antike, Indien und
Indonesien zu rechnen ist, bleiben hier unberücksichtigt.

Die Kirchen haben Inventar und Verwendung von Textilien bezüglich Material
und Farbe sehr viel ausführlicher schriftlich festgelegt als dies die balinesischen
Schriftgelehrten und Religionsführer, die Brahmanenpriester, getan haben. Auch die
Anlässe innerhalb des Ritualkalenders sowie deren Träger wurden von den Kirchen
genauer bezeichnet; damit wurden offensichtlich Vereinheitlichungen geschaffen,
die grossräumlich verbindlich waren. Immerhin ist zu vermuten, dass je nach

kulturgeographischer Lage und je nach historischer Epoche Variationen vorkamen,
die eine lebendige kreative Auseinandersetzung zwischen zentral erlassenen
Kirchenvorschriften und lokaltypischen Traditionen schliessen lassen.

Zu den wichtigsten Ritualtextilien, so wie sie in liturgischen Richtlinien festgehalten

sind, zählt offensichtlich die Bekleidung des Altars (inklusive Tabernakel), wo
z. T. mehrere Tücher übereinander verwendet wurden.9

Das Liturgikon, das «Messbuch» der Byzantinischen Kirche, zählt u. a. folgende
Kategorien von Textilien auf (Edelby 1967: 32):
- «Das Antimension ist ein Leinen- oder Seidentuch [letzteres bei den 'Ostkatho-

liken'], auf dem die Grablegung unseres Herrn und die Leidenswerkzeuge
abgebildet sind. Es trägt in einem kleinen genähten Säckchen in Wachs eingelassene

Reliquien. Seine Bestimmung ist die Feier des eucharistischen Opfers auf
einem nicht konsekrierten Altar zu gestatten, wenn es auch Gewohnheit ist, es
ohne Unterschied auf jedem Altar auszubreiten. Die Weihung des Antimensions
ist dem Patriarchen vorbehalten.»

- «Das Iiiton oder Korporale ist ein Tuch, auf das man die Gefässe stellt, die die
Eucharistie enthalten; es dient auch zur Verhüllung des Antimensions.»

- «Die Velen sind Teile der heiligen Gewandung; der Priester bedient sich ihrer zur
Verhüllung von Opfergaben: es gibt drei Velen: zwei kleine zur Verhüllung des
Diskos und des Kelches und ein grösseres, um alles zu bedecken.»

9 «Der Altar muss mit drei weissen, geweihten Leinentüchern bedeckt sein. Ausserdem soll
die Vorderseite des Altarunterbaues mit einem Umhang (Antipendium) verhüllt sein, der
aus schönem Tuch, verziertem Leder oder Metall u. dgl. bestehen kann und möglichst die
Farbe des Tagesoffiziums haben soll. Vergoldete oder versilberte Antipendien können wie
die priesterliehen Gewänder gleichen Stoffes für mehrere Farben dienen. Wenn aber das

Allerheiligste für längere Zeit ausgesetzt werden soll, muss das Antipendium des Aller-

heiligsten wegen weiss sein, auch wenn der Gottesdienst in anderer Farbe zu halten ist, z.
B. an Pfingsten. Das gilt nicht für Segensandachten und ähnliche kurze Aussetzungen.
Ähnlich trägt der Tabernakel einen Umhang zur Zierde (Konopäum), der aus verschiedenem

Stoff bestehen kann. Das Konopäum kann entweder stets weiss sein oder die
Tagesfarbe haben, jedoch statt schwarz violett. An Allerseelen und bei Leichenbegängnissen
kann das Antipendium schwarz, das Konopäum dagegen violett oder weiss sein.
Die Altarbekleidung behält die Farbe des Offiziums, auch wenn die Messe andersfarbig ist;
nur wenn ein Amt stattfindet, soll sie in der Farbe damitübereinstimmen» (Hartmann 1940:
288). Vgl. auch Hartmann (1940:916-917), wo die Altardecken einzeln benannt und genau
beschrieben sind. Interessant ist auch, wie eine gewisse Schlichtheit angestrebt wird, resp.
wie ein Übermass an Spitzen als Zierelemente abgelehnt wird.

177



- «Ein Vorhang ist hinter den heiligen Türen aufgehängt»
Einer weiteren eigenständigen Kategorie von Textilien wären wohl die Fahnen
(Vexilla), die in Kreuz- und Schwenkfahnen aufgeteilt und bei Prozessionen
verwendet werden, zuzurechnen, ebenso wie Baldachine («Traghimmel» und
Umbrella, d.h. kleiner Baldachin), (vgl. dazu Hartmann 1940: 948 - 950).

Ebenfalls eine weitere Kategorie bildet das Bahrtuch. Zu erwähnen sind noch
«Teppiche», d.h. Verhüllungen des Kirchenbodens an bestimmten Stellen und für
bestimmte Anlässe.

Im liturgischen Kalender ist vorgegeben, wann welcher Teil des Kirchenraumes
womit verhüllt werden muss, respektive wann was enthüllt werden muss. So wird
beispielsweise am Gründonnerstag die rituelle «Entblössung der Altäre» (Hartmann
1940: 800-801), am Karfreitag die Verhüllung des Kruzifixes vorgenommen.

Während der Kirchenraum, vor allem aber immer spezifische Teile davon, mittels
Textilien rituell inszeniert werden und immer wieder verändert, d.h. aktualisiert
werden kann, steht den Ritualleitern ein elaboriertes Repertoire von Textilien als
Kleidung zur Verfügung; diese wird innerhalb der Liturgie, z. T. in Anwesenheit der
Gemeinde angelegt resp. verändert. Der Hinweis auf die liturgischen Gewänder und
ihre Farben muss hier deshalb genügen (vgl. dazu Edelby 1967: 28-32; Hartmann
1940: 284-288,936 - 945).

Eine kursorische Durchsicht von Literatur über die Verwendung von Textilien im
Kirchenraum10 Hess folgende Sinnzusammenhänge erkennen:
- Überragende Bedeutung hat offensichüich das erlangt, was in der Kunstgeschichte

unter dem Begriff des Vorhangs (Eberlein 1982) verstanden wird, wobei dessen
Zweck im Verhüllen und Enthüllen (1982: 22), aber auch im Trennen von
Profanem und Numinosen bestand.

- Am häufigsten scheinen Textilien im Zusammenhang mit Tod und Totenritual
verwendet worden zu sein, undzwar in zweierlei Hinsicht Einerseits geschah dies
im Zusammenhang mit der jährlich wiederkehrenden, d.h. rituell begangenen
LeidenszeitChristi; dabei werden während derPassionszeitKruzifixe, Skulpturen
und Bilder verhängt (vgl. z.B. Herrliberger: Dritter Teil pl. XXVII, No. 2; Vierter
Teil: pl. XXVII, No. I)11. Andererseits wurden bei Totenfeiern, namentlich
«pompes funèbres», im Mittelalter imposante «.chapelles ardentes», in der
Renaissance «Trauergerüste» (Brix 1973; vgl. auch Erlande-Brandenburg 1975), an
zentraler Position im Hauptschiff, je nach Kirche gelegentlich an der Kreuzungsstelle

zwischen Quer- und Längsschiff, aufgestellt. Dabei spielten schwere
wallende Vorhänge, die von einem an der Decke befestigten Baldachin in vier
Bahnen drapiert wurden und als ephemere Architektur ein eigenständiges textiles
Gewölbe für den Sarg resp. den Katafalk bildeten, eine grosse Rolle. Vielfach ist
auch der Sarg seinerseits mit (dunklem, vermutlich schwarzem) Stoff bedeckt
(Herrliberger pl. VII. No. 1). Gelegentlich sind bei Totenfeiern die Seiten des

Längschiffes mit TextiUen verhängt, manchmal ist es der ganze Chor, wenn der
Sarg dort aufgebahrt wird (Herrüberger Dritte Abteilung pl. XXXVII, No. 2). Ein

10 Leider ist es hier nicht möglich, nach Konfessionen, Zeiten und Ländern zu differenzieren,
denn es sollen nur kursorisch Motive und Sinnzusammenhänge gesammelt werden, was als
heuristisches Modell dienen soll.

11 Zur Liturgie der Passionszeit in Karolingerkirchen und die Verwendung von Textilien
dabei s. auch Heitz (1963: 190-197).

178



Kupferstich von Jacques Callot aus Florenz vom Anfang des 17. Jahrhunderts
zeigt die ganze (äussere) Fassade der Kirche St. Laurent mit Textilien verkleidet,
was z.T., nicht zuletzt durch die Totenskelette und -schädel, an eine Theaterbühne,
jedenfalls an eine theatralische Inszenierung erinnert.

- Auf Kupferstichen, die den Papst an prominenter Stelle in der Kirche thronend
zeigen, zwischen Mittelschiff und Apsis, ist bisweilen ein riesiger geraffter
Baldachin aus Stoff zu sehen (Herrliberger, Zweite Abteilung: pl. XX). Der Blick
zum Altar oder in die Apsis resp. in den Chor wird dadurch verwehrt. Auf anderen
Darstellungen wird er in einer Sänfte, die mit einem Baldachin überspannt ist, in
die Kirche getragen (Herrliberger, Erste Abteilung: pl. III, No. 3). Auch die
«Loges des Nobles» sind anlässlich einer Zeremonie mit Textilgirlanden
geschmückt.

Bei einer Ordination der Priester wird mit Stoffbahnen vom Boden bis auf
Brusthöhe eine Abgrenzung gegen die Gemeinde hin geschaffen (Herrliberger,
Vierte Abteilung: pl. XL, No. 3). Gelegentlich wird auch eine Decke auf dem
Boden ausgelegt, etwa dort, wo der Thron des Bischofs steht (Herrliberger, Vierte
Abteilung: pl. XLIV, No. 5 u. 6).

- Reliquien12 werden unter einem tonnenförmigen Stoffbaldachin in einer Sänfte
transportiert (Herrliberger, Zweite Abteilung: pl. XVV, No. 5).

- Bei einer Kommunion halten die Kommunizierenden gemeinsam ein grosses
weisses Tuch auf, um nötigenfalls die Hostie aufzufangen (Herrliberger, Dritter
Teil, XXXII, No. 1).

- Auf dem Altar liegt in der Regel immer ein Tuch, auf das noch ein weiteres gelegt
wird, etwabei derTaufe (Herrliberger, Beschreibung der heiligen Zeremonien: pl.
IV, No. I).13

- Eine besondere Form von Textilien, die aber meiner Meinung nach in gleichem
Zusammenhang betrachtet werden müssen wie die bisher erwähnten Beispiele,
sind die Priesterkleider. Sie werden zurWeihe über den Altar gelegt (Herrliberger,
Zweite Abteilung: pl. XIV, No. 1). Und schliesslich gehört auch die Handhabung
der Kleidung, der Wechsel von Teilen des Ornates, etwa der Stola, zur Liturgie
und damit zum bedeutungsvollen Umgang mit Textilien als Teil des Verhüllens
und Enthüllens (des menschlichen Körpers).

Versucht man etwas allgemein Verbindliches zur Funktion und Bedeutung von
Textilien, so wie sie als temporäre Elemente in kirchlichen Ritualen verwendet
werden, zu sagen, so drängen sich folgende Schlussfolgerungen auf:
- Das Wechselspiel von Verhüllen und Enthüllen ist das des Schaffens und

Bewahrens eines Geheimnisses und dessen Offenbarung.14
- Textilien dienen zur Ausgrenzung und visuellen Betonung des Ausseralltäglichen,

zur Schaffung eines temporären Sakralraumes15, z.B. als textiler Dachhimmel,

12 Bei den ältesten frühmittelalterlichen Textilien der Schweiz, die erhalten geblieben sind,
handelt es sich um Stoffe, in die Reliquienpartikel eingepackt worden waren und die dann
in Sepulkren und Reliquiaren eingeschlossen wurden (Reinle 1968: 25).

13 Zu Altarvorhängen des Mittelalters vgl. Kunze (1949: 78-81).
14 Vgl. dazu Eberlein (1982: 83-84); er macht unter anderem auf eine Stelle im Neuen

Testament aufmerksam, wo berichtet wird, dass der Vorhang vor dem Allerheiligsten beim
Tode Christi zerriss!

15 Gelegentlich wurde der Chor von der «Laienkirche» durch einen Vorhang abgetrennt,
später z.T. durch permanente Bauten und Einzüge ersetzt; vgl. dazu Kunze (1949: 89-100).

179



d.h. als Baldachin; als Unterlage, auf der der Thron des Bischofs/Papstes steht.
Textile Räume grenzen auch aussergewöhnliche Menschen von «gewöhnlichen»
aus.

- Verhüllen als Zeichen der Trauer. Verhüllen als Zeichen eines Übergangs
zwischen verschiedenen Daseinsformen (etwa der verhüllte Sarg16 oderdie verhüllten
Statuen).

- Priestergewänder und Teile davon (Stola) sind Mittel der Verwandlung vom
Menschen zum sakralen Akteur innerhalb des Rituals.17

Sakralanlagen in Bali

Aufdem Hintergrund dieser grundsätzlicheren Überlegungen als Grundlagen für das

notwendige Themabewusstsein sollen nun die Sakralarchitektur und ihre Umhüllungen

in Bali18 untersucht werden.
Balinesische Sakralanlagen sind oft von einer Mauer umgeben. Noch heute gibt es

solche ohne; viele besitzen nur eine niedrige Steinumfassung mit einer nahezu
schmucklosen Öffnung als Eingang. Heute besteht jedoch je länger je mehr die
Tendenz zu relativ hohen Mauern und elaborierten Haupteingängen, flankiert von
Wächterfiguren und ergänzt durch eine Querwand unmittelbar hinter dem Eingang,
an der Geister und Dämonen zurückprallen. Dahinter erstreckt sich das Gehöft der
Götter und Ahnen, das vom Priester, pemangku, täglich gekehrt wird und in dem er
Opfer darbringt. Die meiste Zeit über erscheinen die Anlagen öde und leer, flimmert
die Hitze über dem grossen offenen Platz vor den Hauptschreinen, ragen die
Göttersitze säulenartig und unbeweglich in den Himmel. Die unmittelbare Stille
schlägt einem auf den Atem, wenn man die geschäftigen Strassen verlässt und eine
Sakralanlage allein und ausserhalb der Festzeit betritt. Manche der Sakralanlagen
bestehen aus mehreren hintereinander gestellten Innenhöfen, wobei der innerste der
heiligste ist. Die Hallen, balé, Schreine und Sitze, pelinggih, sind nach Prinzipien
angeordnet wie ein balinesisches Gehöft. Beide sind Ausdruck des Konzeptes einer
kosmischen Ordnung, sowohl der «grossen Welt» (buana agung), der «Welt» Balis,
als auch der «kleinen Welt» (buana alit), wobei letztere in nahezu unendlichen
Variationen immer wieder von neuem zur Darstellung gelangt, etwa in der Anordnung

von Opfergaben, in der Interpretation des menschlichen Körpers und seiner
Teile, in der sozialen Organisation eines Dorfes. Vereinfacht ausgedrückt bilden in
diesem System die Himmelsrichtungen die Orientierungspunkte, wobei Ausgangspunkt

dafür Osten und Westen - Auf- und Untergangsrichtung der Sonne - bilden.
Ein weiteres Gliederungsprinzip ist das von Berg und Meer als topographische
Orientierung, die auch mit flussaufwärts und flussabwärts beschrieben werden kann.
Von Südbali aus istNorden bergwärts, dort, wo auch in überragender Grösse Gunung

16 Eine ähnlich trennende Funktion zwischen verschiedenen Daseinsformen erfüllt vermutlich

auch das Leichentuch.
17 Vergleiche auch Kunze (1949:101) über den rituellen Kleiderwechsel des Papstes vor einer

Papstmesse im 8. Jahrhundert.
18 Die Untersuchungen waren möglich dank dem Schweizerischen Nationalfonds und der

Freiwilligen Akademischen Gesellschaft Basel. - Die Menschen und Götter Balis mögen
gegenüber Unzulänglichkeiten nachsichtig sein, die aufgrund von Missverständnissen
entstanden sein können.

180



Agung und Gunung Batur, die grössten Berge der Insel, zu sehen sind. Den
Orientierungsrichtungen zugeordnet sind Götter Iswara dem Osten, Brahma dem
Süden, Mahadewa dem Westen und Wisnu dem Norden. Miteinbezogen sind auch
Farben: Weiss im Osten, Rot im Süden, Gelb im Westen und Schwarz im Norden.
Im Zentrum wird Siwa lokalisiert, der das ganze Farbenspektrum umfasst. Als rituell
reinste, als göttlich, als Ort der oberen Götterschichten gelten Osten und Norden;
Süden und Westen werden als profaner, aber rituell auch als «gefährlicher»,
dämonischer eingestuft.

Viel wurde bereits über «Tempel» in Bali geschrieben, wie sie organisiert sind,
dass jedes Dorfdrei Hauptanlagen (puseh, desa, dalem)19 besitze und wie Anordnung
und Abfolge der Schreine in den Tempeln aussähen. Vieles davon sind Verallgemeinerungen,

Ideologien und Dogmen, auch ethnologische, die bei einer Überprüfung
an der baulichen Realität zahlreiche Abweichungen (und auch ganz andere Prinzipien)

erkennen lassen.20 Immerhin möchte ich für den Zweck des vorliegenden
Artikels so viel von den Verallgemeinerungen übernehmen, dass in vielen - heute in
einer überwiegenden Zahl - der Sakralanlagen die Schreine und Sitze für die
wichtigsten Gottheiten in der Nähe resp. entlang der Nord- und Ostseite stehen,
während etwa die Halle für den Gong in südöstlicher, die Küche in der südwestlichen
Ecke lokalisiert sind. Die Hallen für die Opfergaben und Göttersymbole stehen oft
nordöstlich und südöstlich der Hofmitte. Dem Hauptschrein gegenüber befindet sich
das balé für den Brahmanenpriester, der in dessen östlicher Hälfte das Ritual
durchführt. Das Zentrum der Anlage besteht oft aus einem freien Platz, auf dem sich
anlässlich von Festen die Gläubigen zu Opfer und Gebet versammeln.

Sakralanlagen in sich (und im kleinen auch jeder Sitz, jeder Schrein und jede Halle)
beinhalten das oben erwähnte Orientierungssystem, aber in überhöhter Form, denn
eine Sakralanlage gilt im ganzen als rein, weil sie ein Gehöft der Götter darstellt.
Neben den horizontalen Gliederungsprinzipien sind auch solche in der Vertikalen
erkennbar. Bei Gebäuden oder sogar einzelnen Säulen wird eine Dreiergliederung
sichtbar: 1) Beine/Füsse, 2) Rumpf, 3) Kopf. Vertikale und Horizontale ergänzen
sich insofern, als «Kopf» assoziiert wird mit Osten/Norden und Beine/Füsse mit
Westen/Süden. In der Vertikalen der Elemente einer Sakralanlage drückt sich dies
ebenfalls aus: die meisten Schreine stehen auf einem Sockel, also der unteren Hälfte
eines Körpers mit Beinen und Füssen. DerSchrein selbst ist Brust und Kopf mit dem
Dach als Scheitel. Im Dach mit seinem quadratischen Grundriss und den vier
Dachflächen, die sich im Zentrum, am höchsten Punkt, treffen, wiederholt sich dieses
Ordnungsprinzip. Besonders deutlich wird die Bedeutung der Höhe eines Schreines
in den pagodenartigen /neru-Dächem mit bis zu elfaufeinanderaufgesetzten tumpang.
Die Nuancen der vertikalen Niveauunterschiede und deren Nutzung sind interessant
zu beobachten. So sitzt etwa der Brahmanenpriester während des Rituals auf
erhöhter Plattform im balé - an höchster Stelle aller in der Anlage versammelten
Menschen -, während die Betenden und derpemangku (oft ein Angehöriger der untersten
sozialen Schicht) auf dem leicht erhöhten, 10 bis 20 Zentimeter über dem «gewöhnlichen»

Boden liegenden Platz vor den Schreinen unter dessen Leitung beten. Auch

19 Vgl. z.B.Goris (1935) 1984; (1938) 1984; Covarrubias (1937) 1986: 263-275; Stuart-Fox
(1987: 67-83).

20 Eine grössere Publikation zu Sakralanlagen in Bali befindet sich in Vorbereitung.

181



Plan der Sakralanlage P. Segara Sakti
(Legende auf der nächsten Doppelseite)

i 1 1 i i i

0 1 2 3 4 5m

182



Schrein auf Sockel; Zentraldach

Schrein auf Sockel, meru

Pavillon auf Sockel; Schrägdach

Offener Steinsitz mit «Rücklehne»

Steinsitz mit Nische

Hoheitsschirm

Geflochtener schildartiger «Schirm»

Peny'or-Bambuspfahl

Ständer mit Weihwasser

Kräutergärtchen

183



Legende zur Sakralanlage P. Segara Sakti

I. Jabaan

1 Statue, Siwa symbolisierend. Schmuck: blauer perada destar, weisses Hüfttuch
mit goldbemaltem weissem Tuch darüber, gelber Gürtel; Blumen auf dem Kopf.
Statue, den weissen Stier (lembu), Begleittier Siwas darstellend.Schmuck: weisses
Tuch über Rücken, perada-Tuch über Nacken, gelber Gürtel, Blumen auf dem
Kopf.
Waringin-Bmm. Umhüllt mit weissem Tuch. Daneben: kleines, temporäres
Opfergestell.

2 Pavillon für Opfer. Schmuck: roter ider-ider, weisser Baldachin (als
Dachhimmel), grün-weiss kariertes Tuch vom Dach herunterhängend als
«Rückwand»); auf der Westseite vom Dach herunterhängegnd (bis zum Boden): gelb/
grün/roter perada' darunter, von der Plattform: lapan-Tuch mit gemalten Szenen
aus dem Ramayana; darunter, auf der Plattform: geflochtene Matte.

3 Pavillon für Göttersymbole, balépelik, auch tajuk genannt. Schmuck: violetter
ider-ider am unteren Dachrand, roter perada (mit gemalten Szenen) um Sockel
geschlungen, pflanzlicher lamak auf Frontseite herunterhängend. Vor dem Schrein:
zwei weisse Hoheitsschirme, dahinter: zwei schwarze.

4 Schrein für Ida Bhatara Gané. Schmuck: violetter ider-ider am unteren Dachrand,

roter perada (mit gemalten Szenen) um Sockel geschlungen, pflanzlicher
lamak auf Frontseite herunterhängend.
Vor dem Schrein: zwei weisse Hoheitsschirme, dahinter: zwei schwarze.

5 Steinsitz für Ratu Gedé Limbang (auch Dalem Nusa genannt). Schmuck:
poleng destar und poleng-Tuch als «Stirnband», gelb/grün/roter perada links und
rechts der Nische herunterhängend, gelber Stoff unterhalb der Nische um Körper
geschlungen, darüber, zusätzlich, einpo/eng-Tuch, gelber Gürtel. Links und rechts
vom oberen Rand der Nische herunterhängend: tepeng-Münzen-Schmuck und
pflanzlicher Fransenschmuck.
Von der Nische herunterhängend: pflanzlicher lamak, darüber kepeng-lSpiegel-
lamak.
Geflochtene Matte auf unterster Plattform, darüber, zusätzlich: poleng-Tuch um
Sockel geschlungen. Vor dem Steinsitz: zwei po/eng-Hoheitsschirme.

6 Pavillon für Opfer. Schmuck: Pfosten mit grün/rotem perada-Stofi umwickelt,
weisser Baldachin, violetter perada ider-ider, geblümter Stoff von der Plattform
herunterhängend. Geflochtene Matte auf Plattform.

7 Dieser Pavillon stand zum Zeitpunkt des Festes nicht mehr.
8 Haupteingangstor, kori. Links und rechts des Eingangs: mit schwarzem Maschi-

nen-vongte-Stoff geschmückt (kleine, rechteckige Stücke).

II. Jeroan

1 Ida Ratu Pengintar, Steinsitz für zu Besuch weilende Götter. Schmuck: rotes
perada-Tuch entlang der höchsten Längskante liegend, von jedem Einzelsitz:
pflanzlicher lamak herunterhängend.

2 SteinsitzmitWächterfunktion. Schmuck: schwarzer Maschinen-vongte als des/or
und über Rücklehne hängend; rotes «Stirnband», geblümter Stoff um den Körper
geschlungen, pflanzlicher lamak von Sitz herunterhängend.

184



3 Schrein für Gunung Agung. Schmuck: roter ider-ider (perada), vorne, unterhalb
der Schreinöffhung: violetter perada herunterhängend, darüber: langes weisses
Tuch, auf das zuerst ein pflanzlicher lamak und darüber eine kepeng-Münzen- und
Spiegel-lamak gelegt wurden. Vor dem Schrein: zwei rote Hoheitsschirme.

4 Schrein für Sakenan. Gleicher Schmuck wie für Gungung Agung.
5 Pavillon für Götterfiguren, balépelik, auch tajuk genannt. Schmuck: schwarzer

Maschinen-songter ider-ider, gelb/grün/rotes perada-Tuch (auf der Seite gegen
das Haupttor) vom Dach herunterhängend; Rückwand: roterperada-Sloii, Pfosten
mit violettem und rotem Maschinen-songter resp. perada-Stoff verkleidet.
Schwarzer perada auf Plattform, violetter Maschinen-songte von Plattform über
Sockel herunterhängend, weisser Baldachin. Am Dachrand: mehrere kepeng-
Münzen-Schmuckelemente, auch Schmuck aus pflanzlichem Material.

6 Stufenpyramide, Ida Bhatara Baruna gewidmet. Schmuck: Skulptur auf oberster

Plattform: weisser destar, gelbes Hüfttuch mit Gürtel, Plattform weiss
ausgelegt, darüber schwarzer Maschinen-songte von der höchsten Plattform
herunterhängend; zweite Plattform: schwarzer Maschinen-.so/igte aufderganzenBreite
herunterhängend, darüber grosser pflanzlicher lamak. Skulpturen: weisser destar,
weisses Hüfttuch, darüber gelbes Hüfttuch und gelber Gürtel; unterste Plattform:
mitgeflochtenerMatte ausgelegt. Wächterfiguren: poleng destar, weisses Hüfttuch,
darüber po/eng-Hüfttuch und po/eng-Gürtel. Rote Hibiskusblüten als
Ohrschmuck. Links neben der Stufenpyramide: temporäres Opfergestell. Vor der
Stufenpyramide: roteperatia-Hoheitsschirme, zwei geflochtene «Schirme», dann
links eine rote, rechts eine weisse Fahne.

7 Steinsitz für Ida Bhatara Pemayun. Schmuck: poleng destar um Spitze, um
Körper: kleinkariertespoleng-Hüfttuch darüber: grösser kariertespoleng-Hüft-tuch,
poieng-Gürtel; von der Nische herunterhängend: violetter perada (mit Szenen
bemalt), darüber: pflanzlicher lamak und darüber kepeng-Münzen- und Spiegel-
lamak. Vor dem Steinsitz: zwei blaue Hoheitsschirme.

8 Steinsitz für Ida Bhatara Madé. Schmuck gleich wie 7. Vor dem Steinsitz: zwei
rote Schirme.

9 Pavillon für Opfer, tajuk. Schmuck: violetter ider-ider, bunt gemustertes Tuch
ringsum von Plattform herunterhängend, darübergrüner perada-. Roterperada auf
der Innenseite der Rückwand, auf der Aussenseite der Rückwand: geblümter Stoff,
Pfosten: mit rot/grün/rotem perada umhüllt. Zu beiden Seiten: gelb/grün/roter
perada von Dach herunterhängend. Auf der Plattform: geflochtene Matte.

10 Küche, pewaregan. Schmuck: roter ider-ider (perada).
11 Pavillon für Gong-Orchester, balé gong. Schmuck: roter ider-ider (perada).
12 Pavillon mit Plattform für den Brahmanenpriester (pedanda), balé piasan.

Schmuck: Pfosten: umhüllt mit grünem perada. roter ider-ider (perada), weisser
Baldachin als Dachhimmel, Innenseite der Rückwand: weisses Tuch, darüber:
gelb/grün/roter perada.

13 Quelle mit Steinsitz, dem Gott Wisnu gewidmet. Schmuck (des Steinsitzes):
schwarzer Maschinen-songtet als destar, geblümtes Tuch um den «Körper»,
pflanzlicher lamak aus Nische herunterhängend.

185



dürfen nur ausgewählte und besonders geweihte Menschen zu den Schreinen
hinaufsteigen und Opfer dort niederlegen (Plan S. 182).

Das Sakralgehöft, das ich als Beispiel zur Darstellung der Umhüllungen anlässlich
eines Jahresfestes (odalan) ausgewählt habe, gehört in die Kategorie der Meeres-
Sakralanlagen (pura segara), denen ich eine besondere Untersuchung gewidmet
habe.21 Sie gehören, zumindest in Südbali, von der Form her zu den altertümlichsten
Anlagen, die erhalten geblieben und bis jetzt von radikalen «Totalrenovationen» mit
Zement weitgehend verschont geblieben sind. Der Pura Segara Sakti - so heisst die
Anlage - ist die älteste (und dafür gibt es nicht nur architektonische, sondern auch
soziale Kriterien) Sakralanlage des atte-Dorfes Sanur.

Die Anlage besteht aus zwei Höfen, dem Aussenhof (Jabaan) und dem Innenhof
(jeroan), der südlich des jabaan liegt.22 Gesamthaft ist der pura segara, wie die
Bezeichnung schon sagt (segara Meer), dem Meer und den ihm verwandten
Gottheiten gewidmet. Der Hauptsitz im jeroan besteht aus einer Stufenpyramide aus
unbehauenen Korallensteinen; vor wenigen Jahren wurde sie renoviert, d.h. die
senkrechten Flächen der Vorderseite wurden mit modernen Materialien verfestigt.
Die Stufenpyramide ist der Meeresgottheit Beruna, «Siwa des Meeres» genannt,
gewidmet. Auch Wisnu wird in diesem Zusammenhang angeführt, da er für das
Element Wasser zuständig ist Südlich davon stehen zwei Steinkuben mit Nischen
(tugu) aus aufgeschichteten Korallenstücken. Sie gelten als Sitze der «Kinder» des

Meeresgottes, Pemayun und Madé. Westlich vom Hauptsitz befinden sich Schreine,
wie sie auch in vielen Anlagen mit anderen Funktionen stehen: ein Schrein für Pura
Sakenan auf der Insel Serangan - der für das Gebiet von Badung wichtigsten dang
kahyangan-Antegt (eine Gründung Dangian Nirarthas, des legendären Brahmanen-
priesters des 15. Jahrhunderts, der von Java nach Bali kam) und für Gunung Agung,
den heiligen Berg Balis, zugleich die wichtigste sad kahyangan-Anlage.23 Meines
Erachtens typisch für das Gebiet von Badung sind Multisitze, von denen die älteren
ebenfalls aus aufgeschichteten Korallenbrocken, die rezenteren aus rot gebrannten
Backsteinen bestehen. Sie gelten als «Besucherplätze» für Gottheiten aus allen
Himmelsrichtungen. Der Korallensitz in der nordöstlichen Ecke gilt als Wächter.24
In der nordwestlichen Ecke befindet sich die Quelle, deren Wasser als Weihwasser
verwendet wird; sie ist Wisnu gewidmet. In der südwestlichen Ecke desjabaan steht,
schräg zur Umfassungsmauer, der (heute mit Beton verkleidete Sitz) für Ida Ratu
Gedé Limbang, der zugleich auch Jero Gedé Dalem Nusa genannt wird und als
furchterregender Wächter und mächtiger Beschützer der ganzen Sakralanlage
gilt. Der Schrein für Ida Bhatara Gané, eine Meeresgottheit, trägt ein meru-Dach mit
einem tumpang. Der Schrein daneben ist für dessen «Kinder» bestimmt. Neben

21 Ausführliches über die vielschichtigen Funktionen und die Bedeutung dieser
Meeressakralanlagen wird in der erwähnten Publikation zu finden sein.

22 Auch diese Anlage widerspricht dem gängigen Tempelmodell, nach welchem bezüglich
der Abfolge der Höfe jeroan nördlich des jabaan liegen sollte.

23 Die wichtigsten Tempel Balis werden als sad kahyangan bezeichnet; ihre Zahl wird mit
sechs angegeben, wobei beim konkreten Aufzählen der Anlagen meistens mehr genannt
werden.

24 In vielen Sakralanlagen steht jeweils ein Wächtersitz in jeder Ecke. Diese sollen den
Innenteil der Anlage mit den Hauptschreinen und den sich dort niederlassenden Gottheiten
schützen.

186



kleinen Hallen für Opfer befindet sich im Vorhof, schräg gegenüber des Sitzes für
Ratu Gedé, eine S teinskulptur. Sie stellt Siwa dar mit seinem «Gefährt», dem weissen
Stier, lembu.

Das Schmücken der Anlage

Die Vorbereitungen für ein «Tempelfest» (odalan)M beginnen Wochen vor dem
Festtag. Im Pura Segara Sakti findetdas Jahresfest immer 14 Tage vor Galungan (d.h.
jedes balinesische Jahr mit sechs Monaten à 35 Tagen) statt. Zu den Vorbereitungen
gehört, dass der pemangku von einem gewissen Zeitpunkt an die Sakralanlage
praktisch nicht mehr verlässt und dort auch die Nacht verbringt.

Am Tag vor dem odalan werden Göttersitze und -schreine sowie Hallen
geschmückt (Abb. 1 und 2). Tücher, die für die Umhüllungen vorgesehen sind
(rantasan), werden in rechteckigen Deckelkörben herbeigebracht. Dabei sind die
einzelnen Stoffe schon in der Art - Farbe und Musterung - sowie in Grösse und
Format für die einzelnen Sitze und den Ort ihrer konkreten Befestigung bestimmt
(d.h. sie wurden schon am vorjährigen odalan verwendet). Die Angehörigen der
Familie des pemangku nehmen die Schmückung vor, jüngere und ältere Frauen und
Männer. Wenn Zweifel über die richtigen Textilien für die einzelnen Schreine
entstanden, wurde die Meinung einer älteren Frau, die in den Vorbereitungen eine
wichtige Rolle spielte, eingeholt.

Beim Schmücken des Pura Segara Sakti wurde zuerst mit der Umhüllung der
kleinen Opferhallen im Vorhofbegonnen. Dann wurden der Steinsitz und schliesslich
die Schreine geschmückt, wobei zu letzteren nur bestimmte Männer hochstiegen, um
etwa den ider-ider, den Dachrandsaum, aufzuhängen. Beim Schrein für Ida Bhatara
Gané war ein Helfer auf einen Hocker gestiegen, um auf der Rückseite des Schreins
den violetten ider-ider zu befestigen, als er plötzlich, wie durch einen heftigen Stoss
verursacht, rücklings auf den Boden fiel. Obwohl er sich sofort wieder aufrappelte
und den Hocker neu plazierte, stieg er nicht mehr zum Schrein hoch. Andere
Anwesende rieten ihm davon ab, denn die Gottheit hatte kundgetan, dass sie den
Betreffenden nicht in ihrer Nähe dulden wolle. Im folgenden beschäftigte sich der
Mann nur noch mit einfachen Hilfsarbeiten, die er alle direkt auf dem Erdboden
ausführte. Seine gedrückte Stimmung verriet, dass ihn das abweisende Zeichen der
Gottheit beschäftigte und beunruhigte.

Das eigentliche Schmücken läuft immer gleich oder ähnlich ab. Zuerst werden der
Gottheit Opfer dargebracht, um sie auf die Verwandlung ihres Sitzes vorzubereiten.
Alle noch vorhandenen Stoffstücke werden weggenommen, dann wird das
Götterblumensymbol aus der Nische oder dem Schrein entfernt und die Opferstelle
gereinigt. Dann wird der Schrein sorgfältig und bedächtig mit Textilien umhüllt.
Dabei kommt es offensichtlich nicht nur auf das von aussen Sichtbare an, sondern
auch auf das Innere, für den Festbesucher nicht mehr Einsehbare, Unsichtbare.
Oftmals wird etwa für den «Leib» eines Sitzes ein Untertuch verwendet, über das
dann ein weiteres drapiertund mit dem das Innere völlig verdeckt wird. Alle Textilien
werden nach dem Vorbild des Bekleidens eines anthropomorphen Körpers ange-

25 Vgl. dazu auch Belo (1953) 1966.

187



Abb. 1: Im Vorhof des Tempels wird der Sitz für Dalem Nusa (auch Ratu Gedé Limbang
genannt) in den charakteristischen schwarz-weiss karierten poleng-Stoff eingehüllt.

Abb. 2: SockelundPfostenvonOpferhallenverschwindenhinterTextilien.(Foto:B. Hauser-
Schäublin).

188



bracht So erhält der Leib eines Steinsitzes mit Nische etwa ein Untertuch, tapih, ein
eigentliches Hüfttuch darüber, (wastra oder kamben); gelegentlich sind es kamben
und ein darüberliegendes, kürzeres Männertuch, kampuh, und schliesslich einen Gürtel,
saput. Der «Kopf» wird mit einem udeng, einem Männerkopftuch, belegt, und um die
«Stirne» wird ein weiteres Band befestigt. Dann werden, so etwa bei Pemayun und
Madé, auf der Vorderseite eine silbergewobene Stoffbahn, songket, in der Nische
befestigt, so dass sie frei herunterhängt. Darüber wird ein aus Palmblättern (die
zusammengesteckt und z. T. geflechtähnlich ineinandergeschoben sind) bestehender
schmaler, rechteckiger lamak gelegt, und schliesslich dieser mit einem lamak aus
Spiegelchen und chinesischen Lochmünzen (kepeng) ganz zugedeckt. Überall, wo
textile oder Spiegel- und kepeng-lamak als Schmuck angebracht werden, befindet
sich darunter, unsichtbar, ein pflanzlicher lamak26.

Die Stufenpyramide27, der wichtigste Göttersitz der Anlage, wurde nicht mit
Textilien umhüllt, sondern damit belegt (Abb. 3): auf der obersten und heiligsten
Plattform wurde ein weisses Tuch (als Symbol der Reinheit und Göttlichkeit)
ausgebreitet und darüber dann ein schwarzer Maschinen-xong&ef (mit Silberfäden
gewobener Stoff, hier aber eine billige, maschinell angefertigte Art) ausgelegt. Von
der obersten Plattform, auf der Schauseite, hing ein roter Maschinen-songto bis zur
nächst tieferen Stufe herunter, und die Stufe darunter war von einem schwarzen
Maschinen-xo/igto verhüllt. Der Skulptur aufder obersten Plattform, die als Symbol
des Meeresgottes galt, wurden ein gelbes Hüfttuch und ein weisses Männerkopftuch
umgelegt. Die Figuren auf der unteren Stufe wiesen ein weisses Untertuch und
darüber ein gelbes Hüfttuch mit gelbem Gürtel auf. Die Wächterfiguren am Fusse der
Stufenpyramide schliesslich trugen ein weisses Untertuch, darüber ein schwarz-
weiss kariertes poleng-Hüfttuch, einen poleng-Gürtel und ein -Kopftuch. Über dem
Ida Ratu Pengintar, dem «Besuchersitz», schliesslich lag ein langer, schmaler roter
perada-Sueiien.

Zwischen Form und Art des Göttersitzes sowie dessen Zuordnung zu einer
bestimmten Gottheit und den dafür verwendeten Texülien existieren bestimmte
Relationen, die nicht überall gleich scharf dargestellt und erkennbar, gerade aber im
vorliegenden Fall ablesbar und interpretierbar sind. Folgende Charakteristika der
Textilverkleidung sind besonders erwähnenswert:
- Die grossen und kleinen Hallen (bale) weisen fast alle mit perada-Stoff (Rot und

Grün) umwickelte Pfosten auf, so dass vom Holz nichts mehr sichtbar ist. Die
Hallen - von Säulen getragene Dächer, wobei der Raum höchstens eine Wand
(meist Rückwand) aufweist - erhalten oft textile Wände, indem die bestehende
Rückwand verkleidet und offene Seiten mit am Dachrand befestigten Textilien
(vorzugsweiseperada) verhängt werden. Dort, wo Hallen (vor allem kleine, in der
Funktion als tajuk vorkommende) für Opfergaben und Götterfiguren bestimmt
sind, weisen sie eine Plattform auf, die mit geflochtenen Matten ausgelegt werden.
Von der Plattform herunterhängend werden Stoffe, meistperada, manchmal aber
auch mit Szenen aus dem Ramayana bemalte Stoffe, angebracht. Allen Hallen

26 Lamak wirken in Material, Form und Musterung altertümlich.
27 Da ich bis zum Zeitpunkt der Drucklegung kein odalan in einer der anderen S akralanlagen

mit Stufenpyramiden gesehen habe, weiss ich nicht, wie «typisch» diese Art des textilen
Schmuckes ist.

189



gemeinsam ist, dass über dem Platz, wo besonders geweihte Gaben,
Göttersymbole oder Personen vorgesehen sind, ein weisser Baldachin als textiler
Dachhimmel gespannt ist.

- Bemerkenswert ist ferner, dass die das Sakralgehöft umschliessende Mauer nie
mitTextilien geschmückt wird28 und ich mich auch nicht entsinnen kann, je eines
der hohen prunkvollen Haupteingangstore für pedanda und Götter (geschweige
denn diekleinen unscheinbaren seitlichenEingänge fürdie Scharder Festbesucher)
mitTextilien verhangen oder anderweitig damit geschmückt gesehen zu haben.29

Nur im vorliegenden Fall habe ich zwei kleine schwarzeperada-Stoffstücke30, die
am Torrahmen festgemacht waren, notiert. Ansonsten sind die Flügel der Türen,
die nur für Feste geöffnet werden, weit aufgestossen, und jede Person, die die
Stufen zur Schwelle emporsteigt, die Türöffnung durchquert und dann in den
Innenhof der Anlage hinabsteigt, zieht die Blicke der Besucher auf sich, vollzieht
selbst durch das Durchschreiten der Öffnung in der abgrenzenden und trennenden
Mauer die optische Wirkung der Verwandlung, belebt die Architektur, das
Monumentaltor.

- Aussergewöhnlich für den europäischen Betrachter sind übrigens auch die
Verhüllung und Schmückung des Sodbrunnens, vorallem aber dieUmhüllung des
Stammes des Waring/'/i-Baumes (also auch hier Verhüllung eines Stückes «Natur»)

im Vorhof.
Während bis jetzt von Verhüllungen die Rede war, die die ganze Dauer des Festes (je
nach Grösse dauert es einen bis drei Tage) überbleiben, so müssen noch die mobilen
Textilelemente, mit denen Dynamik geschaffen wird, erwähnt werden: Schirme,
Raggen und Fahnen. Sie alle sind je nach dem Ort, für den sie bestimmt sind, mit
einer bestimmten Farbe und mit einer bestimmten Stoffart bestückt. Mit ihnen
werden Akzente gesetzt innerhalb der gebauten und bereits mit Textilien
geschmückten Anlage, werden zusätzliche Aussagen gemacht zur Bedeutung der
einzelnen Schreine und Götter. Meist gehören stoffbespannte Schirme zur textilen
Grundausstattung der wichtigsten Schreine. Während des Festes selbst aber werden
neben Flaggen und Fahnen, Lanzen und weiteren Hoheitssymbolen noch weitere
Schirme ins Sakralgehöft getragen und vor den Göttersitzen in den Boden gesteckt
(s. unten).

Zur Semiotik der Textilien

Welche Aussagen nun lassen sich aufgrund der verwendeten Textilien über die
Göttersitze und -schreine und über die Anlage als ganze machen? Oder umgekehrt:
warum werden für bestimmte Götter und ihre Sitze vorzugsweise spezifische
Textilien verwendet, und welche Beziehungen bestehen zwischen beiden?

Um es vorwegzunehmen: nicht jede einzelne Textilie lässt sich erklären, passt in
ein Schema, dessen Suche sich Ethnologen zur Berufsaufgabe gemacht haben. Aber
28 Eine Ausnahme bildet die kleine Sakralanlage für Ratu Gedé Mas Mecaling in Dalem Peed

auf Nusa Penida, wo die Umfassungsmauer mit poleng bedeckt war.
29 Gelegentlich werden pflanzliche lamak an bestimmten Stellen der Mauern, dort vorkommenden

Ausstülpungen und Nischen, aufgehängt. Dies gilt fast ausschliesslich für Anlagen
mit alten Umfassungen aus aufgeschichteten Korallenstücken.

30 Perada-. Stoff, auf den mit Goldfarbe Ornamente aufgemalt sind.

190



Abb. 3: Helferinnen reichen dem pemangku Opfergaben auf die Stufenpyramide hinauf.
(Foto: Jörg Hauser).

es gibt eindeutige Hinweise (die auch verbal formuliert werden) sowie Tendenzen,
die sich aus dem Vergleich mit anderen geschmückten Sakralanlagen in der gleichen
Region ablesen lassen.

Beider Stufenpyramide fälltdie reiche Verwendung von schwarzem songket-Stotf
auf. Die Gold- resp. Silbergewebe, songket, betonen vor allem die Kostbarkeit und
Erlesenheit des Materials an sich (auch wenn sie maschinell hergestellt sind) und
dienen zur Auszeichnung von Fürsüichem und Göttlichem. Schwarz ist die Farbe,
die Wisnu, dem Wasser und damit auch dem Meer als Element zugeordnet ist. Rot
spielt auf die topographische Richtung kelod, meerwärts, an, die in Südbali mit der
Himmelsrichtung Süd assoziiert wird. Weiss und Gelb schliesslich vertreten die
Aspekte ritueller Reinheit und Göttlichkeit. In vielen Sakralanlagen, nicht nur in den

pura, sondern auch in den pemerajan und sanggah, den Familien-Sakralanlagen der
Noblen und der «gewöhnlichen» Leute, werden heute mit Vorliebe gelbe und weisse

191



Tücher zur Kennzeichnung der Reinheit, der göttlichen Überhöhung und Ausstattung

für viele pelinggih verwendet. In den pemerajan der Brahmanenfamilien sind
sie in überwiegendem Ausmass vertreten.31 Einen weissen langen Stoffstreifen (auf
violettem perada-Hintergrund) an prominenter Stelle weisen auch die Sitze für
Sakenan und Gunung Agung auf, weil sie zur Kategorie der oberen göttlichen
Repräsentanten zählen. Und auch Siwa und sein Gefährt, der weisse Stier, tragen
entsprechend Weiss. Die weissen Baldachine in den balé deuten auf die gemeinsame
göttliche Bestimmung und göttliche Herkunft aller in diesen Gebäuden
untergebrachten Symbole, Gaben und Menschen hin.

Bei vielen der balé werden für ihre textilen Seitenwände, die Dachumrandungen
und Pfostenverkleidungen breite perada-Bänder verschiedener Farben verwendet;
sie deuten die Vielseitigkeit, die vielen Orientierungsrichtungen an, die sich in den
Hallen vereinigen und in ihnen vertreten sein können. Dazu gehören zweifellos auch
die modernen buntgeblümten Stoffe, die diese Vielwertigkeit ebenfalls repräsentieren.

Hervorstechend ist die Verwendung der schwarz-weiss karierten poleng-Tücher
(z.T. moderne Drucke, z.T. schwarz-weiss gewoben), deren Funktionen und Bedeutungen

relativ klar definiert sind. In der Regel werden sogenannte tugu, Steinhaufen
auf quadratischem Grundriss, mit oder ohne dreiseitig geschlossener Opfernische
mit solchen Textilien als Hüfttuch und Gürtel geschmückt. Die Wächterfiguren -
hier vor der Stufenpyramide - tragen poleng-Tücher als Kleidung. Die schwarz-
weissen Carré sind Ausdruck eines fundamentalen Konzeptes, ruwa bhineda. Es ist
das Prinzip der Zweiheit, die das Ganze ausmacht: das Eine, das das Andere
voraussetzt, wie Tag und Nacht, Licht und Dunkelheit, Heilung und Tötung,
Verinnerlichung und Leidenschaftlichkeit des Handelns. «Was würde Weiss schon
bedeuten, wenn es Schwarz nichtgäbe. Was wäre der Tag ohne die Nacht! » war eine
Formulierung, die ich in diesem Zusammenhang immer wieder hörte. Das eine
existiert nur durch die Präsenz des anderen und von dessen Bedeutung - und
umgekehrt. Wer poleng trägt, wem poleng umgelegt wird, ist mit beiden Prinzipien
vertraut, ist bereit und in der Lage, göttliche Reinheit und Innerlichkeit zu erlangen,
aber auch dem Bösen, Dämonischen entgegenzutreten - durch Zurückschlagen mit
deren Waffen.32 Ratu Gedé Limbang, der gefürchtete Wächter und mächtige
Beschützer der Sakralanlage, an dessen prüfenden Blicken kein Eintretender
vorbeikommt, trägt deshalb poleng als Kopftuch und -band sowie als Körperbekleidung.
Auch die Schirme, die ihm zu Ehren aufgestellt werden, sind mit poleng bespannt.
Und auch die «Kinder» von Beruna, die tugu für Pemayun und Madé, tragen als
Helfer und Beschützer von Beruna poleng als Zeichen ihrer Wehrhaftigkeit, wobei
die roten und blauen schwarzen) Schirme sie «meerwärts» und dem «Wasser»
zuordnen und weniger dem Reich der ambivalenten Dämonen.

31 Weiss und Gelb gelten in Bali zudem auch als Symbole für den Siwa- resp. den Buddha-
Hinduismus. Gelb, obwohl der Himmelsrichtung Westen zugeordnet, drückt insofern eine
Ambivalenz aus, als Mahadewa im «offiziellen» Orientierungssystem auch im Westen
lokalisiert wird. Für viele Balinesen aber ist Mahadewas Sitz der Gunung Agung, ist also
in Südbali kaja, d.h. (auf die Himmelsrichtungen übertragen) Norden.

32 Zu poleng vgl. den Aufsatz von Hauser-Schäublin (1991c).

192



Auf diese Weise werden an einem Jahresfest mit Textilien Aussagen für Besucher
gemacht über die Zuordnung der einzelnen Göttersitze und balé. Umgekehrt dienen
diese Verhüllungen aber auch derEhrung der Gottheiten, indem ihnen ihre farblichen,
textilen Attribute dargebracht werden. Sie werden dadurch eingeladen und
aufgefordert, sich während des Festes auf ihren Sitzen niederzulassen.

Verhüllung zur Inszenierung des Rituals

Die vielfältigen Umhüllungen der Sakralarchitektur, die hier fast statisch beschrieben

wurden, erfahren aber Belebung, Dynamik: Opfer werden dargebracht,
Räucherstäbchen angezündet, Weihrauch und Sandelholz qualmen aus Räucher-
gefässen vor dem Hauptschrein. An der Quelle weiht der pemangku Weihwasser in

grossen irdenen Krügen (oft mit weissem Tuchstreifen versehen), das dann zur
Segnung der Betenden dient.

Die eigentliche Eröffnung eines Tempelfestes bildet die Prozession mit den
Götterstatuen, anthropomorphen und zoomorphen, vom Ort ihrer Aufbewahrung her
zur Sakralanlage. Die anthropomorphen Figuren - beim vorliegenden Fest waren sie

verpackt in Holzbehälter - werden auf dem Kopf getragen, die zoomorphen auf den
Schultern. Alle diese Göttersymbole, auch die ephemeren, blumengestaltigen, werden

von Schirmträgern begleitet (Abb. 4). Angeführt wird der Zug von Knaben, die
lange Schilfstengel tragen, von Flaggen- .Fahnen-, Lanzenträgern sowie Männern,
die weitere Hoheitssymbole mit sich führen. Begleitet wird die Prozession vom
Gong-Orchester. Ihm folgen Gläubige, alle in Festtagstracht, die Frauen in gabaya-
Bluse, kamben (Hüfttuch) und Gurt, die Männer mit Hemd, kamben, kampuh und
udeng bekleidet.33

Die Prozession, die am 13. März 1990 stattfand, war relativ klein. Die beiden
Götterfiguren waren nicht am Aufbewahrungsort - im Gehöft des pemangku -
geschmückt worden, sondern wurden noch verpackt in die Anlage getragen. Die
Hoheitsschirme, die die Funktion von mobilen Baldachinen besitzen, die Fahnen,
Flaggen und übrigen Hoheitssymbole wurden an vorbestimmten Stellen vor Schreinen
und Sitzen in den Boden gesteckt. Die Götterfiguren -eine anthropomorphe und eine
zoomorphe - symbolisierten Siwa respektive Beruna. Im östlichen tajuk wurden sie

von der ältesten Tochter des pemangku - unter dessen wachsamem Blick - dem
Behältnis entnommen und nun ihrerseits sorgsam in Textilien gehüllt, mit Blumen,
Blüten und Goldschmuck verziert und dann vor die Weihegaben für die Götter
gestellt. Auf Opferschalen lagen sorgsam gefaltete Tücher verschiedenster Art. Sie
gelten als besondere Stoffopfer (tigasan) für die Götter. Sie werden nie für einen
anderen Zweck verwendet, weil sie rituell rein sind.

33 Im Verlauf der vergangenen Jahrzehnte, eingeleitet zweifellos durch europäisch-missionarischen

Einfluss und fortgesetzt durch nationalstaatliche Bestrebungen, hat die Kleidung
der Menschen relativ starken Wandel erfahren. So ist eine zunehmende Verhüllung des
menschlichen Körpers festzustellen. Nackte Oberkörper- was heute anlässlich von
Festlichkeiten als unanständig gilt - waren früher üblich. Am beharrlichsten hat sich die
Ritualkleidung des pedanda gehalten, der heute noch immer mit z.T. unbedecktem
Oberkörper die Zeremonien leitet.

193



Wenig später, nachdem die Götterfiguren geschmückt waren, trafen Frauen mit
hohen Opfertürmen, die sie aufdem Kopf trugen, ein. Bei diesen Opfergaben, die aus
kunstvollen Aufbauten aus Früchten und Küchlein gefertigt sind, manchmal ergänzt
durch Eier und ein mit gespreizten Flügeln und Beinen aufgespiesstes, gebratenes
Huhn, sind alle Einzelteile zu sehen; nichts wird verdeckt, verhüllt oder gar versteckt.
Das höchste Prinzip scheint dabei das des Alles-Zeigens zu sein, denn die optisch
eindruckvollsten Opfergaben befinden sich auf der Aussenseite des Opferturms,
dessen Inneres ein Bananenstrunk (als «Rückgrat») bildet.

Abb. 4: Anthropo- und zoomorphe Götterfiguren werden, ganz in kostbare Stoffe gekleidet,
in kleinen Opferhallen (tajuk) aufgestellt. Davor findet der vom pemangku geleitete
Teil des Rituals statt. (Foto: Jörg Hauser).

194



Die Belebung

Während sich das Innere der Sakralanlage mit Menschen in Festtagskleidung füllt,
während die Opfer den Göttern dargebracht werden (ihnen wird die Essenz, sari, der
Opfergaben zugefächelt; die materiell sichtbaren Opfergaben werden wieder mit
nach Hause genommen), während die Frauen, Männer und Kinder mit Blumen
zwischen den Spitzen der gefalteten Hände beten, Raucherstäbchen anzünden und
davon feine Rauchsäulen aufsteigen, während die Betenden mit Weihwasser gesegnet

werden, lebt die Anlage, bewegen sich die Tücher im leisesten Luftzug,
schlängelt sich der Weihrauch in die Schreine und verschwindet irgendwo im
verhüllten Innern, füllen sich die Nischen mit Blumenopfern, ist die Luft erfüllt vom
Duft der Essenzen und Blüten, schwirren Lachen und Plauderfetzen durch das

Sakralgehöft. Die Schreine sind, eingehüllt in farbige fliessende Tücher, fast nicht
mehr sichtbar, der Boden ist bedeckt mit Blüten und Blumenopfern, alles drückt
Vergänglichkeit und Geheimnis aus, ist aber intensive, sinnliche Gegenwart.

Männer setzen sich vor den östlichen tajuk und beginnen zu singen, während der
pemangku dort sein Opferritual zur Einladung der Götter durchführt. - Abends, nach
Einbruch der Dunkelheit, erscheint der Brahmanenpriester (pedanda). Ihm voraus
gehen seine Helferinnen und Helfer. Sie tragen seine Paraphernalien, alle wohl
verpackt und verhüllt. Dann schreitet er durchs Haupttor, majestätisch und dennoch
bescheiden, und steuert dem für das Ritual bestimmten Platz zu. Dieser ist von einem
weissen Baldachin überspannt ist und befindet sich im bale, das gegenüber der
Stufenpyramide steht. Und bevor der pedanda das eigentliche Ritual beginnt (dem
bis zum Augenblick des abschliessenden gemeinsamen Betens kaum jemand grosse
Beachtung schenkt), kleideter sich in Gegenwart der Gemeinde der Gläubigen rituell
ein. Er selbst verwandelt sich, assistiert von Gehilfen, wird ein anderer für die
Zeremonie, die er leiten wird, erlangt eine andere Existenzform. Sein Hüfttuch, das

er für den Weg in die Sakralanlage getragen hat, tauscht er gegen ein weisses. Jede
Station des Einkleidens ist von rituellen Handlungen begleitet; die einzelnen
Kleidungsstücke werden zuerst geweiht, bevor er sie sich umlegt. Dazu gehört auch ein
Grasband, das er sich als Zeichen der erfolgten Läuterung und der Reinheit, um S time
und Kopf bindet. Eine weisse B inde schlingt er sich um Taille und Brust, darüber ein
schwarzes breites Band, das auch über die linke Schulter geführt wird. Dann folgen
Halskette und Ohrringe, die zur Kleidung gehören. Zuletzt - nur wenn es sich um
eine Zeremonie höheren Ranges handelt - setzt er sich eine hohe rote oder schwarze,
kronenartig wirkende Kopfbedeckung auf; auf deren höchstem Punkt (und zugleich
auf der heiligsten Stelle des Scheitels des pedanda) befindet sich ein achteckiges
Prisma, das oben in eine Spitze ausläuft (Abb. 5). Dieses symbolisiert die
Himmelsrichtungen und die ihnen zugeordneten Götter, die derPriester während derZeremonien
in sich vereinigt. Während er sich einkleidet und rituell verhüllt- wobei die
Schultern weitgehend nackt bleiben -, wird er selbst zu Siwa und leitet als solcher
das Ritual. Nach dessen Abschluss verwandelter sich wieder zurück in den pedanda,
der dann unauffällig und nahezu unbemerkt das Fest wieder verlässt.

Während der Gong spielt und die Tücher sich im Halbdunkeln der beleuchteten
Anlage wie von Geisterhand bewegen, steuert das Fest seinem Höhepunkt zu. Um
Mittemacht versammeln sich die meistens ganz in Weiss gekleideten pemangku und
Trancespezialisten, sadeg - manche von ihnen tragen einen poleng kampuh oder
-Gürtel -, die zu diesem Anlass speziell eingeladen wurden. Sie, Männer und Frauen,

195



Abb. 5: Auf einer besonderen, von einem weissen Baldachin überdachten Plattform sitzend,
leitet der Brahmanenpriester in vollem Omat das Ritual. Helferinnen und Helfer
segnen die Göttersymbole (aufder Plattform im Hintergrund) und die aufdem Boden
sitzende Gemeinde der Gläubigen mit geweihtem Wasser. (Foto: Jörg Hauser).

setzen sich im Kreis auf den Boden vor dem Hauptschrein. Eingeleitet durch viele
spezifische Opfer und unter der Aufsicht des pemangku des pura erfolgt die
Trancesitzung. Alle in derAnlage vertretenen Gottheiten und noch weitere werden eingeladen,
in die Menschen niederzusteigen und sich zu offenbaren. Die Atmosphäre, in der dies
stattfindet, die Stimmungen und Situationen, die dabei entstehen, lassen sich nicht
mit Worten wiedergeben. Was äusserlich und innerlich geschieht, findet nur zu
einem winzigen Teil auf der verbalen Ebene und damit auf derjenigen der
Sinneswahrnehmung des Hörens statt. Das Wesentliche ist transzendental und hat mit
Kommunikation mit unsichtbaren Partnern, mit dem Austausch von Empfindungen
zu tun, einem Bereich, den die Ethnologie zwar mit dem Klammergriff der Beschreibung

zu erfassen versucht und den sie zu verstehen vorgibt, an den sie selbst aber
letztlich, jenseits der kulturellen Konstruktion, nicht glaubt. - Deshalb sei für die
Fortführung der Argumentationsreihe im Zusammenhang mit der Verhüllungskunst
nur so viel erwähnt: irgendwann im Verlauf der mitternächtlichen Stunden steigen
die Götter nieder in die Menschen, die sich ihnen aufgrund einer Berufung, sozusagen

als lebendige Manifestierungssitze, geweiht haben. Durch die Menschen in
Trance sprechen die Götter, geben ihre Präsenz bekannt, melden Wünsche an und
bemängeln, was ihnen am Fest nicht behagt hat und wo sie sich vernachlässigt
fühlten. Und viele der Götter verlangen nach Kleidung, nach Tüchern, mit denen sie

196



bedeckt sein möchten. Helfer holen zusammengelegte und aufeiner Opferschale im
tajuk eigens für diesen Zweck gestapelte Tücher herunter (Abb. 6). Der pemangku
faltet sie auseinander und bindet behutsam einen weissen udeng um den Kopf des
einen Gottes, breitet ein weisses Tuch über dem Schoss desjenigen aus, der danach
verlangt hat. Einem anderen, der aus der Dämonenwelt stammt, legt er einen poleng-
Gürtel um, dazu ein weisses Tuch über den Oberkörper. So wird manchmal die ganze
Runde der Götter mit Tüchern, nach denen sie verlangt haben, bedeckt, verhüllt, als
Ausdruck ihrer anderen Identität, die eine jenseits des alltäglichen Menschen ist.

Abb. 6: Die Götter haben sich um Mittemacht in den Priestern niedergelassen und sprechen
aus ihnen. Sie werden mit Textilien bedeckt. (Foto: Jörg Hauser).

197



Sinn und Bedeutung der Umhüllungen

Das Spiel von Umhüllen, Verhüllen und Verwandeln von Sakralarchitektur und
Menschen, die im Namen der Götter dort sind und ihre Berufung erfüllen, stand im
Vordergrund der Betrachtung. Um ihren Sinn zu verstehen, muss abschliessend auf
das Konzept von sekala und niskala (das in sich wiederum das duale Prinzip von
ruwa bhineda verkörpert) hingewiesen werden. Sekala ist das Sichtbare, Materielle,
Konkret-Greifbare, ist der Körper und das Leben des Menschen auf dieser Welt.
Niskala ist die andere, für den Menschen nicht sichtbare Hälfte des Kosmos und der
Welt, die Seele eines Menschen, die beim Tod den Leib verlässt und zu den Ahnen
heimkehrt, um von dort wieder in den Leib eines Kindes zurückzufinden. Niskala
sind Götter, die wie ein Hauch um die Schreine streifen, sich vielleicht in einer
Opfernische, auf einem Sitz, im tajuk für eine Weile niederlassen, Dinge bewegen
und Unerklärliches geschehen lassen. Das leichte Flattern der Tücher am Schrein,
obgleich kein Lüftchen weht, ist Ausdruck von niskala. Niskala sind der Raum und
die Existenz, die die Menschen dem Unfassbaren zuordnen, weil sie sich der
Endlichkeit ihrer Wahrnehmung bewusst sind und wissen, dass die für den Menschen
sichtbare Welt nur die Hälfte der Wahrheit ist. Das Geheimnisvolle, aber
Allgegenwärtige von niskala drücken die Umhüllungen der Sakralarchitektur aus, die
fliessenden Übergänge von Verhüllen und Zeigen, das Verwischen und Auflösen der
«harten» Grenzen der Architektur, das Einbeziehen des Unsichtbaren und Mächtigen
in die Welt der Dinge und der Materie. Sakralanlagen, die für ein Fest geschmückt
sind, sind Begegnungsorte zwischen beiden Dimensionen, wobei die Grenzen
fliessend sind. Wer die Anlage betritt, wagt den Schritt in das unendlich Unbekannte,
dennoch aber Vertraute, da es Teil des Lebens ist. Das Fest ist Sakralzeit, wo
prinzipiell die Grenzen zwischen sekala und niskala aufgehoben und beide
unentwirrbar miteinander verschlungen sind, sich ihr Anteil am Ganzen und ihr
Verhältnis zueinander ständig wandeln. Die Sakralzeit ist deshalb nicht nur eine der
Zeit der Wandlungen, sondern auch der Verwandlungen, in welcher der pedanda
selbst zu Siwa wird und als solcher das Ritual leitet, um danach wieder als Mensch
den Sakralort zu verlassen. Und die pemangku und Trancespezialisten werden zu
lebendigen Sitzen der Götter werden, leihen ihnen Leib und Stimme, um ihnen
Präsenz zu ermöglichen: der Einbruch des Jenseitigen und Unsichtbaren in das
Sichtbare, die Offenbarung des Geheimnisvollen - eine Enthüllung, die sich ihrerseits

in der Verhüllung des vergänglichen Körpers mit Textilien ausdrückt und zur
Auszeichnung des Göttlichen dient.

Literaturverzeichnis

BELO Janet
(1953) 1966. Bali: Temple Festival. Monographs of the American Ethnological

Society. Seattle and London: University of Washington Press.

BRIX Michael
1973. «Trauergerüste für die Habsburger in Wien». Wiener Jahrbuch für

Kunstgeschichte, Band XXVI. Wien-Köln-Graz: Hermann BöhlauNachf., S. 208-
265.

198



BROCKHAUS Christoph
1981. Textile Räume. Eine Ausstellung der deutschen Gruppe Textilkunst.

Aschaffenburg.

BUCHSBERGER Michael (Hrsg.)
1937. Lexikonfür Theologie und Kirche (Stichwort Stola). Freiburg i. Br.

COVARRUBIAS Miguel
(1937) 1986. Island ofBali. London and New York: KPI.

EBERLEIN Johann Konrad
1982. Apparitio regis - relevatio veritatis. Studie zur Darstellung des Vorhangs in

der bildenden Kunst von der Spätantike bis zum Ende des Mittelalters. Wiesbaden:
Dr. Ludwig Reichert Verlag.

EDELBY Neophytos
1967. Liturgikon. Messtexte der Byzantinischen Kirche. Recklinghausen: Bongers.

ERLANDE-BRANDENBURG Alain
1975. Le roi est mort. Etude sur lesfunérailles, les sépultures et les tombes des rois

de France jusqu'à la fin du Xlle siècle. Genève: Droz.

FORGE Anthony
1970. «Learning to see in New Guinea», in: MAYER Philip (ed.), Socialisation. [ASA

Monograph 8], London, p. 269-291.

GORIS Roelof
(1935) 1984. «The religious character of the village community», in: Bali. Studies in

life, thought and ritual. Dordrecht: Foris Publication, p. 77-100.
(1937) 1984: «The temple system», in: Bali. Studies in life, thought and ritual.

Dordrecht: Foris Publications, p. 101-111.

HARTMANN
1940. Repertorium Rituum. Zusammenstellung der rituellen Vorschriften für die

bischöflichen und priesterlichen Funktionen. 14. Auflage, herausgegeben von
Johannes Kley. Paderborn.

HAUSER-SCHÄUBLIN Brigitta
1985. «Blockbauten der Sa'dan Toraja. Materialien zur Geschichte der Toraja

aufgrund von frühen Hausformen», in: MARSCHALL Wolfgang (Hrsg.), Der
grosse Archipel. Bern: Ethnologica Helvetica Band 10, S. 59-82.

(Hrsg.) 1988. Kleidung und Schmuck. Basel, Boston, Berlin: Birkhäuser Verlag.
1989. Leben in Linie, Muster und Farbe. Einführung in die Betrachtung ausser-

europäischer Kunst am Beispiel der Abelam, Papua-Neuguinea. Basel, Boston,
Berlin: Birkhäuser Verlag.

1991 a. «Texüles as probable source for house decorations among the Sa'dan Toraja»,
in: VÖLGER Gisela and Karin von WELCK (ed.), Indonesian Textiles:
Symposium 1985. Köln: Rautenstrauch-Joest Museum, p. 185-193.

199



1991b. «Das bekleidete Universum», in: HAUSER-SCHÄUBLIN B., M. L.
NABHOLZ-KARTASCHOFF undU. RAMSEYER, Textilien in Bali. Singapore:
Periplus, S. 1-13.

1991c. «Poleng. Der Kontrast von Schwarz und Weiss», in: HAUSER-SCHÄUBLIN
B„ M. L. NABHOLZ-KARTASCHOFF und U. RAMSEYER, Textilien in Bali.
Singapore: Periplus, S. 81-93.

HEITZ Carol
1963. Recherches sur les rapports entre architecture et liturgie à l'époque

carolingienne. Paris: S.E.V.E.N.

HERRLIBERGER David
1746. Kirchengebräuche der Christen. Zürich.

KAUFMANN Christian
1988. «Bekleidete Nackte in der Südsee», in: HAUSER-SCHÄUBLIN Brigitta

(Hrsg.), Kleidung und Schmuck. Basel, Boston, Berlin: Birkhäuser Verlag, S. 31-
40.

KOLBER Gerhard
1981. «Christos Zeichnungen», in: Christo. Projekte in der Stadt 1961-1981. Köln:

Museum Ludwig.

KUNZE Gerhard
(1949) 1960. Lehre, Gottesdienst, Kirchenbau in ihren gegenseitigen Beziehungen.

Band 1 und 2. Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht.

LIEURÉ J.

1924. Jacques Callot. Catalogue de l'oeuvre gravé de Callot. Band 1. Paris.

RAPP BURI Anna und Monica STUCKY-SCHÜRER
1989. Klosterfleiss im Dienste der Gegenreformation. Die Bildteppiche von St.

Johann bei Zabern im Elsass. Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins, Bd.
137, Stuttgart: W. Kohlhammer.

REINLE Adolf
1968. Kunstgeschichte der Schweiz. Von den helvetisch-römischen Anfängen bis

zum Ende des romanischen Stils. Band 2. Frauenfeld.

STUART-FOX Davis
1987. PuraBesakih. A study ofBalinese religion and society. Manuscript. Canberra:

Australian National University.

WAGNER Roy
(1975) 1981. The invention of culture. Chicago and London: The University of

Chicago Press.

200


	Der verhüllte Schrein : Sakralarchitektur und ihre Umhüllungen in Bali

