
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Leben und Arbeit : über Kunst und Gesellschaft bei den Senufo II

Autor: Förster, Till

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Till Förster

Leben und Arbeit
Über Kunst und Gesellschaft bei den Senufo II1

Es war September, als die ersten frischen Nächte sich bemerkbar machten und das
nahe Ende der Regenzeit ankündeten. Die neuen Initiierten, die colobele, wurden in
den Hain des Poro-Bundes2 am Rande des Dorfes geführt. Drei Monate verbrachten
sie dort draussen, ohne dass sie das Dorf betreten durften. Sie trugen weisse Kappen
aus Baumwolle, die jedem, der ihnen begegnete, zeigten, dass sie nur mit anderen
Mitgliedern des Bundes sprechen durften, nicht aber mit den Frauen des Dorfes oder
ihren jüngeren Brüdern, die noch nicht die umfriedete Lichtung unter den hohen
Bäumen im Innem des Haines betreten hatten. In kleinen Gruppen verliessen sie früh
am Morgen den kühlen und schattigen Ort, um irgendwo im Busch eine Arbeit für
den Poro zu erledigen. Sie trugen keine Schuhe und nur einen kleinen Lendenschurz,
wenn sie schweigend an ihren Verwandten vorbei in die Wildnis zogen. Zerschunden
waren bald ihre Füsse, und ihr Blick war erschöpft von den Anstrengungen dieser
Monate und den Nächten, die sie auf der blossen Erde oder den harten Bohlen der
«Hütten der colobele» verbracht hatten (Abb. 1).

Das war «Arbeit des Poro», wie man im Dorf sagte. Die jungen Initiierten nannten
sie anders, denn Aussenstehende sollen nicht wissen und nicht verstehen, was sie für
den Bund tun.3 Manchmal können die Nichtinitiierten hören, wie die Mitglieder des
Bundes sich unterhalten, und dann entgehen ihnen auch nicht diese Ausdrücke. Doch
wer sie nicht kennt, der wird sie einfach merkwürdig finden und sich kaum nach dem
Sinn fragen, den sie haben mögen. Wenn die colobele ihre Lektionen aufmerksam
gelernt haben, dann können sie sich über Dinge des Poro unterhalten, ohne dass es
ein daneben stehender Fremder überhaupt bemerkt. Für ihn ist ihr Gerede Kauderwelsch.

Manchmal war auch, wenn man nahe am Hain vorbei ging, ein anderes Gerede zu
hören: das der Masken. Dann hatten sich die frisch Initiierten die Kostüme der
yarajo4 - der Maske, «die Bla-Bla spricht» - angezogen und übten ihren Auftritt.
Wer selbst eingeführt war, konnte, wenn er Lust hatte, sich auf den Weg machen und
unter den hochgewachsenen Bäumen ihnen zusehen. Manche ältere Mitglieder des
Poro erschienen und stellten sie auf die Probe: Sie fragten in der geheimen Sprache

1 Dieser Artikel ist der zweite Teil eines längeren Artikels «Über Kunst und Gesellschaft bei
den Senufo». Der erste Teil ist unter dem Titel «Dorf und Wildnis» 1990 erschienen.

2 Eigentlich kporo. Die Umschrift wurde vereinfacht, für eine phonetisch genaue Notation
siehe Förster (1987b).

3 Sie sprechen von der «Arbeit für die (alte) Mutter». Der Ausdruck wird nur von Iniüierten
gebraucht.

4 Von yara_, onomatopoetisch für unartikulierte Äusserungen, und jo, sagen. In anderen
Gegenden ist die Bezeichnung Yalimidyo üblich (Glaze 1981: 219-220). Daneben existieren

geheime Namen. Eine genaue Beschreibung folgt weiter unten.

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 149-170 149



des Bundes nach Losungen und freuten sich, wenn ihre «jüngeren Brüder» die
korrekten Antworten gaben. Nicht selten kamen an solchen Tagen ganze Trupps
dieser Masken aufden Pfaden zusammen, die in das Innere des Haines führten. Dann
riefen sie in ihren durch ein Mirliton verstellten Stimmen laut durcheinander, und
ihre schrillen, sich überschlagenden Schreie waren bis weit in das Dorf hinein zu
hören.

In den Hainen der grösseren Dörfer gibt es in der Regel mehrere Lichtungen, die
als Initiationszentrum dienen. Eigentlich werden nur sie als sinzanga bezeichnet, doch
der Ausdruck wird häufig aufden ganzen Wald übertragen. Jedersinzanga istder Sitz
einer Vereinigung des Poro, und jeder hat seine eigene Umfriedung, seine eigenen
Einrichtungen und Masken. Ihm gehören die jungen Initiierten an, für ihn führen sie
rituelle Handlungen aus, und seine Masken tanzen sie. Während der dreimonatigen
Seklusion lernen die colobele von der über ihnen stehenden Altersklasse und unter
Aufsicht einiger alter Mitglieder die «Arbeit des Poro». Der Tanz der Masken ist ein
Teil davon, abernichtderwichtigste.Er istvielleichtinwesüichen Augen spektakulärer
als die langen Gänge bis tief in die Wildnis hinein, er ist vielleicht sichtbarer als die
übrige Arbeit, die die colobele verrichten müssen, aber seinen Sinn erhält der Auftritt
einer Maske erst durch sie: die Mühsal der Arbeit, die hinter ihr steht.

Was aber heisst nun Arbeit für die Senufo? Und was ist das Besondere der Arbeit des

Poro, der «Arbeit für die alte Mutter»? Im Senar gibt es zwei Worte, die in der Regel
mit dem französischen «travail» übersetzt werden: baara und fali5. Beide bezeichnen

auch körperliche Tätigkeiten, doch für das Bestellen der Felder und für alles, was
mit dem Poro-Bund zu tun hat, wird gewöhnlich fali verwendet.6 Vor allem alle
schweren Feldarbeiten, wie im September und Oktober das Aufwerfen der Hügel auf
den neuen Yamsfeldern, zählen dazu. Wer sich hier bewährt, der geniesst Zeit seines
Lebens hohes Ansehen.

Man organisiert zu diesem Zweck Wettbewerbe, an denen alle jungen Männer des
Viertels oder des gesamten Dorfes teilnehmen können. Sie gehören meist der
Altersklasse vor der Initiation in den Poro an. Die Teilnahme an diesen
Hackwettbewerben gehört zwar nicht zu ihren Pflichten, wird aber häufig mit diesem
Lebensabschnitt assoziiert. Es gibt nur sehr wenige junge Männer, die nicht bereit
wären, dem Ruf zu einem solchen «Freundschaftshacken» zu folgen. Die Wettbewerbe

haben hohe gesellschafüiche Bedeutung, und jedermann ist stolz, wenn er dort
eine gute Figur gemacht hat. Früh am Morgen verlässt man das Dorf, zusammen mit
einem, zwei oder drei Xylophon-Ensembles, die während des Tages die schwer
Arbeitenden musikalisch begleiten werden. Die gespielten Lieder sind diesen
Anlässen vorbehalten und bilden ein eigenes musikalisches Genre. Jedes Viertel oder
Dorf hat sein eigenes Repertoire, und diese lokal tradierten Lieder sind ein wichtiger
Bestandteil der dörflichen Identität.7 Oft werden die Xylophon-Ensembles von
einem Sänger begleitet, der Preislieder auf einzelne Burschen vorträgt. Jeder, der an
diesen Arbeiten teilnimmt, versucht, in möglichst kurzer Zeit mit seiner Hacke einen

5 Das semantische Feld beider unterscheidet sich leicht. Da ich auf dieses Problem erst spät
gestossen bin, kann ich die Unterschiede hier noch nicht im einzelnen darstellen.

6 Diese Angaben beziehen sich auf das Gebiet der Kafibele, wo die Feldforschungen zu
diesen Fragen durchgeführt wurden.

7 Die Xylophonmusik der Senufo ist ausführlicher in Förster (1987b) dargestellt.

150



Abb. 1 : Ein Schein-Hain, der von den demnächst zu initiierenden jungen Männern angelegt
wurde. Nafoun 1985.

kleinen Hügel aufzuwerfen -je grösser und höher, desto besser. Die, die schon einmal
einen solchen Wettbewerb gewannen, tragen einen besonderen Kopfschmuck aus
langen, schwarzen Fasern und zwei grossen, weissen Federn. Tut sich einer der
jungen Männer besonders hervor, tritt ein Musiker an den Erdhügel heran und legt
demonstrativ sein Instrument darauf. Auch der Sänger ehrt ihn. Er legt ihm seinen
Wedel auf die Schulter und preist ihn mit einigen kurzen Sätzen. Die Arbeitenden
bilden eine lange Kolonne, an deren Spitze die stärksten und schnellsten Burschen
arbeiten, und das Xylophon-Ensemble spielt.

Hier, neben den ausdauerndsten jungen Männern, steht tefalapica, «das Mädchen
des mit der Hacke Arbeitenden»8. Das ist ein Stab, dessen Spitze von einer weiblichen

Figur gekrönt wird. Gewöhnlich ist er aus Holz geschnitzt, manchmal jedoch
aus Messing oder heute auch aus Aluminium im Wachsausschmelzverfahren gegossen.

Die Figur wird in der Regel auf einem Schemel sitzend wiedergegeben, doch es

gibt einige ältere Stücke, wo Beine und Unterkörper nicht herausgearbeitet sind.

8 So die linguistisch nicht ganz schlüssige Etymologie der Kafibele-Senufo. Gewöhnlich
heisst tefalao «Ackerbauer» [cultivateur, paysan], und der Ausdruck müsste einfach mit
«das Mädchen des Ackerbauern» übersetzt werden. Die Herleitung des Wortes teJalao
von legi, «die Hacke», und fala, «arbeiten, bestellen, pflanzen», ist nicht allen Senufo
geläufig.

151



Wenn der Stab auf dem Feld an der Spitze der Arbeitskolonne in einen der Hügel
gestossen wird, soll die Figur am Hinterkopf wie die besten Hacker zwei Federn
tragen. Sie werden heutzutage durch zwei kleine Weissblechstreifen ersetzt (Abb. 2).
Zusammen mit anderen Accessoires verweisen sie auf einen anderen Gebrauch des
Stabes: Er wird nämlich von den jungen Burschen auch bei den Gesängen verwendet,
die den Abschluss dieser auf die eigentliche Initiation vorbereitenden Altersklasse
markieren.' So wird auch in den Wettbewerben implizit eine Verbindung zur
Organisation des Poro-Bundes geschaffen.

Hinter den Arbeitenden steht aber noch ein zweiter Stab: sejen, «der Vogel». Wie
tefalapica ist es eine Skulptur aus Holz, die aber hier auf einer übermannshohen
Stange befestigt ist. Die Flügel sind ausgebreitet, und auf ihnen sind oft noch zwei
weitere, kleinere Vögel auf kleinen Stöckchen montiert. An der Rückseite ist ein
langes Tuch festgebunden, das im Wind flattert. Sejen ist für die Senufo «der, der
folgt», der über die jungen Leute wacht. Er ist seltener vorne bei den ersten zu sehen,
aber wenn das Ende des langen Arbeitstages naht, dann ergreifen die Älteren, die den

Tag über zugeschaut und das Terrain für die Hackenden vorbereitet haben, den Stab
und beginnen vor Freude schreiend und rufend vor den Musikern zu tanzen. Die
besten jungen Burschen werden hochgelobt: Man sagt ihnen spasshaft, doch nicht
ganz ohne Hintergrund, sie hätten nun gute Chancen bei den Mädchen, die am Rande
des Feldes stehen. Sie sind im Laufe des Tages mit grossen Schüsseln vom Dorf
hergekommen. Darin sind Reis, Yams und Fleisch; aber essen darf man erst, wenn
alle Arbeiten getan sind.10

Die Arbeit auf dem Feld ist Arbeitpar excellence: Sie ist nicht nur sozial anerkannt,
sie verleiht auch hohes persönliches Prestige. Wer als junger Mann in einem der
Hackwettbewerbe gesiegt hat, der darf sich zu den «grossen Ackerbauern» zählen.
Wenn er einmal stirbt, wird man den Stab mit dem Vogel wieder hervorholen und
während der Beerdigungsfeierlichkeiten neben seiner Hütte aufstellen. Doch die
enge Verknüpfung von Ackerbau und Arbeit äussert sich auch sprachlich: Das Verb
fala bedeutet «anbauen, bestellen, pflanzen» und erst im erweiterten S inne allgemein
«arbeiten». Der Verweisungszusammenhang und die damit einhergehende
Wertschätzung der Feldarbeiten werden durch Institutionen wie das «Freundschaftshacken»

bestätigt und gegen Kritik weitgehend abgesichert." Die sprachliche
Bedeutung findet sich in der Handlungspraxis wieder.

Für die Senufo bestimmtfala, «arbeiten», aber nicht nur einen Typ von Tätigkeiten,

sondern eine Klasse: So ist das, was ein Ethnologe tut, natürlich keine Arbeit, und
auch die Fulbe, die in der Umgebung ihre Rinder hüten, arbeiten nicht.12 Zur Arbeit
gehören, wenn man die Senufo fragt, körperliche Anstrengung, Erschöpfung und
Müdigkeit, kurz: Mühsal, die bis vor kurzem auch im Deutschen den Sinn des Wortes
Arbeit bestimmte.

9 Zu diesen zeu genannten zeremoniellen Gesängen siehe Förster (1988b: 15-19).
10 Beide Stäbe, Vogel wie Mädchen, erscheinen heute auch ausserhalb ihres herkömmlichen

Gebrauchszusammenhanges. Siehe hierzu Förster (1988b: 25-29).
11 Diese Wettbewerbe sind nur eine unter vielen Institutionen, die den Wert der Feldarbeiten

vor Kritik immunisieren. Sie wurden hier allein dargestellt, weil sie auch künstlerische
Ausdrucksformen einschliessen.

12 Wohlwollend mag man dem Ethnologen noch das Wort baara zubilligen, niemals aber

richtige Arbeit.

152



Abb. 2: Hackwettbewerb auf einem Yamsfeld; links ein tefalapica-Stab. Tyelikaha 1987,

Alles dies sind auch Merkmale der Arbeit für den Poro-Bund. Immer wieder und
ungefragt stellen die Senufo diesen Aspekt heraus: Wer den Poro gemacht haben
will, der muss wie die anderen die sieben Jahre lange Lehrzeit als colo durchlaufen
haben; der muss das Leiden kennen, die durchwachten Nächte und die Domen des
Busches, die Erschöpfung und den Schmerz. Und dazu treten noch die immer
wiederkehrenden Abgaben, die man während dieser Zeit zu leisten hat -mal ein
Huhn, mal einige Yamsknollen, mal Geld oder sogar ein kleines Schwein. Viele
sagen, «das ist Poro». Aber erschöpft er sich darin? Ist das alles? Hat er keinen
weiteren Inhalt? Wer nur diese Seite hört und sieht, muss das vielleicht annehmen.
Doch dann wäre es unerklärlich, dass er sich so lange ohne emsthafte Widerstände
reproduzieren konnte.

153



Es gibt aber auch einen logischen Grund: Das Ziel der Feldarbeit ist nicht die
Erschöpfung. Nicht die Tatsache, dass man sich plagt, bringt soziale Anerkennung
und persönliches Prestige, sondern der Einsatz zur Sicherung der gesellschaftlichen
Reproduktion. Man mag sich beim Fussball bis an die Grenzen der körperlichen
Leistungsfähigkeit verausgaben, was einige junge Leute13 in den Dörfern auch tun,
doch irgendeine Anerkennung bringt das nicht. Im Gegenteil, den meisten bäuerlich
lebenden Senufo ist es ganz unverständlich. Man kann nun aber von der Mühsal als
«Merkmal» und als «Zeichen» der (Feld-)Arbeit sprechen - und ich glaube, genau
das tun die Senufo. Es wäre nicht einfach falsch, hier das Zeichen für den Inhalt zu
nehmen, es wäre eine kategorielle Verwechslung.14 Wenn die Senufo immer wieder
von den Strapazen und der Erschöpfung reden, dann meinen sie damit die Arbeit für
die Gruppe, der man zugehört, und schliesslich für die Gesellschaft. Bei der
Feldarbeit ist der Bezug klar, siesteht im Dienst der materiellen Reproduktion. Es ist
aber auch möglich, so auf etwas zu verweisen, das geheim ist und nicht ausgesprochen

werden soll -oder sich gar nicht aussprechen lässt: Schliesslich reproduziert sich
eine Gesellschaft nicht nur materiell, sondern auch kulturell, sozial und in der
persönlichen Handlungsfähigkeit der Individuen. Und genau eine solche Arbeit15
könnte mit der «Arbeit für den Poro» gemeint sein (Abb. 3).

Daneben gibt es noch eine weitere Verbindung zur Feldarbeit, die ich hier nur kurz
erwähnen möchte. Früher gehörte es zu den Pflichten der colobele, während ihrer
siebenjährigen Lehrzeit auf den «grossen Feldern» der Würdenträger des Poro zu
arbeiten. Diese Felder dienten dazu, Rücklagen zu schaffen, die zum einen
verwandtschaftliches Eigentum waren und in Notzeiten unter den Mitgliedern der
Lineage verteilt werden konnten. Zum anderen konnten so die Lineageältesten und
besonders der Dorfvorsteher ihren repräsentativen Verpflichtungen nachkommen.
Aus diesen Vorräten bewirtete er zum Beispiel Fremde, die sich vorübergehend im
Dorf aufhielten. Durch die Aufsplitterung der Lineages in viele kleine Wirtschaftseinheiten

spielen diese verwandtschaftlichen Rücklagen heute jedoch fast keine
Rolle mehr.16

Wir werden uns also etwas mit den Inhalten und den Hintergründen des Poro
beschäftigen müssen, um zu verstehen, warum die Senufo die Masken des Bundes
mit Arbeit in Verbindung bringen und nicht mit ästhetischem «Genuss». Bedeutung
steigt nicht aus der Tiefe empor, sie wird durch Regeln und Konventionen von
Handlung und Darstellung erzeugt. Das führt zu der eben schon gestellten Frage
zurück: Wie unterscheidet sich die «Arbeit für den Poro» von dem, was die Senufo
sonst Arbeit nennen? Und weiter: Was darin lässt sich als künstlerisch ausmachen?

13 Es ist bezeichnend, dass es sich dabei fast ausschliesslich um Schüler oder Schulabgänger
handelt, die anders als die Bauern sozialisiert wurden.

14 Jamin (1977: 101-106) begeht genau diesen Fehler: Er lässt seinen Dolmetscher initiieren
und fragt ihn nachher, was er berichten kann. Dieser sagt «Nichts». Jamin schliesst, dass
der Poro inhaltslos sei, die Initianden willkürlich plage und allein soziale Ungleichheit
verdecke.

15 Diese implizite Definition des Begriffes Arbeit bewegt sich damit auf die der Senufo zu.
16 Dieser Prozess ist bei den Nafara in der sogenannten zonedense zwischen Korhogo und

Bandama am weitesten fortgeschritten.

154



Abb. 3: Neophyten bei der Arbeit für «unsere alte Mutter». Bei Nafoun September 1984.

Gehen wir zurück zu jenem Hain, in dem für drei Monate die Initianden verschwinden,

in dem sie leiden und lernen und die Auftritte der Masken üben. Hier hat der Poro
seinen Sitz, und alle rituellen Handlungen, die mit ihm verbunden sind, nehmen hier
ihren Ausgang. Was aber ist das für ein Ort? Welche Stellung hat er in der Welt der
Senufo, gehört er zur Wildnis oder noch zum Dorf? Für beides gäbe es Anhaltspunkte:

Die alten und hohen Bäume, die dort stehen, sind Zeugen einer längst vergangenen
Flora. Viele der dort vorkommenden Arten gibt es heute nur noch in den
Regenwäldern der zentralen und südlichen Elfenbeinküste, aber nicht mehr in den
umliegenden Savannen. Die Haine des Poro werden oft als Inseln der ursprünglichen, vom
Menschen noch unberührten Vegetation angesehen. Sie übersteigern noch das Bild
der übrigen, das Dorf umgebenden Wildnis.

Andererseits ist der Poro eine menschliche, eine gesellschaftliche Institution. In ihr
werden alle jungen Männer des Dorfes zusammengeführt, unabhängig von ihrer
Abstammung. Hier erleben sie eine der wichtigsten Passagen ihres Lebens. Gemeinsam

errichten sie die Einrichtungen im Innern des Haines, gemeinsam lernen und
arbeiten sie. Das erste, bei der Gründung des Dorfes angelegte Initiationszentrum
wird sinzangbo genannt, «der grosse sinzanga». In ihm müssen die jährlichen Riten
zu Beginn des Regenhalbjahres ihren Ausgang nehmen, bevor sie irgendjemand
sonst durchführen darf. Der Hain des Bundes ist auch Teil des Dorfes und seiner
Gesellschaft. Topologisch gehört er also zu beiden Sphären der Lebenswelt der
Senufo: Er ist Dorf und Wildnis in einem.

155



Der Poro verbindet die einzelnen Lineages miteinander und baut so einem
Auseinanderfallen der dörflichen Gesellschaft vor. So dürfen die Initianden eines
sinzanga nicht miteinander verwandt sein. Um dieser Regel Genüge zu tun, müssen
klassifikatorische Brüder einer Lineage sich entweder verschiedenen Initiationszentren

zuwenden oder warten, bis der jeweils ältere den siebenjährigen Zyklus als
colo durchlaufen hat. Die zahlreichen Aufgaben, denen die colobele während dieser
langen Zeit gemeinsam nachkommen müssen, bilden also schon eine die
Lineagegrenzen überschreitende Kooperationsform. Darüber hinaus haben sie
regelmässig Abgaben zu entrichten. Jedesmal, wenn sie von den älteren Mitgliedern
des Poro in den Hain gerufen werden, müssen sie einige Kaurischneckengehäuse
oder Geld, auch Nahrungsmittel und gelegentlich Hühner oder Schweine mitbringen.

Diese Abgaben sollen für alle gleich sein, doch de facto gibt es Unterschiede.
Nicht selten müssen sich die jungen Leute an ihre Verwandten wenden, weil sie selbst
das Verlangte nicht aufbringen können, und wer mehr zahlen kann, der wird letztlich
auch mehr geben müssen. Im Hain werden dann die Tiere geschlachtet und zusammen

mit den übrigen Lebensmitteln von allen Mitgliedern verzehrt, also dem
wirtschaftlichen Kreislauf entzogen.17 Die Kauris und das Geld werden gesammelt
und gezählt und schliesslich zu gleichen Teilen unter den älteren Mitgliedern des
Bundes verteilt. Auch das ist eine Aufgabe der jungen Initiierten. Einzeln schickt
man sie mit den in der Regel nicht sehr hohen Beträgen ins Dorf, wo sie die Münzen
den Älteren übergeben. Dieses ständige Hin und Her ist für jeden sichtbar, und oft
kann man Witze darüber hören. Der Poro sammelt und verteilt die Reichtümer der
einzelnen Lineages und sorgt so dafür, dass keine unter ihnen eine dominierende
Stellung im Dorferreichen kann. Dadurch wird auch der politischen Dominanz einer
Gruppe vorgebeugt. Schon durch seine Organisation und durch diese ständige
Umverteilung garantiert der Poro also die soziale Reproduktion der akephalen
Senufo-Gesellschaft.

Das ist aber nicht alles. Der gegenseitige Tausch über die Lineagegrenzen hinweg
wird auch als Wert, als gültiges kulturelles Wissen durch den Poro-Bund
weitergegeben. Die Überlieferung und derErwerb dieses Wissens durch die Initianden sind
jedoch nicht in Form sprachlicher Darstellungen oder symbolischer Systeme
organisiert Wer in der Initiation die Eröffnung esoterischer Mythen und Legenden oder
vielfältige Äusserungen «religiöser Experten» erwartet, der sieht sich enttäuscht.
Wer nur einige Nächte im Hain des Bundes verbracht hat, «wer [nicht] bis zu kafwo18
durchgehalten hat», dem erschliesst sich kein kohärentes Wissen, kein Sinn hinter
allem.

Wie aber wird das kulturelle Wissen weitergegeben? Während der Initiation
erlernen die jungen Männer jene eben schon erwähnte Sprache, die es ihnen erlaubt,
sich öffentlich zu verständigen, ohne dass der Sinn ihrer Rede Nichtinitiierten
verständlich wird. Sie ist aus syntagmatischen und paradigmatischen Sprachspielen
aufgebaut, die für sich genommen willkürlich und sinnlos erscheinen.19 Eine zu-

17 Ausführlicher in Förster (1987c: 207-210). Beim Essen wird eine strenge Trennung
zwischen den colobele und den Älteren eingehalten.

18 fci/wo ist das die siebenjährige Lehrzeit abschliessende Ritual, vgl. Förster (1987c: 202,
210-211).

" Die Inhalte dieser Sprachspiele gehören zum eigentlichen geheimen Bereich des Poro und
können deshalb hier nicht wiedergegeben werden.

156



sammenhängende Interpretation ihrer Lebenswelt erschliesst sich den colobele erst
nach Jahren, wenn sie die Sprachspiele schliesslich beherrschen. Die Bedeutung
bestimmter Sprachfelder wird aber nicht allein durch den Bezug auf andere sprachliche

Deutungsmuster, sondern erst durch die Teilnahme an rituellen Handlungen
verständlich. Und die Teilnahme an diesen Ritualen gehört wiederum zu den
wichtigsten Pflichten der Initiierten. Das Erlernen der Sprachspiele ist nur eine
notwendige Voraussetzung zur Vermittlung kulturellen Wissens; Sinnzusammenhänge

erschlossen sich erst im Laufe der Zeit, wenn man die entsprechenden
rituellen Handlungen auch ausführt. Die Sprache allein erscheint den Initianden
anfangs oft als überflüssige Schikane, als belanglose Absurdität. Erst nach und nach
fügen sich in der siebenjährigen Lehrzeit die einzelnen Teile wie Bausteine zu einem
Ganzen. Kulturelles Wissen wird nicht explizit vermittelt, es ist Teil des durch den
Poro-Bund gewährleisteten kommunikativen Handlungszusammenhangs.

Es istan dieser S teile nichtmöglich, direkt Beispiele fürsolche Sinnzusammenhänge
zu geben. Sie unterliegen den Geheimhaltungsgeboten des Poro, an die jeder
Initiierte gebunden ist. Es scheint mir wichtiger, auf zweierlei hinzuweisen: Der
Poro-Bund ist tatsächlich eine für die gesellschaftliche Reproduktion zentrale
Institution. Er tradiert kulturelles Wissen, insbesondere den Wert des gegenseitigen
Austausches, und er garantiert und koordiniert entsprechende Handlungsweisen.
Mühsal und Leiden sind hier genauso wie bei der Feldarbeit Merkmal und Zeichen
für Arbeit zur Sicherung des Zusammenlebens aller; sie sind nicht Selbstzweck. Nur
bezieht sich die «Arbeit für den Poro» nicht aufdie materiellen Grundlagen, sondern
zuerst auf die kulturellen und sozialen der Gesellschaft. Das unterscheidet alle diese
Handlungen von der Arbeit auf dem Felde. Zweitens handelt es sich um eine
besondere Art der Reproduktion. Sie lässt sich nicht einfach sprachlich vermitteln.
Der geheime Bereich des Poro verdeckt nicht ein esoterisches Wissen, er benennt
vielmehr etwas, von dem sich nicht reden lässt.20

Die Rituale des Poro sind durch diesen besonderen Handlungstypus Re-Präsen-
tationen (re-presentations)21 bestimmter gesellschaftlicher Leistungen. Sie sind
wirklich -nicht einfach nur künstliche Darstellungen. Darin liegt ein wesentlicher
Unterschied zur Kunst im modernen Sinne. Natürlich sind auch die Auftritte der
Masken des Bundes wirklich und nicht etwa ein Theaterstück oder ein Drama.22 Nur
aufgrund dieser Tatsache können die Masken in einer der wichtigsten Passagen im
Leben jedes Menschen erscheinen und ihn vom Dorf, in dem er lebte, zum «Dorf der
Toten» führen. Sie sind es, die während der Beerdigungsfeierlichkeiten die entscheidenden

rituellen Handlungen ausführen.
Beerdigungen sind äusserst aufwendig im Senufoland. Sie ergänzen die kontinuierliche,

durch den Poro vollzogene Umverteilung. Vorauszuschicken ist, dass die
Senufo Überschüsse, wenn sie nur gross genug sind, in einige Luxusartikel und vor
allem Rinder umsetzen. Zu den ersteren gehören grosse Baumwolltücher, die
aufwendig dekoriert und dementsprechend teuer sind. Jede Lineage besitzt einen

20 In diese Richtung liesse sich auch Staals Theorie (1979) von der Bedeutungslosigkeit des
Rituals für die Sozialwissenschaften sinnvoll umformulieren.

21 Ich verwende diesen Begriff im Anschluss an Arthur Danto (1984).
22 Die Entstehung des Theaters wurde zuerst von Friedrich Nietzsche aus dem Ritual

hergeleitet (Die Geburt der Tragödie). Vgl. Danto (1984), Turner (1982).

157



über viele Jahre hinweg erworbenen Vorrat solcher Tücher. Beides, Rinder und
Textilien, können in Notzeiten wieder in andere Waren eingetauscht werden. Sie sind
verwandtschaftliches Eigentum, und wenn es notwendig werden sollte, profitieren
alle MitgliedereinerLineage davon. Im Gegensatz zu dem persönlichen, gewöhnüch
sehr bescheidenen Hab und Gutkönnen diese Reichtümer nicht vererbt werden.23 Sie
werden bei der Beerdigung der Lineageältesten nahezu vollständig verbraucht.
Beerdigungen alter, hochangesehener Männer und Frauen gehören zu den
umfangreichsten und beeindruckendsten Ritualen im Senufoland überhaupt. Leicht können
sie vier oder fünf Tage dauern. Während dieser Zeit kommen Angehörige, Freunde
und Bekannte des Toten von überall her in das Dorf. Häufig zählen sie nach
Hunderten. Sie alle müssen nach dem traditionellen Gastrecht untergebracht und
beköstigt werden, was von der Lineage des Verstorbenen die Mobilisierung aller,
auch der letzten wirtschaftlichen Reserven verlangt.

Während die Lineage des Verstorbenen die materiellen Mittel aufzubringen hat,
obüegt dem Poro die rituelle Organisation der Feierlichkeiten. Er sorgt dafür, dass
der Leichnam den Regeln entsprechend von seiner nyuf14, seiner «Lebenskraft» oder
seinem «Schatten», getrennt wird. Er ist auch dafür verantwortlich, dass alle
wichtigen sozialen Gruppen des Dorfes und der Umgebung offiziell vom Trauerfall
benachrichtigt werden. Dazu gehören auch alle Initiationszentren, zu denen der Tote
irgendeine Beziehung hatte. Sie alle werden ihre colobele und ihre Masken schik-
ken.25

Nun werden die jungen Initiierten zeigen, was sie zu Beginn ihrer siebenjährigen
Lehrzeit im Hain des Poro gelernt haben. Sie vor allem sind mit der Durchführung
der rituellen Handlungen betraut. In der Öffentlichkeit erscheint die yarajo, deren
Auftritt grosse Geschicklichkeit verlangt und deshalb so lange geübt wurde. Sie ist
ganz aus Stoff, Raffiafasern, Federn und ähnlichen Materialien hergestellt (Abb. 4,
5). Das Gesicht des Trägers ist hinter einem Tuch verborgen. Darauf sind meistens
bunte Stoffreste oder auch Silberlitzen, spiegelnde Plastikstemchen und ähnliches
genäht. Jedes Initiationszentrum gestaltet seine Maske anders, und wer einmal weiss,
welche Maske zu welchem Poro gehört, der wird sie leicht auf jeder Beerdigung
wiedererkennen. Alle yarajo aber tragen eine «Frisur» aus langem, farbigen Raffia,
das links und rechts des Gesichts gerade herunterhängt. Auf dem Kopf ist ein Wulst
befestigt, aus dem ein oder zwei Federn hoch aufragen. Der Träger ist ganz mit einem
einteiligen Baumwollanzug bekleidet. Der Bauch ist dick ausstaffiert und wird von
einem Gürtel gehalten, durch den ein langer Gewebestreifen gezogen ist, wie ihn
auch die colobele tragen.

Bald, nachdem der Tod eines alten Poro-Mitgliedes durch Flintenschüsse verkündet

wurde, erscheint auch die yarajo im Dorf.26 Jedermann kann sie sehen, auch

23 Anders ist es mit den Produktionsmitteln, besonders den Nutzungsrechten an Grund und
Boden. Rinder stellen für die Senufo jedoch kein Produktivkapital dar.

24 Das Wort nyui wird gewöhnlich mit «Seele» übersetzt. Der Begriff ist damit jedoch nicht
erfasst.

25 Diese Vorschrift wird freilich nicht immer in vollem Umfange befolgt. Die Präsenz
einzelner Bünde sagt auch etwas über den Stand der Beziehungen zwischen ihnen aus.

26 Die folgende Schilderung von Beerdigungsfeierlichkeiten und Maskenauftritten bezieht
sich auf die Kafibele-Senufo. In anderen Gebieten können sich leichte Abweichungen
ergeben.

158



v-'"

Abb. 4: Der Tanz der yorty'o-Maske. Nafoun 1982.

Abb. 5: Eine yarajo-Maske bei einer Beerdigung zwischen dem Xylophon-Ensemble. Odia
1986.

159



Frauen und Kinder, denen sonst der Anblick der Masken des Bundes verboten ist. Sie
sprichtdie Passanten an und stellt ihnen scheinbar absurde Fragen, hält ihnen ein paar
Kauris hin, bittet sie, «(ten Ochsen zu Schächten» oder «ihm zu trinken zu geben».
Dann und wann nimmt die yarajo auch eine der komischen und merkwürdigen
Sachen aus dem Ledersack, den sie bei sich trägt: Ein altes Plastikpüppchen ohne
Arme, ein verrostetes Vorhängeschloss, ein leeres Feuerzeug oder ein paar
verlorengegangene Seiten aus dem Tagebuch des Ethnographen und hält sie ihm unter die
Nase. In der Hand hält sie die hölzerne Attrappe einerFlinte, aufdie sie sich mit einem
Fuss abstützt. Oder sie reisst sie hoch und «schiesst» damit auf etwas, das sie gerade
von sich geworfen hat. Dann wieder fängt sie urplötzlich an, hinter einem Kind
herzujagen, verschwindet in den engen Gassen zwischen den Höfen, spricht junge
Mädchen an, die ihr dort entgegenkommen, lacht und ruft und ist schon wieder
verschwunden. Auch die Passanten schmunzeln, und die Mütter amüsieren sich über
die Angst der kleinen Kinder.

Doch so komisch ihr Verhalten ist, so sehr die Leute darüber auch lachen mögen:
Es hat einen ernsten Sinn, und hinter dieser lustigen Fassade verbirgt sich eine der
wichtigsten Gestalten des Poro. Die denNichtinitiierten so absurd klingenden Fragen
sind in Wirklichkeit Losungen, die alle Mitglieder des Bundes mit entsprechenden,
gleichfalls unsinnig scheinenden Antworten erwidern. So erfährt der Träger der
yarajo unbemerkt, wer Initiierter ist und den geheimen rituellen Handlungen
beiwohnen darfund wer nicht. Bevor die eigentliche Grablegung beginnt, werden die
Kondolenzgaben überreicht. Wer dem Toten oder seiner Lineage durch
verwandtschaftliche, freundschaftliche oder andere Beziehungen verpflichtet war, gibt
ein schön gearbeitetes Baumwolltuch. Sein Wert richtet sich nach der Bedeutung der
Beziehung: So wird eine Lineage, die von der des Toten eine Frau erhalten hat, ein
grösseres und schöneres Tuch geben als eine, die nur im gleichen Ort lebt. Daneben
werden kleinere Geldbeträge oder einige Kauris an die Trauernden verteilt. Die
Übergabe findetim Hofdes Verstorbenen statt. Jede Gabe wird in die Höhe gehalten,
und laut verkündet man, wer sie gebracht hat. Die meisten Kondolenzgaben sind
obligatorisch. Doch einige sind einfach Zeichen einer Freundschaft, die den Toten
mit diesem oder jenem im Dorf verband. Danach werden die Tücher in zwei Haufen
geteilt Der eine kommt in den Vorrat der Lineage, die anderen Stoffe bringt man auf
einen grossen Platz, wo die anschliessenden Riten vollzogen werden. Dort legen
zwei Angehörige des Toten die Tücher sorgfältig übereinander.

Nun holen sie den in ein weiteres Tuch gehüllten Leichnam aus der Hütte, wo er
die letzten Tage ruhte, betten ihn auf die gestapelten Tücher, und die eigentlichen
rituellen Handlungen beginnen. Während sie neben dem Toten niederknien, greifen
die Musiker des Xylophon-Ensembles zu ihren Instrumenten. Sie haben am Rande
des Platzes gewartet und spielen ein allein diesem Abschnitt der Beerdigungsfeierlichkeiten

vorbehaltenes Lied. Ertönt diese Musik, weiss jeder, dass der wichtigste
Teil der öffentlichen Zeremonien beginnt. Verwandte, Freunde, Bekannte und alle
Gäste machen sich auf, und langsam füllt sich der Platz.

Wer dem Toten nahestand, reiht sich nun in eine immer länger werdende Schlange
ein, die sich zunächst im Schrittempo um den in der Mitte liegenden Leichnam
bewegt. Um ihn herum hocken vier oder fünf alte Männer, die den Toten sehr

sorgfältig in die Tücher einnähen, auf denen er liegt. Mehr und mehr Leute aus dem

ganzen Dorf kommen hinzu und tanzen mit den Angehörigen. Die Söhne des
Verstorbenen tragen Frauenkleider und wie alle Angehörigen die besten Stoffe, die

160



sie besitzen. Xylophon Ensembles aus anderen Vierteln und Dörfern betreten nun
spielend den Platz und reihen sich ein. Am Rande des Geschehens stehen die jungen
Initiierten des Poro in ihren Schurzen, während sich die yarajo-Masken der Bünde
unter die Leute gemischt haben, alles beobachten und die Umstehenden auf ihre
merkwürdige Art ansprechen. Die Verwandten des Toten überhäufen förmlich die
Musiker mit Kauris, die sie hoch in die Luft werfen und auf sie niederregnen lassen.
Doch immer wieder werden auch die colobele so bedacht Schnell bücken sie sich,
um so viele Schneckengehäuse wie möglich einzusammeln. Sie werden sie in den
Hain des Bundes tragen, wo sie sie den Alten übergeben. Auch, was dityctrajo selber
bekommt, wird in den Hain gebracht. Am Ende der Beerdigung werden sich dort die
Alten zusammensetzen und viele, viele Stunden lang das Gewonnene auszählen.27

Wenn der Leichnam in das letzte Tuch eingenäht ist, wechselt plötzlich die Musik:
Die Xylophonspieler legen ihre Instrumente nieder, während in der Feme vom Hain
des Bundes her schon die Trommeln des Poro zu hören sind. Sie werden das
verstorbene Mitglied zum Grab geleiten. Alle nicht initiierten Frauen, Kinder und
Jugendlichen haben jetzt den Platz zu verlassen. In wenigen Minuten ist er fast leer.
Nur Männer und ältere Frauen28, die engsten Angehörigen und natürlich die colobele
sind geblieben. Auch die Wege und Gassen des Dorfes haben sich geleert Aus dem
Hain nähert sich der Poro, und das ist nichts anderes als seine wichtigste Maske -die
grosse, zoomorphe Helmmaske (Abb. 6).

Das Wort kporo steht nicht nur für den Bund als Institution, hier bezeichnet es die
Maske, die im Mittelpunkt seiner Rituale steht. Für die Senufo ist sie der Poro,
obwohl man genauso den langen Zug der alten und jungen Mitglieder zum Haus des
Verstorbenen so nennen kann -oder eben die von den colobele verrichtete Arbeit. In
der Maske aber, in ihren Handlungen kristallisiert sich gewissermassen die Bedeutung

des Poro. Wenn die älteren Mitglieder ihren Tanz den «jüngeren Brüdern»
erläutern, sprechen sie von Arbeit. Ihr Auftritt ist Arbeit des Poro. Nun kann man
darauf verweisen, dass das Tragen einer solchen Maske ohne Zweifel anstrengend,
also vielleicht nur das gemeint ist. Doch auch hier sind Anstrengung und Mühsal nur
Zeichen, nicht Inhalt der Tätigkeit Entscheidend ist, was die Maske bewirkt -und, so
ist aus unserer Perspektive hinzuzufügen, mit welchen (künstlerischen) Mitteln sie
es bewirkt

Der Poro als Gestalt trägt eine grosse hölzerne Stülpmaske, in der sich Elemente
vieler Tierarten vereinen (Abb. 7). Die meisten in den Museen als «Feuerspeier»
geführten Masken gehören zu diesem Typus. Im zentralen Senufoland und bei den
Kafibele tragen sie lange Horner, die, so sagt man häufig, die einer Antilope oder die
eines Büffels sein sollen. Der weit aufgerissene Rachen stammt von einem Krokodil
oder einer Hyäne, der man auch die spitzen langen Ohren zuschreibt. Seitlich aus dem
Rachen und dem Oberkiefer ragen oft grosse, nach hinten gebogene Hauer, die die
langen Eckzähne der Warzenschweine zum Vorbild haben sollen. Hier sind viele

27 Basis für die Redistribution ist, zumindest bei den Kafibele, der sinzanga, das einzelne
Initiationszentrum also, und nicht der Bund auf dörflicher Ebene. Diese Segmentation hat
jedochkeine grosse wirtschaftliche Bedeutung, daja auch die colobele der anderen Zentren
an den Feierlichkeiten teilnehmen und Gaben in ihren Hain bringen.

28 Frauen können unter der Voraussetzung, dass sie keine Kinder mehr bekommen, initiiert
werden, also gewöhnlich nach der Menopause.

161



Abb. 6: Maske des Poro-Bundes der Senufo während einer Beerdigung. Tyelikaha 1986

verschiedene Elemente zusammengefügt, doch nur wenige Leute wissen sie zu
nennen. Nur die Schnitzer, die die hölzernen Stülpmasken herstellen und sie, um sie
von der gesamten Gestalt zu unterscheiden, einfach «Kopf des Poro»29 nennen,
achten auf die Details. Die Mitglieder des sinzanga, besonders die älteren, kennen
zwar «ihren» Poro genau und unterscheiden ihn auch von den Masken der anderen,
sie legen aber keinen sehr grossen Wert auf die stilistische oder ikonographische
Ausführung. Das ihnen geläufige zoomorphe Grundmuster muss zwar erhalten sein,
wichtiger aber ist, dass die Maske ihre Arbeit macht, also die rituellen Handlungen
den Regeln entsprechend ausführt Das ist natürlich eine Aufgabe des Initiierten, der
die Maske trägt. Er ist während des Rituals nicht zu erkennen, da nicht nur sein Kopf
durch die hölzerne Maske verborgen ist, sondern auch sein ganzer Körper von einem
langen einteiligen Baumwollanzug verhüllt ist. Dieses Kostüm wird im Gegensatz
zum hölzernen Teil der Maske von Mitgliedern des Bundes hergestellt. Besonderheiten

des Poro als Bund drücken sich daher eher im Kostüm als im «Kopf des Poro»
aus. So tragen die Masken der Schmiede Lederhäute, die in grosser Zahl an den
unteren Rand des Kopfaufsatzes geknüpft sind und den Oberkörper des Trägers fast
vollständig verdecken.

29 Diese Bezeichnung, kponyugu, wurde von vielen Ethnographen mit dem eigentlichen
Namen für die Masken verwechselt, vgl. Richter (1979), Glaze (1981: 215-216). Die bei
Glaze angegebene Etymologie «Kopf des Toten» wurde mir gegenüber durchweg als irrig
bezeichnet.

162



Abb. 7: Zoomorphe Helmmaske «Kopf des Poro», Senufo, Korhogo-Region, Holz,
Pflanzenstoffe, Farbpigmente, H. 32.5 cm, L. 72 cm. Museum Rietberg Zürich.

163



Stammt die Maske aus dem sinzanga, in dem der Verstorbene initiiert war, ist ihr
Kopf unter frischem Laub versteckt und gar nicht mehr zu erkennen. Nähert sie sich
dem Platz, wo der schon in die Tücher eingenähte Leichnam liegt, kann man nur grob
die Gestalt des Trägers ausmachen. Er hat eine kleine zweifeilige Trommel
umgehängt und hält in der Rechten einen kurzen Schlegel. Langsam geht der Poro auf
den Toten zu, zögert, kehrt um, läuft in eine andere Richtung und wendet sich wieder,
während die grossen Fasstrommeln des Bundes die Luft mit ihrem tiefen, dumpfen
Klang erfüllen, ergänzt nur durch eine kleine, eiserne Schelle, die gewöhnlich das
Kommen des Poro ankündigt. Immer wieder kniet der Poro nieder, legt seine kleine
Trommel auf den Boden und versetzt ihr eine Reihe kurzer, immer schneller
werdender Schläge. Schliesslich kniet er direkt vor dem Leichnam nieder und,
nachdem er davor noch einmal seine Trommel geschlagen hat, legt sie oben auf die
vernähten Tücher, etwa dort, wo sich die Brust des Verstorbenen befinden muss.
Wieder hebt die Maske ihren Schlegel und lässt ihre Trommel ertönen, dreimal
hintereinander. Das ist der entscheidende Akt, denn er trennt das nyui des Verstorbenen,

seinen «Schatten», seine «Lebenskraft», vom Körper. Es gibt spezielle
Vorschriften, die der Träger der Maske beachten muss.30 Befolgte er sie nicht, führte
der Poro die Rite also schlecht aus, hätte man mit üblen Auswirkungen zu rechnen.
Das Lebende und das Tote wären nicht eindeutig voneinander geschieden und
könnten Unglück über die Nachfahren des Toten bringen.

Auch die Masken der anderen bei dem Begräbnis repräsentierten Poro-Bünde
führen die Rite aus, doch sie sind nicht entscheidend. Ihr Erscheinen unterstreicht
eher die weitgespannten Beziehungen, die der Tote bzw. sein sinzanga unterhielt.
Anschliessend wird der in die Tücher eingenähte Leichnam auf eine Bahre aus drei
oder vier zusammengebundenen Stöcken gehoben und festgebunden. Zwei junge
Männer tagen ihn ein Stück auf den Köpfen und legen ihn dann wieder nieder.
Wieder werden Trommeln des Bundes geschlagen. Ihr Sprechspielen erzählt von der
Zeit der Initiation, die der Verstorbene mit den Kameraden seiner Altersklasse
verlebt hatte. Auch das ist nur Mitgliedern des Bundes verständlich. Wieder erscheinen

Masken. In einigen Gegenden reitetderPoro nun aufdem Bündel, in anderen legt
er seine Stülpmaske ab und nimmt den eingenähten Toten, wälzt sich mit ihm im
Staub, wirft ihn umher, soweit er es vermag, so dass man kaum mehr glauben mag,
dass das Bündel mehr enthält als bloss Tücher.31 Meistens steht zu dieser Zeit die
Sonne schon tief, und nun muss alles sehr schnell gehen: Die rituellen Vorschriften
verlangen, dass der Leichnam noch vor der Dunkelheit im Grabe liegt, begleitet von
einigen persönlichen Gegenständen.

Die folgende Nacht wird «die Wacht» genannt Nachdem sich die Musiker der
Xylophon-Ensembles eine Zeitlang ausgeruht haben, beginnen sie von neuem im
Hof des Verstorbenen zu spielen. In der Mitte des Platzes brennt jetzt ein grosser
Holzhaufen, und am Rande haben die älteren Angehörigen Liegestühle, Hocker und

30 Diese Regeln sind nicht öffentlich und werden dem Träger der Maske während der
Initiation beigebracht.

31 Die meisten Senufo äussern sichnicht zu ihren Empfindungen angesichts dieses Aktes. Sie

tragen eine gewisse Teilnahmslosigkeit zur Schau, doch vermag ich nichts über die
tatsächlichen Gefühle der Angehörigen zu sagen. Jede Frage hätte sich hier verboten.

164



Bänke aufgestellt Dort werden sie bis zum nächsten Morgen ruhen, während die
Jungen und Mädchen des Hofes, des Viertels und des ganzen Dorfes zur Musik der
Xylophone tanzen. In der Nacht spielt man keine speziellen Lieder, es sind die, die
gerade beliebt sind, und die Mädchen begleiten die Musiker oft durch Klatschen und
Singen. So geht es bis zum Morgengrauen, denn dem Toten zu Ehren soll man in
dieser Nacht nicht schlafen. Viele junge Leute nutzen die Gelegenheit, um neue
Bekanntschaften zu machen und Freundschaften zu schliessen.

Am nächsten Tag geschieht erst einmal wenig. Man ruht sich von der
durchwachten Nacht aus. Am Nachmittag aber werden die Riten des Vortages fortgeführt.
Wieder erscheinen die Initiierten und Masken des Poro, doch diesmal ersetzt ein
ebenfalls in ein Tuch geschlagener Holzstab den Körper des Toten. Man beginnt
nicht im Hof des Verstorbenen, sondern an dem Unterstand, den jedes Initiationszentrum

aus Knüppelholz im Dorf errichtet. Bereits während der vorangegangenen
Tage sassen hier die Alten des Bundes. Heute steht daneben ein grosser Katafalk aus
Holz, auf dem der eingeschlagene S tab liegt. Nach dem Spiel der Trommeln des Poro
erscheinen dieyarcy'o-Masken. Sie springen aufden Katafalk, setzen sich rittlings auf
ihn, werfen sich hin und her, springen wieder herunter und tanzen rasend schnell
davor und dahinter (Abb. 4). Nachdem alle yarajo aufgetreten sind, nehmen zwei
Männer den Stab und tragen ihn aus dem Dorf heraus auf einen Weg, der in die
Wildnis führt. Dort legen sie ihn nieder, und wieder tanzen die yarajo, eine nach der
anderen, während die Trommeln des Poro noch einmal von den Erfahrungen künden,
die der Verstorbene im Bund gemacht hat (Abb. 8). Auch die grosse Maske, der Poro
selbst, erscheint und wiederholt, was sie am Tage zuvor getan hat. Nur legt sie ihre
Trommel diesmal nicht mehr auf den Leichnam, sondern auf den Stab. Ein letztes
Mal wird der Stab weitergetragen. Doch nun nimmt ein junger Initiierter ihn aus dem
Tuch heraus und hält ihn senkrecht in den Händen, während hinter ihm dieyarajo um
den schon leeren Stoff tanzen. Nach diesem dritten Halt wird der Stab unbemerkt von
der Mehrheit der Dabeistehenden, die noch aufdie Masken achten fort in die Wildnis
gebracht Auch das muss wieder vor Sonnenuntergang geschehen, und während es
dunkelt, verlieren sich die letzten Weggefährten des Toten und gehen ins Dorf
zurück.

In der kommenden Nacht ruhen sich alle von den Anstrengungen der vorangegangenen

Tage aus. Aber erst am nächsten oder übernächsten Tag werden die Feierlichkeiten

endlich abgeschlossen sein. Dann treten die Masken der Altersklasse auf, die
kurz vor der Initiation steht, und im Hain des Bundes beginnen die Alten stundenlang
die Gaben zu zählen, die die colobele und die yarajo erhalten haben. Der Tanz dieser
Masken ist völlig öffentlich und dient vor allem dem Amüsement. Auch Frauen,
Kinder und Nichtinitiierte schauen zu.32

Alle Streitigkeiten, die während der Beerdigungsfeierlichkeiten um die Verteilung
von Fleisch und Gaben entstehen, können sich zu ernsthaften Konflikten aus-
wachsen. Sie werden in der Regel von der yarajo des Bundes, dem der Verstorbene
angehörte, beigelegt. Sind in die Auseinandersetzungen Angehörige verschiedener
Initiationszentren verwickelt, kann man die yarajo-Masken sehr heftig miteinander
diskutieren sehen. Obwohl der Maske des veranstaltenden Bundes hier die grösste
Autorität zukommt, haben doch alle Beteiligten ihre Rechte, und natürlich werden
sie versuchen, diese auch durchzusetzen.

32 Hierzu ausführlich in Förster (1987a: 80-88).

165



Was ist nun das Wesentliche an den Beerdigungsfeierlichkeiten, ihren Ritualen
und der Darstellung des Poro darin? Wichtig ist einmal die soziale Reproduktion der
dörflichen Gesellschaft Der Poro steht als Institution über den Lineages, den
Segmenten des Dorfes, die er miteinander verbindet. Der Poro und seine Masken
kontrollieren Redistribution bzw. Vernichtung der in einer Lineage über viele Jahre
hin akkumulierten Güter. Reichtum lässt sich nicht vererben. Der Bund begrenzt so
die wirtschaftliche Akkumulationsfähigkeit der Lineages und garantiert damit die
politische Gleichrangigkeit der gesellschaftlichen Segmente.

Obwohl die Masken des Poro einzelnen Initiationszentren angehören, treten sie
niemals als Repräsentanten einer Gruppe im Dorfauf. Sie stehen immer für ein Netz,
in das der Tote eingebunden war. Und dieses Netz steht über den Lineages. Es kann
deshalb auch keinen individuellen Besitz an ihnen geben. Es wäre undenkbar, sich
Masken im Besitz einzelner Lineages vorzustellen. Der Poro geleitet die Verstorbenen

in jene andere Welt hinüber, die die Senufo als «das DorfderToten» beschreiben.
In Gestalt seiner Maske trennt er Körper und Schatten des Toten. Doch er tut dies
nicht als Vertreter irgendeiner bestimmbaren Macht im Dorfe. Der Poro ist in diesem
Moment selbst ein anonymes, nicht mehr einzuordnendes Wesen, eine Gestalt, in der
viele wilde Tiere zusammenfliessen, eine Maske, die die unterschiedlichsten Dinge
gleichzeitig darstellt und integriert. Er ist eine unpersönliche und mehrdeutige, fast
beliebige Chimäre.

Diese Darstellungsweise, (mode of representation), möchte ich abschliessend
etwas näher untersuchen. Es gibt zunächst eine auffällige Analogie zwischen der
Situation, in der die Maske handelt, dem Hain, aus dem sie kommt, und der
Gestaltung der Maske selbst Sie alle sind doppelt oder mehrfach definiert. Der
Verstorbene ist, solange er noch nicht den Regeln entsprechend beerdigt wurde,
weder «richtig tot» noch «richtig lebendig». Er ist beides - und nicht etwakeines von
beidem, wie häufig geglaubt wird. Würden nämlich die Riten nicht korrekt vollzogen,

so bliebe sein Schatten unter den Lebenden, wäre ihnen topologisch nahe,
könnte ihnen als unruhiges Wesen «folgen» und mancherlei Unheil bereiten. Er
könnte nicht den ihm gebührenden Platz einnehmen. Der Ablauf des Rituals
demonstriert dann die räumliche Trennung ganz deutlich: Der Leichnam wird auf
dem ausserhalb des Dorfes gelegenen Friedhof zu Grabe getragen. Nur die
Lineageältesten haben das Vorrecht, im eigenen Gehöft beerdigt zu werden. Noch
deutlicher wird die Separation am folgenden Tag, wenn man den Stab unbemerkt in
die Wildnis hinausträgt - ein völlig ins Unpersönliche gewendeter Akt. Dem
entspricht die topologische Stellung des Haines: Er war ja auch ein Bereich, in dem
sich verschiedene, ambivalente Kategorien überschnitten, in ihm flössen Dorf und
Wildnis zusammen. Und dem entsprach schliesslich die formale Gestaltung der
Maske des Poro: Sie verband die verschiedensten Tierarten miteinander, und einige
Schnitzer schreiben ihrem Gesicht darüberhinaus noch anthropomorphe Züge zu.
Die Darstellungsform der Maske ist unpersönlich wie die Handlungen, die sie
ausführt.33

33 Dass die Handlungen der Maske entscheidend sind, wird in folgendem Detail deuüich:
Stirbt einer der colobele, tritt der Poro bei seiner Beerdigung nichtunbedingt als Maske auf,
sondern als ein unmaskierter Träger, der Trommel und Schelle bei sich führt und genauso
handelt. Für ihn gelten die gleichen Verbote und Gebote wie für die Maske selbst.

166



Abb. 8: Tanz der Äitfo-Maske, die bei den Seilern die yarajo-Maske der Bauern ersetzt.
Tyelikaha 1986.

Gerade weil die Maske eine solche Chimäre ist, kann sie den Toten aus dem
menschlichen Dasein herauslösen, kann sie ihn seinen Angehörigen entfremden.
Wie ein beliebiges Stück Holz behandelt der Poro den Leichnam, an den sich noch
die Emotionen heften. Was man da sieht, ist schon weit entfernt von dem, was man
als Erinnerung an die lebende Person in sich tragen mag. In diesen Handlungen, in
dieser Arbeit scheint mir der Kern des Rituales zu liegen. Ihnen dient die
Darstellungform. Die Maske ist wie ein Knoten, der lose Enden zusammenhält: Leben
und Tod, Dorf und Wildnis verknüpfen sich in ihm. Ist das ästhetischer Genuss?
Sicher nicht. Aber ist es vielleicht ästhetische Erfahrung? Darüber wäre noch zu
reden. In der europäischen und amerikanischen Moderne wird ästhetischeErfahrung
nicht nur als autonom gegenüber anderen Erfahrungsbereichen der Lebenswelt

167



gesehen, sie ist gesellschaftlich an das ausdifferenzierte Feld der Kunst gebunden,
das diesen Erfahrungstypus erst konstituiert. Man muss sich also fragen: Lassen sich
die Erfahrungen, die in einerGesellschaft gemachtwerden, die diese Differenzierung
nicht kennt, ohne weiteres auf die uns geläufigen aus dem Feld Kunst beziehen und
mit ihnen vergleichen? Mit dieser Frage wird ein immer noch nicht befriedigend
gelöstes Problem der Kunstsoziologie angeschnitten. Dabei lässt sich auf verschiedenen

Wegen34 argumentieren: Man kann einerseits annehmen, dass unsere ästhetische

Erfahrung in fremden Gesellschaften zwar mit anderen Erfahrungs- und
Handlungszusammenhängen verknüpft ist, sich aber nicht grundsätzlich von der
unseren unterscheidet. Dieser Ansatz benutzt Ästhetik heuristisch und erlaubt
direkte Vergleiche, wenn es einmal gelungen ist, die Verbindungen des ästhetischen
Erfahrungstypus mit anderen Feldern der anderen Gesellschaft zu erfassen. Was
beschrieben wird, könnte man dann eine fremde Ästhetik nennen. Der schwerwiegendste

Einwand gegen diesen Ansatz ist, dass er der Fiktion eines festen ästhetischen

Bedeutungssystems mit institutionellem Charaktererliegt. Man muss hingegen
annehmen, dass die unterschiedliche gesellschaftliche Konstitution des Erfahrungsund

Handlungszusammenhangs es nicht mehr erlaubt, das Gefundene mit dem
Ausgangspunkt in eins zu setzen. Unser Feld ästhetischer Erfahrung geht in einer
gesellschaftlich spezifischen, kulturellen Typik auf, deren Handlungsbezüge heterogen

oder diffus sein können und es in der Regel auch sind. Mit anderen Worten: Sie
konstituieren ein anderes thematisches Feld, dessen Kern weitab von dem liegen
kann, den wir mit dem Wort Ästhetik umreissen. Es verböte sich, hier noch den
Begriff Ästhetik zu verwenden. Er bliebe den spezifischen Bedingungen der modernen

westlichen Gesellschaft vorbehalten. Dieser zweite Ansatz hat weitreichende
methodologische Konsequenzen : Es wäre nicht länger möglich, unseren Begriff von
Ästhetik als heuristisches Mitteleinzusetzen. Ausgangspunkt müsste die Lebensweit
des Alltags sein, aus der heraus sich die Typik thematischer Handlungs- und
Erfahrungszusammenhänge ja bildet.35

Betrachten wir noch einmal die Senufo. Was ist das Thema der rituellen
Maskenauftritte? Die Masken als Knotenstellen, die Leben und Tod, Dorf und Wildnis
verbinden, sind nicht einfach das Gegenüber der Gesellschaft. Sie sind die Negation
der kulturellen Kategorien der Senufo. Sie sind deren Aufhebung im Zusammenfluss
und können ihre Re-Präsentation nur dort finden, wo die Gültigkeit genau dieser
Kategorien durch singulare Ereignisse wie den Tod ausser Kraft gesetzt wird. Man
könnte nun versuchen, hier ästhetische Erfahrung festzumachen: an dem, was

34 Ich kann das Problem an dieser Stelle nur sehr verkürzt anreissen, hoffe es jedoch in einer
späteren Publikation ausführlicher behandeln zu können. Vgl. z.B. Treinen (1978),
Wollheim (1978), Schütz & Luckmann (1984: Kap. V).

35 Mit diesem Ansatz ist eine Reihe von Fragen verbunden, die hier auch nicht ansatzweise
geklärt werden können. Genausowenig ist es möglich, eine solche Analyse in diesem
Artikel vorzulegen. Doch sei auf eines der Probleme zumindest hingewiesen. Eine solche
Untersuchimg kann als Bezugspunkt nicht mehr Objekte nehmen, deren Wahrnehmung
und Interpretation dann beschrieben werden könnte. Die entscheidende Grösse ist die
Situationsbezogenheit der Erfahrungs typen, während der Bezug des Objektes vorab völlig
unbestimmt sein kann. Deshalb bin ich hier auch nicht von einer Maske oder einem
Maskentyp, sondern von der formal weitgehend stabilen Situation des Beerdigungsrituals
ausgegangen.

168



gegenüber der Gesellschaft und ihrer Kultur souverän36 sein eigenes Recht behauptet.

Darin liegt eine Parallele zur ästhetischen Negativität Theodor Adornos. Der
Unterschied zur Moderne aber ist, dass dort die Kritik der Vernunft als «Ziel» der
ästhetischen Erfahrung beschrieben wird. Sie mündet häufig in einen Gegenentwurf
zu der immer weiter um sich greifenden Rationalisierung: Ästhetik wird zur Kritik
der sich systemisch integrierenden modernen Gesellschaft.

Hier, bei den Senufo, führt zwar die Erfahrung zur Überbrückung der kategoriellen
Ambivalenz, zu einer Brücke zwischen Dorf und Wildnis, zwischen Leben und Tod,
doch schliesslich zurück zu eindeutigen Verhältnissen. Sie steht nicht im Diensteiner
Kritik an den gesellschaftlich gültigen Wissensbeständen, sondern will sie gerade
retten. Am Ende finden sich die kultureller Deutungsmuster stets wiederhergestellt.
Ziel bleibt immer die Neukonstitution derLebenswelt. Doch hier liesse sich anfügen,
dass dies in einer vorwiegend segmentär und kaum funktional differenzierten
Gesellschaft nicht anders zu erwarten ist: In ihr ist die ästhetische Negativität, um die
Worte Adornos zu verwenden, auch als Erfahrungstypus nicht von anderen,
gesellschaftlichen Negativitätsformen zu trennen.

Literatur

ADORNO Theodor W.
1970. Ästhetische Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

BOCHET Gilbert
1959. «LePoro des Dieli».Bulletin de l'Institut Français d'Afrique Noire, (Paris) sér.

B, 21.1-2, p. 61-101.
1965. «Les masques Sénoufo, de la forme à la signification». Bulletin de l'Institut

Fondamental d'Afrique Noire, (Dakar) sér. B, 27.3-4, p. 636-677.

DANTO Arthur
1984. Die Verklärung des Gewöhnlichen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

FÖRSTER Till
1987a. Glänzend wie Gold. Gelbguss bei den Senufo. Berlin: Staatliche Museen

Preussischer Kulturbesitz.
1987b. Gesänge und Xylophonmusik der Senufo, Elfenbeinküste. Berlin: Staatliche

Museen Preussischer Kulturbesitz.
1987c. «Der Poro-Bund der Senufo heute». Baessler Archiv (Berlin) N.F. 35.1, S.

191-220.
1988a. Kunst in Afrika. Köln: DuMont.
1988b. Die Kunst der Senufo. Zürich: Museum Rietberg.
1990. «Dorf und Wildnis. Über Kunst und Gesellschaft bei den Senufo», in:

SZALAY Miklös (Hrsg.), Der Sinn des Schönen: Ästhetik, Soziologie und
Geschichte der afrikanischen Kunst. München: Trickster, S. 63-88.

36 Aber nicht autonom wie in der modernen Kunst. Vgl. hierfür Menke-Eggers (1988).

169



GLAZE Anita J.
1981. Art and death in a Senufo village. Bloomington: Indiana University Press.
1983. «The children ofPoro: A reexamination of the rhythm-pounder in Senufo art».

Connaissance des Arts Tribaux, Bull. 20, Genf.

JAM IN Jean
1977. Les lois du silence. Paris: Maspero.

KNOPS Pierre
1980. Les anciens Sénufo, 1923-1936. Berg-en-Daal: Afrika-Museum.

MAESEN Albert
1981. «Le masque Korubla chez les Sénoufo centraux». Critica dArte Africana 46,

p. 85-96.

MENKE-EGGERS Cristoph
1988. Die Souveränität der Kunst. Frankfurt a. M.: Athenäum.

RICHTER Dolores
1979. «Senufo mask classification». African Arts (Los Angeles) 12.3, p. 66-73,93-

94.

SCHÜTZ Alfred und Thomas LUCKMANN
1984. Strukturen der Lebenswelt. Bd. 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

STAAL Frits
1979. «The Meaninglessness of Ritual». Numen (Leiden) 26.1, p. 2-22.

TREINEN Heiner
1978. «Ästhetik im Alltag», in: HAMMERICH K. und M. KLEIN (Hrsg.),Materialien

zur Soziologie des Alltags. Opladen, S. 299-313.

TURNER Victor
1982. From ritual to theatre. The human seriousness ofplay. New York: Performing

Arts Journal Publications.

WOLLHEIM Richard
1978. «Aesthetics, anthropology and style: some programmatic remarks», in:

GREENHALGH Michael and Vincent MEGAW (eds.), Art in Society. London:
Duckworth, p. 3-14.

170


	Leben und Arbeit : über Kunst und Gesellschaft bei den Senufo II

