
Zeitschrift: Ethnologica Helvetica

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (1992)

Artikel: Das Fremde und das Eigene

Autor: Boehm, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottfried Boehm

Das Fremde und das Eigene

I

Die Unterscheidung des Fremden vom Eigenen dient seit alters der Selbstbestimmung

von Kulturen1 : Die Griechen, die sich von den Unverständlichen, den Barbaroi,
unterschieden, die Christen, die sich gegenüber den Heiden, die Mohammedaner, die
sich gegenüber den Ungläubigen, die Tolteken, die sich gegenüber den Chichimeken
definierten u.s.w. Der Kontrast «Wir» und die «Anderen», das Eigene vor der Folie
des Fremden hat seine Fruchtbarkeit bewiesen, besonders dann, wenn er die Begegnung

mit dem Fremden nicht ausschloss, subtile Übersetzungen zustande kamen, in
denen sich beispielsweise Elemente der ägyptischen Kultur in die griechische, diese
wiederum in die römische etc. übertragen haben. Diese konünuitätsbildenden
Transferleistungen haben sich unter modernen Vorzeichen grundlegend verwandelt.
Die der neueren Geschichte zugehörige Zweiteilung unserer Gesellschaften in den
Gegensatz «modern und traditionell» wurde auch nach aussen projiziert. Wenn die
Europäer aufandere Kulturen undZivilisationen stiessen, haben sie diese rückständig
genannt. Die Expansion der europäisch-nordamerikanischen Zivilisation ist gewiss
nicht der erste Fall eines Versuches, anderen die eigene Ordnung aufzuzwingen.
Wohl aber verändert sich der Inhalt, das Prinzip dieser Usurpation. Für die Christen
oder Mohammedaner bestand die Inferiorität des Fremden darin, dass dieser ihren
Glauben nicht teilte oder die eigene Sprache nicht sprach. Seit dem späten 18. bzw.
frühen 19. Jh. sind die Angehörigen der afrikanischen oder asiatischen Kulturen
inferior, weil sie nicht «modern» sind. Längst gibt es ein Mass, diesen Abstand zu
messen: es ist dasjenige der «Unterentwicklung». Aus den Heiden, Barbaren,
Unreinen etc. sind underdogs, Unterentwickelte geworden, entsprechend gibt es

«Entwicklungsländer». Basis dieser Demarkationslinien ist die Gleichsetzung von
Zivilisation (Kultur) und Modernität. Sie war nur aus europäischer Perspektive
überhaupt denkbar, denn die Moderne ist ein ausschliesslich westlicher Begriff, den
es in keiner anderen Kultur gibt.

Im Schatten, gleichsam aufder Rückseite dieses historischen Prozesses wurde das
Fremde aber auch zum Gegenstand einer Sehnsucht, einer versuchten Aufhebung
eigener Unvollkommenheit. Die lange Geschichte des Exotismus gibt dafür zahlrei-

1 Dieser Beitrag entstand aus Gesprächen innerhalb des Seminars «Wege zum Verständnis
aussereuropäischer Kunst», das in Zusammenarbeit mit Prof. Meinhard Schuster und Dr.
Christian Kaufmann während des Sommersemesters 1989 an der Universität Basel stattgefunden

hat. Ausser den Genannten bin ich zahlreichen studentischen Beiträgen zu Dank
verpflichtet, sowohl aus der Kunstgeschichte wie der Ethnologie.

Ethnologica Helvetica 16, 1992: 133-147 133



che Belege. Vielfach wurde dargetan, dass hier die Fremdheit kein Verstehen des
«Anderen» veranlasste, sondern zur Kompensation des Eigenen diente, eigener
Bedürfnisse. Das Interesse an der fernen Kultur soll die Wunden heilen, die sich die
fortschrittliche Zivilisation durch ihre Widersprüche selbst geschlagen hat. In
diesem Zusammenhang ist auch die unerhörte Ubersetzungsleistung zu sehen, die
europäische Künstler des 19. und 20.Jh. versuchten, als sie Elemente ausser-
europäischer Hoch- und Stammeskulturen der eigenen Ausdruckssprache
einverleibten. Diese Geschichte des sogenannten «Primitivismus» ist vielfach diskutiert

worden, sie zeigt eine Fülle von «Verwandtschaften» in Geist und Form. Es fällt
freilich auf,dass diese Verwandtschaften keinewirklicheGleichberechtigung schaffen.
Die Aneignung des Fremden in die eigene kulturelle Sprache hat nicht jene
Zweiseitigkeit, die wir im Begriff des Transfers bzw. der Ubersetzung eigentlich
meinen. Hier ist immer die wechselseitige Übertragung gedacht: das eine Idiom lässt
sich ins andere stets übersetzen und rückübersetzen. Die Angehörigen der
Stammeskulturen am Sepik in Neuguinea beispielsweise übersetzen sich die europäische
Zivilisation inzwischen zwar auch ins Eigene. Der Preis ist, wie man weiss, eine
rapide Selbstvernichtung der autochthonen Lebensordnung. So hat die Ideologiekritik

natürlich recht, wenn sie dem Aneignungsprozess des Fremden die Einseitigkeit
europäischer Vorzeichen vorwirft, deren Nostalgien und Kompensationen der
Aufrechterhaltung und Optimierung des eigenen Bewusstseins dienen. Aber auch
diese reinigende Ideologiekritik findet freilich keine Antwort auf die Frage, was uns
an der fremden Kultur, dem fremden «Kunstwerk», das uns - ausgegliedert aus
seinem Kontext - vor Augen steht, denn dermassen fasziniert, unser Verstehen
herausfordert. Am Ende sind es doch die konkreten Gestaltungen der Gebilde selbst,
die Art undWeise ihrerFormulierung, die wiremstnehmen. Jenseits allerProjektionen
(die wir aufdie primitive Kunst richten) bleibt doch die Frage nach der Bildkraft, der
bildlichen Logik solcher Werke. Diese Frage steht an. Wie lässt sie sich überhaupt
formulieren?

Bevor wir dieser Spur weiterfolgen, gilt es, das Ungleichgewicht zwischen den
beiden Seiten des kulturellen Dialogs in einer spezifischen Perspektive zu betrachten.

Sie berührt die Disziplinen Kunstgeschichte bzw. Ethnologie, weil sie beide von
«Kunst» sprechen, wenn z.B. von «Stammeskunst» die Rede ist. Was ist damit
gemeint? Ist der «Kunstbegriff» eine reine Verlegenheitsformel, die nicht näher
befragt werden kann? Was kann der Kunsthistoriker zur Klärung des Problems
überhaupt beitragen - was nützt ihm selbst (seinem Erkenntnisinteresse) der Blick
auf die fremden Kulturen, das Werk der Stammeskunst?

In diesem Zusammenhang stellt sich oftmals eine fatale Spaltung der Debatte ein.
Sie hat damit zu tun, dass man eine leere Formbetrachtung von der Bedeutungsseite
dieser Kunst abzulösen trachtet. Man hält die ästhetische Wirkung für eine rein
formale Angelegenheit, von der man Funktion, S inn und Gehalt etc. abtrennen darf.
Die ethnologische Information wäre - in dieser Perspektive - sogar störend, sie
lenke von der ästhetischen Wahrnehmung nur ab. Dieser visuellen Logik unterstellt
man oft auch eine interkulturelle (anthropologische) Universalität oder Konstanz:
damit wäre dann zugleich erklärt, warum auf kulturferne, uninformierte westliche
Betrachter Werke der Stammeskunst dennoch Suggestionen und Faszinationen
ausüben können.

Fatal ist diese Spaltung - in der die Ethnologie die Aufgabe übernimmt, die
sprachlichen, sozialen, mythologischen, kurz gesagt ikonographischen Grundlagen

134



zu erkunden -, weil sie das Problem eher verbirgt als zu Tage fördert. Man hat also
dieWahl zwischen einem leeren Formalismus und einerblinden, allenfalls einäugigen
Inhaltsdeutung. Diese Unterscheidung löst sich auch dann nicht auf, wenn man
Formanalyse und Inhaltsdeutung nach- oder nebeneinander betreibt.

Die genannte Fatalität hat andere Ursachen. Sie hängen mit dem europäischen
Kunstbegriff zusammen. Er hat, in einer reichen Entwicklung, die jetzt nicht zur
Debatte steht, doch eine unverzichtbare Minimalbedingung hervorgebracht. Sie
besteht schlicht darin, dass man Kunst von allem anderen unterscheiden kann und
muss. Auch wenn man diese Differenz nicht abrupt denkt (sondern in Gestalt eines
Kontinuums mit Übergängen): man kommt nicht umhin, die Gründe anzugeben, die
es sinnvoll machen, irgend etwas Kunst zu nennen und etwas anderes nicht. Es
handelt sich dabei auch gar nicht um den Versuch einer Definition, sondern um
nachträgliche Beschreibungen dessen, was jeweils für Kunst gegolten hat.

In der europäischen Neuzeit (seit der Renaissance und dann wieder seit 1789 bzw.
seit der Romantik) hat sich dieser Begriff von Kunst weiter präzisiert, aber auch

verengt. Dieser Vorgang wird meist unter der Etikette der Autonomie diskutiert.
Demnach ist die künstlerische Sonderexistenz eines Werkes etwas radikal
Werkinternes. Was immer ein Werk dem Stoffe, d.h. dem Inhalte nach formuliert: sein
Kunstcharakter ist ausschliesslich durch die Logik der Gestaltung verursacht.

Diese einerseits überragende Einsicht erwies sich andererseits aber auch als
gefährlich. Wir wollen an dieser Stelle die ideologiekritischen Kanonaden nicht
wieder auffahren, die gegen diesen angeblich «bürgerlichen» Kunstbegriff
abgefeuert worden sind. Vieles ist an dieser Debatte immer noch zu lernen. Nur eines
nicht: wer die interne Logik des Werkes überhaupt leugnet, der hat keinerlei
Argumente mehr, die Realität «Kunst» von anderen Realitäten zu unterscheiden. Der
Kunstbegriff müsste dann konsequenterweise fallengelassen werden. Die hier von
uns verfolgte Strategie zielt freilich aufs Gegenteil: auf die Differenzierung des

Kunstbegriffes, seiner Rekonstruktion angesichts der Erfahrung des Fremden.
Was ist eigentlich ungenügend am Versuch, die externen, kultur-, gesellschafts-,

stammesspezifischen Inhalte und Konditionen eines Artefaktes zu identifizieren?
Ungenügend ist daran, dass dieses Unternehmen zu früh abbricht. Es begnügt sich
damit, Gestaltungen als Träger einer Bedeutung zu nehmen, wobei die anschauliche
Präsenz, die bildliche Logik etc. nur insoweit interessieren, als sie Indikatoren
abliefern, die es gestatten, einen jeweiligen Gehalt festzustellen: dies bedeutet das.

Man darf sich nicht täuschen: wer als Ethnologe oder Kunsthistoriker auf diesem
Wege den lästigen Kunstbegriff loswerden möchte (indem er die Kunst auf ihre
Inhalte und Funktionen reduziert), dem kommt er hinterrücks doch wieder
nachgelaufen. Denn auch diesem Verfahren liegt ein unausgesprochener
Kunstbegriff zugrunde, nämlich derjenige fax Illustration. Werke bebildern, illustrieren,
veranschaulichen einen primär symbolisch-sprachlich-gesellschaftlichen Kontext,
der ausserhalb des Werkes schon immer existiert hat. Diese Funktion erfüllen Werke
zweifellos auch, aber: wir wissen inzwischen sogar aus ethnologischer Forschung
eine ganze Menge über die Fähigkeiten von Stammesgesellschaften, verschiedene
Ebenen der Gestaltung zu unterscheiden, das Dichte, Gelingende vom Ausgeleierten,

sich Wiederholenden zu trennen. Und, ein zweites Argument: die Angabe des
Inhaltes allein ist in keiner Weise geeignet, die Bildkraft und die visuelle Suggestion
zu klären, die von bestimmten Stücken ausgeht - sowohl auf diejenigen, die einem
Stamm angehören, wie auf solche, die ihm nicht angehören, kulturell fern stehen.

135



Das Dilemma unseres europäischen Kunstbegriffs besteht im Grunde also darin,
dass er sich entweder völlig gegenüber äusseren Gegebenheiten abschliesst, Kunst
als ein ganz internes Phänomen beschreiben will, die Autonomie radikalisiert, oder
dass das Artefakt als Träger jeweiliger Bedeutungen des Umfeldes, in dem es
entstanden ist oder funktioniert, verstanden wird. Sein Kunstcharakter lässt sich so

jedoch nicht festhalten, nicht einmal die jeweilige Bildqualität beschreiben. Damit
ist aber auch schon die Linie der Debatte vorgezeichnet: es geht darum, den
Kunstbegriff so zu wenden, dass er seine interne Logik behält und gleichzeitig nach
aussen offen bleibt, mehr noch: dass die innere Perfektion durch die vielfältigen
Beziehungen zur jeweiligen kulturellen Physiognomie, ihren Eigenarten und
Bedingungen geprägt wird. Handelt es sich dabei nicht um eine unlösbare, weil
widersprüchliche Aufgabe?

II

Wir möchten diese Frage zunächst ein Stück weit anschaulich entwickeln und dabei
einfaches Material benutzen. Zunächst ein ganz simples Gebilde, eine im mittleren
Sepikgebiet (bei den Iatmul im Dorf Aibom) hergestellte und benutzte Feuerschale,
gugumbe genannt (Abb. 1,2). Sie dient als Herd. In der Nähe der aus Palmmaterial
gefertigten Hauswand aufgestellt, schützt sie vor Flammen und Funkenflug-
domestiziert das Feuer. Jede verheiratete Iatmul-Frau besitzt eine oder zwei solcher
Herdstellen. Dieses einfache Gebilde würde man nach traditionell europäischen
Kategorien als ein geschmücktes Gerät beschreiben, welches im wesentlichen durch
die Funktion definiert wäre. Eine Bastardkategorie (z.B. der Verlegenheitsbegriff
des «Kunstgewerbes» oder der «angewandten Kunst») bietet sich dafür an. Auch er
macht ja keinerlei Angaben, was jeweils mit «Kunst» gemeint ist.

Lassen wir uns anschaulich aufdas Gebilde ein, so sehen wir tatsächlich zuerst, wie
es benutzt wird. Wir sehen, dass es Teil an der Mythologie der Iatmul hat, insofern
sie ein solches Gefäss wie ein belebtes Wesen behandeln, das seinen bestimmten Ort
in der Weltdeutung dieses Stammes besitzt. Darauf verweist unter anderem das
Gesicht mit scharfkantiger Nase in der Art eines Vogelschnabels. Es wird als
Geistwesen interpretiert, in unserem Falle ist es die Kolimangge, eine mythologische
Begründungsfigur - die erste Töpferin, deren Geschichte in Aibom jedes Kind
kennt.2 Die Exploration solcher ethnologischer Verweise wollen wir jetzt im einzelnen

nicht weiter verfolgen, sondern unser Augenmerk nur darauf wenden, wie wir
das Gebilde dabei ansehen; wir suchen nämlich nach Indikatoren, nach Zeichen, die
uns den Kontakt mitder Kulturherzustellen erlauben: das Gesicht, die schalenförmige,
gleichsam weibliche Form etc. Da gibt es die Aufstellung vor der Wand des Hauses.
Da gibt es die Beobachtung zur Funktion. Unser Sehen verfährt dabei wiedererkennend

und dechiffrierend: es fragt das Gebilde nach Anzeichen ab, die von ihm
fortdeuten. Umgekehrt macht man dieErfahrung, dass die ErkenntnisderWeltordnung
dieses Stammes das Gebilde als ein ungemein inhaltsgesättigtes «welthaltiges» Ding

2 Die hier benutzten ethnologischen Interpretamente verdanke ich mündlichen Beiträgen
von Gisela Schuster und Meinhard Schuster innerhalb des erwähnten Seminars. Besondere
Anleihen im Text von Gisela Schuster (1987) und Meinhard Schuster (1987).

136



spa®IB i*

Abb. 1 : Feuerschalen aus Aibom, Iatmul, Papua New Guinea (Foto Gisela Schuster). Siehe
Text von M. Schuster S. 145.

Abb. 2: Feuerschalen aus Aibom, Iatmul, Papua New Guinea (Foto Gisela Schuster).Siehe
Text von M. Schuster S. 145.

137



erscheinen lässt - umsomehr, wenn man näheraufdie Geschichte derersten Töpferin
Kolimangge einginge, in deren Arbeit die Töpfe wie ihre Kinder entstehen, belebt
sind, sich bewegen, Namen tragen. Dieses Geschehen vollzieht sich in einer
«goldenen» Vergangenheit, diedurch einen Sündenfall zerstört wird. In jeder Schale
und ihrem Gebrauch wird diese Urzeit wiederholt.

Schliesslich beobachten wir auch, dass unser Auge noch anderes und auf andere
Weise perzipiert. Wir folgen beispielsweise der Wellenlinie am Rande, deren
Ornament hinsichtlich seiner Semantik ganz vieldeutig ist, umrunden die Öffnung,
gelangen zum Gesicht (von zwei Seiten her), und an der Stelle des Gesichtes folgen
wir dessen Blickrichtung, die in das Zentrum der Schalenöffnung zurückverweist.
Ein solches Betrachten tut nichts anderes, als dem zu folgen, was die Töpferin an
gestalterischer Ordnung geschaffen hat. Es erfüllt sich aber nicht in der Feststellung
von bedeutungstragenden Zeichen, sondern in der Herstellung einer Erfahrung von
der Ganzheit des Gebildes. Wir üben uns in ein Sehen ein, welches die bildliche
Organisation, die Bildkraft ernst nimmt. In diesem Falle gehört dazu eine denkwürdige

ReflexivitäL Der Kopfund die Wellenlinie heben das einfache Tun des Kochens
und Feuerns ausdrücklich heraus. Dergleichen bedarf es nicht, wenn die Feuerschale
nur funktionieren soll. Und doch ist die Ordnung der Gestaltung keine
künstlichüberflüssige Dreingabe, sondern sie resultiert aus dem Zweck. Aber auf eine
überraschende Weise: sie folgt aus dem Zweck und macht daraus etwas anderes -ein
Bild. Das Bild lässt sich in die Funktion nicht zurücknehmen, aus ihr nicht herleiten
oder erklären, obwohl es mit ihr untrennbar einhergeht. Diesem Bild werden wir in
einem Betrachten gerecht, welches die optischen Verweise und Zusammenhänge
realisiert, den Schwung der Wölbung, die Tiefe der Höhlung, das sich Ausbreiten und
Öffnen der Schale (ihre thematische Zusammenfassung in der Wellenlinie und ihre
Selbstreferenz im Blick des Gesichtes usw.). Dieses Sehen möchte nichts dechiffrieren,
grenzt sich aber von den wiedererkennbaren Inhalten nicht ab. Es kommt mitten im
Nützlichen und im Abbildlichen vor, ist von ihm her veranlasst und doch etwas ganz
anderes: die Erfassung des Bildmässigen, des In-sich-gefügten. Wir nehmen es wahr,
wenn wir den Rhythmus des Gefässes mitvollziehen. Dieser Vollzug ist aber kein
leeres ästhetisches Geniessen. In ihm wird gleichzeitig erkannt, wie eine bestimmte
Kultur einen Ort definiert, Raum schafft, mit den Elementen (z.B. dem Feuer)
umgeht, die Chemie der Küche betreibt.

Was haben wir jetzt an dieser Feuerschale aus dem DorfAibom gezeigt? Wir haben
beobachtet, wie zwei Arten des Sehens sich an ihr aktivieren, die man jedoch nicht
voneinander abtrennen kann.3 Diese beiden Arten des Sehens erlauben, Nutzen und
Schönheit, Form und Gehalt wechselseitig zu differenzieren, ohne sie gegeneinander

3 Diese Unterscheidung spielt auf Max Imdahls Methodik von «sehendem und wiedererkennendem

Sehen» an - die er vor allem an Werken der klassischen Moderne erprobte (vgl.
z.B.: «Cézanne - Braque - Picasso. Zum Verhältnis zwischen Bildautonomie und
Gegenstandssehen», abgedruckt in Imdahl (1981: 9-68). Imdahl war freilich an der

Integration von Gebrauch und Formgedanken nicht interessiert. Seine Ueberlegungen
bewegten sich innerhalb der Geschichte des «Tafelbildes» und seiner Veränderungen im
20. Jh. Entsprechend bedarf es auch einer anderen theoretischen Begründung für diese

Synthese. Vgl. dazu auch Anmerkung 5.

138



zu setzen. Die Funktion wird im Bildcharakter aufgehoben, indem sie mitangeschaut
wird, der Bildcharakter weist auf die Funktion zurück, welcher dieses Gebilde seine
Existenz verdankt, der es dient.

Diese Feststellung ist deshalb bemerkenswert, weil wir nicht gezwungen waren,
Ästhetik und Gebrauch gegeneinander auszuspielen, sondern ganz im Gegenteil: die
Ästhetik (d.h. die bildnerische Logik) erfüllt sich erst angesichts der externen
Funktion, zu der das Kochen ebenso gehört wie die ikonographischen Attribute.

Vielleicht wird, was wir zu formulieren versuchen, deutlicher, wenn wir auf ein
weiteres Beispiel zu sprechen kommen. Wir betrachten das Männerhaus von
Kanganaman (am Sepik) - ein unvergleichlich komplexeres Gebilde als die Schale
(Abb. 3-5). Auch hier ist festzustellen, dass diese Architektur einem Zweck dient
(der rituellen Versammlung und anderem mehr). Esbesitzt sodann eine Ikonographie,
die wir vor allem an den vertikalen Tragpfeilern ablesen können und an den
Giebelmasken. Hier wird wiederum Kosmogenese, Weltdeutung und Normierung
betrieben - was uns ethnologische Forschungsarbeit eindrucksvoll zeigt.

Diese Bedeutungswelt, in der die Vergangenheit durch rituelle Wiederholung
Präsenz erlangt, spiegelt sich auch darin, dass das ganze Haus fast wie ein Schiff -
verankert an seinen vertikalen Pfosten - in einem offenen Bereich treibt, der zu ihm
gehört. Tatsächlich hat die Mythologie der Iatmul mit Überschwemmungen und
Landgewinn, mit der Instabilität des Landes, dem Prozess einer Revision des Festen
ins Flüssige etc. zu tun. Soweit sehen wir das Gebilde noch ganz aufethnographischer
Basis an. Jene weiterführende, zusätzliche Ebene, wo sich das Ganze in seiner
komplexen Metaphorik lesen lässt, ist darin aber bereits angelegt. Vor allem ist
wichtig, dass wir zur Kenntnis nehmen, dass das Männerhaus nicht durch seinen
physischen Bestand allein definiert ist, sondern ein offenes (schwer abgrenzbares)
Umfeld Teil seiner Existenz ist. Mehr noch: das rituelle Handeln, die Versammlung
und Aktion gehören ebenso zum «Werk». Man kann es also in seinem physischen
Bestand allein gar nicht verstehen, sondern erst in einer Art des Sehens (einer
«dichten Beschreibung»)4, in der wir z.B. anerkennen, dass die Vertikalen der Pfosten

nicht nur Träger einer Darstellung sind, sondern auch genuine, raumschaffende,
raumqualifizierende Gebilde. Der Raum dieses Hauses besitzt eine anschauliche
Qualität (keine, die sich allein metrisch bestimmen liesse). Sie hat mit dem Aufragen
zu tun, in dem sich gleichzeitig Ahnenfigur und Genealogien etablieren etc. Zu dieser
Setzung eines festen Punktes (durch das Haus) gehört also die Qualifizierung von
Raum und Zeit: wir erfahren sie, indem wir ihre Dimensionen realisieren, die ganze
eigene Vermitüung von Höhe und Breite, das körperliche Herabsinken der Rückenlinie

vom vorderen zum hinteren Pfosten etc., die Beherrschung eines freien
Umraumes durch dieses Haus, der von ihm auf eine schwer aussagbare Weise regiert
und erfüllt wird. Auch hier können wir die Gebrauchsfunktion, die rituelle Potenz des
Gebäudes von der visuellen Metaphorik, der B ildkraftnicht abtrennen. Das Ästhetische
daran erfüllt sich gerade im äusseren Anlass, im Nutzen, anlässlich der Gelegenheit
äusserer Umstände. Natürlich gehören die Ikonographie und Mythologie zu dieser
Metaphorik hinzu, sie wird aber in anschauliche Bedingungen überführt, wo wir sie
nicht nur nachbuchstabieren wollen, sondern als ein Ganzes sehen. Auch diese
Gesamtwirkung, das Bildmässige will doch beschrieben und verstanden sein.

4 Vgl. Clifford Geertz (1983: 7ff.), besonders das erste Kapitel: Bemerkungen zu einer
deutenden Theorie von Kultur.

139



Abb. 3: Männerhaus Wolimbit, Kanganaman, Iatmul,Papua
New Guinea (Foto René Gardi, 1956). Siehe Text
von M. Schuster S. 145-146.

Abb. 4: MännerhausWolimbit, Kanganaman, Iatmul, Papua
New Guinea (Foto Alfred Bühler, 1956). SieheText
von M. Schuster S. 145-146.

140



Abb. 5: Stützpfosten, Männerhaus Wolimbit, Kanganaman, Iatmul, Papua New Guinea
(Foto Alfred Bühler, 1956). Siehe Text von M. Schuster S. 145-146.

141



In diesem skizzierten Verfahren folgten wir der Maxime, interne bildliche Logik
mit äusseren Ursachen, Funktionen und Bedeutungen zu verknüpfen. Wie sich zeigt,
istderKunstcharakter solcher Werke gerade von der Art, dass der äussere Anlass, die
kulturelle Gelegenheit, das Bedeutungssystem eines Stammes usf. die Herstellung
des Gebildes («Feuerschale» oder «Männerhaus») stimulieren. Dennoch ist das

Werk mehr und anderes als blosses Dokument dieser äusseren Veranlassung.
Wenn sich der angedeutete Weg als gangbar erweisen sollte, dann geht es stets

darum, die bildliche Logik nicht von den äusseren Bedingungen abzutrennen, eine
ziel- und ortlose, d.h. formale ästhetische Qualität zu identifizieren, sondern gerade
einzusehen, wie das Gebilde auf seine Veranlassung reagiert. Es weist von sich weg
(in den kulturellen Kontext), andererseits weist es aber auch strikte auf sich selbst.
Diesen wechselseitigen Verweis gilt es interpretierend sichtbar zu machen, ihn nicht
aufzulösen.

Damit ist nun aber auch der Kunstbegriff umformuliert, die fatale Alternative
ästhetische Autonomie oder Funktion vermieden. Wir konnten doch gerade sehen,
dass die gezeigten Werke ihre künstlerische Bedeutung aus der Gelegenheit ziehen,
die sie veranlasst. Die Töpferin bzw. ihre Arbeit (das Artefakt) bestimmt diese

Gelegenheit und ihren Inhalt fort, gibt ihr überhaupt erst ein Gesicht Das Externe
wird in solchen Kunstwerken also bleibende Gestalt - auch dann, wenn wir im
einzelnen gar nicht wissen und einlösen können, was es besagt. Die Fremdheit der
Bedeutung lässt sich auch mit ethnologischen Mitteln nie völlig beseitigen, zuletzt
deshalb nicht, weil wir (und der Ethnologe nicht minder) nur mit unseren eigenen
modernen Augen zu sehen vermögen, in das Sehen fremder Kulturen nicht so
einzutauchen vermögen, dass unsere eigenen Voraussetzungen getilgt wären. Schon
der Angehörige des Stammes kann z.B. die Geschichte der Kolimangge nicht deuten
oder erklären, er erzählt sie nach, er erzählt sie weiter und variiert sie. Für ihn hat die
Fremdheit dieses Sinnes eine produktive und kulturerhaltende Funktion.

Für diesen Kunstbegriff ist entscheidend, dass der Anlass, der Inhalt, die Funktion
den künstlerischen Anspruch nicht mindern, sondern im Gegenteil: das Werk gehört
mitdem, woraufes Bezug nimmt, unauflöslich zusammen, gibt ihm allererst geklärte
Präsenz. Ein «Kunstwerk an sich» wäre die schiere Abstraktion. Für diese Revision
unseres Verstehens gibt es in der europäischen Tradition bereits eine Reihe von
Vorbildern.5

3 Die vorliegenden Überlegungen zielen darauf, die falsche Alternative zwischen künstleri¬
scher Autonomie und Heteronomie abzubauen, vgl. dazu auch vom Verfasser (1989:13ff.).
Sie hat die kunstgeschichtliche Methodendebatte lange genug behindert. Der Versuch,
Wölfflins wissenschaftlichen Ansatz mit demjenigen Erwin Panofskys in ein polemisches
bzw. kompensatorisches Verhältnis zu bringen, kennzeichnet ein überwundenes Stadium
der Debatte, auch wenn es in zeitgenössischer Form weiterlebt. Man erinnere sich an den
Formalismusvorwurf von Seiten einer engagierten Sozialgeschichte der Kunst bzw. den
Versuch, das Paradigma der Funktionsgeschichte zu etablieren. Die hier verfolgte
hermeneutische Linie kann sich auf Vorbilder in der europäischen Tradition stützen.
Darauf wies z.B. Hans-Georg Gadamer (1960) hin, als er in seiner Bildtheorie die
bildbefördernde Verbindung von ikonischer Eigenständigkeit und äusserem Anlass in der
Kategorie des Dekorativen identifizierte. Das Wesen der Dekoration besteht darin, «dass
sie jene zweiseitige Vermittlung leistet, die Aufmerksamkeit des Betrachters auf sich zu
ziehen, seinen Geschmack zu befriedigen, und doch auch wieder von sich wegzuweisen in
das Grössere des Lebenszusammenhanges, das sie begleitet» (Gadamer 1960: 163). Im

142



Zu diesen Modellen können wir vor allem diejenigen Werke rechnen, welche die
Aufmerksamkeit des Betrachters einerseits auf sich ziehen und zugleich doch wieder
von sich weg verweisen in das grössere Ganze des Lebenszusammenhanges, den sie
begleiten. Dies ist oftmals in der Architektur der Fall oder auch in der sogenannten
dekorativen Kunst, einer Kategorie, die - im Schatten des autonomen Tafelbildes -
immer noch negativ klingt. Die modernen Überschreitungen des autonomen
Bildfeldes oder Werkes haben diesen Begriffaber längst wieder rehabilitiert - wenn auch
nicht unter dem Namen des Dekorativen.

Damit wären wir bei einem zweiten Beleg. Die modernen «Erweiterungen» des

Kunstbegriffs, die verschiedenen Öffnungen auf Lebenskontexte sind auf der Basis
des überkommenen europäischen Kunstverständnisses nicht begreifbar.6 Immer
wieder können wir die Beobachtung machen, dass wir die Fremdheit und
Uneinlösbarkeit von Inhalten, die wir erfahren, nicht als einen Mangel empfinden,
obwohl wir sie nie völlig aufzulösen vermögen. Auch dies gilt von modernen
Kunstwerken.

An Brancusis Vogel (1926) z.B. liesse sich zeigen, wie die Vieldeutigkeit des
Gebildes uns gar nicht gestattet zu sagen, «was» da fliegt oder sitzt oder abhebt.
Zugleich ist die ganze visuelleLogik daraufabgestellt, einen eigenen Ortzu schaffen,
den Raum zu qualifizieren, eine Flugerfahrung komplexer Art zu erzeugen. Die
yieldeutigkeit und Unerreichbarkeit des Inhaltes stimuliert unser Betrachten.
Ähnliches Hesse sich an Giacomettis «Nase» (1947) oder an der bewusst schama-
nisierenden Coyote-Performance von Joseph Beuys zeigen (1974). Prinzipielle
Fremdheit manifestiert sich auch in solchen Werken der Moderne, wo Erhabenheit
(das Sublime) ins Spiel kommt, u.a. bei Barnett Newman. Es ging ihm ganz
ausdrücklich darum, mitderLJbergrösse des Bildes die Situation einerUnerfassbarkeit
zu erzeugen (besonders für den nahsichtigen Betrachter), in der er anerkennen muss,
dass wir uns der sichtbaren Totahtät betrachtend gerade nicht anzunähern vermögen,
geschweige sie vereinnahmen. Mit der Erfahrung des Sublimen würden wir zur
Anerkennung des Fremden - das gleichwohl ganz «da», ganz visuell präsent ist —

gezwungen.
Solche und andere Beispiele zeigen, dass die Moderne aufeiner tieferen Ebene als

derjenigen des stilistischen Zitates bzw. derFormübernahme mit aussereuropäischen
Werken zu korrespondieren vermag. Sie zeigen auch, dass die Vermittlung des

Dekorativen vermittelt sich also die eine Existenz des Kunstwerkes mit seinen externen
Bezügen und zwar so, dass das Künstlerische durch die äussere Gelegenheit und den Anlass
nicht geschwächt, sondern in der ihm möglichen Perfektion herausgebracht wird. Zu
beachten bleibt freilich, dass die Beziehung zwischen bildlicher Logik und kulturellem
Kontext im Falle von aussereuropäischen Kulturen besonderen Regeln folgt, die es zu
erforschen gilt. V gl. hierzu auch denBeitrag in diesem B and von Christian Kaufmann, «S til
und Kanon - zum Stilbegriff in der Ethnologie der Kunst - Versuch einer
Standortbestimmung», der vor allem die Rolle von Kanon und Topologie diskutiert.

6 Jenseits der etablierten Primitivismusdebatte, wie sie sich z.B. in dem von William Rubin
herausgebrachten New Yorker Ausstellungskatalog abbildet, gibt es noch ungenutzte
Möglichkeiten, die Veränderungen des europäischen Kunstdenkens im 20. Jh. methodisch
für das Verständnis aussereuropäischer Werke und Kulturen zu nutzen. Der Fall Beuys
böte sich dafür besonders an. Zur angedeuteten Brancusi-Analyse vgl. auch Boehm (1983:
535ff.).

143



Fremden im Eigenen kein Sonderfall ist, sondern eigentlich das Zentrum eines jeden
kulturellen Prozesses. Freilich gibt es höchst verschiedene Grade der Fremdheit, die
beim Alltäglichen beginnen und sich in aussereuropäischer Kunst paradigmatisch
verschärfen.

Unsere Konklusionen wären also - auf der Basis des revidierten Kunstbegriffes -
die Fremdheit, die uns begegnet, nicht unseren Begriffen schlechterdings zu
unterwerfen, sie einzuverleiben bis zur Unterscheidungslosigkeit mit uns selbst. Im
Gegenteil: die Exempel fremder Kulturen geben uns Gelegenheit, uns in die
Endlichkeit unseres Verstehens einzuüben, dessen humane Folge nicht Resignation
oder erkenntnistheoretische Skepsis ist, sondern die Anerkennung eines «Anderen»,
das wir erfahren. Gerade diese unaufgelöste Spannung, schon zwischen Ich und Du,
Wir und Euch, dem Eigenen und dem Fremden ist fruchtbar. Wir begreifen mehr und
besser, sowohl uns selbst wie den Gegenstand, wenn wir uns nicht nur selbst
bespiegeln, sondern Fremdheit anerkennen.

Literaturangaben

BOEHM Georg
1989. «Was heisst: Interpretation?», in: FRÜH C., R. ROSENBERG, und H.-P.

ROSINSKI (Hrsg.), Kunstgeschichte - aber wie? Berlin: Reimer, S. 13-26.
1983. «Mythos als bildnerischer Prozess», in: BOHRER K. H. (Hrsg.), Mythos und

Moderne. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 528-544.

GADAMER Hans-Georg
1960. Wahrheit und Methode. Tübingen: Mohr Siebeck.

GEERTZ Clifford
1983. Dichte Beschreibung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

IMDAHL Max
1981. Bildautonomie und Wirklichkeit. Zur theoretischen Begründung moderner

Malerei. Mittenwald: Mäander.

SCHUSTER Gisela
1987. «Nutzung der Erde: Töpferei in Aibom»,in: MÜNZELM. (Hrsg.),Neuguinea.

Nutzung undDeutung der Umwelt. Bd.I, Museum für Völkerkunde Frankfurt/M.,
S. 289-329.

SCHUSTER Meinhard
1987. «Totemismusals Deutung der Umwelt», in: MÜNZELM. (Hrsg.), Neuguinea.

Nutzung undDeutung der Umwelt. Bd.II, Museum für Völkerkunde Frankfurt/M.,
S. 560-577.

144



Texte zu den Abbildungen

Meinhard Schuster

Abbildungen 1 und 2: Feuerschalen aus Aibom, Iatmul, Papua New Guinea

Die grosse, am Rand verzierte Tonschale ist funktional nicht ein Behältnis, sondern
eine Feuerstelle, ein Herd. Abbildung 1 zeigt sie in ihrer Gebrauchsposition und in
ihren Grössenverhältnissen im Innern eines der Wohnhäuser mit Boden und Wänden
aus Holz oder anderem leicht brennbaren Material. Dieses wird durch die Schale vor
Feuer und Funkenflug geschützt.
Abbildung 2 zeigt ein anderes Stück in einer für Filmaufnahmen vorgenommenen
künstlichen Aufstellung im Freien. Die Anordnung des Feuerholzes zwischen zwei
umgestülpten kleineren Schalen und unter einer flachen Schale zum Backen von
Sagofladen ist deutlich sichtbar. Diese grossen Feuerschalen gelten als Verkörperung
einer weiblichen Urzeit-Gottheit, die - als Kulturheroin - die Töpferei brachte und
sich, wie die Mythik ereignisreich berichtet, schliesslich in einen Berg und damit in
den Ton verwandelte, den man aus diesem holt; so ist sie (nach unserer Logik)
prinzipiell in allen keramischen Erzeugnissen, nach klarer einheimischer Interpretation

aber insbesondere in den Feuerschalengegenwärtig, dieoben aufderausgezackten
Spitze, an Nase und Augen deutlich erkennbar, ihr Gesicht tragen. Es blickt auf das
Feuer in der Mitte des Schalenbodens herab - in ihren Schoss also, wo das Feuer einst
verborgen war und jetzt geborgen ist. Der in der Mythologie genannte Aufbewahrungsort

in der Scheide der Kulturheroin wird gleichsam bildhaft, durch die Anordnung

der umgestülpten Topfhalteschalen mit dem Feuerraum dazwischen, vorgeführt.
Geborgen im Schoss der Schale sind auch die anderen keramischen Kochgefässe, die
als Kinder der Gottheit verstanden werden. Der Gefässrand schwingt, ihren Armen
gleich, beidseitig aus, umfasst die Szene, schliesst damit das inhaltsschwere plastische

Bild formal ab undgestaltetes zugleich zueiner technisch höchstzweckmässigen,
runden, nach vorne sich absenkenden Schale. Künstlerische Form, gedanklicher
Inhalt (als Teil einer umfassenden Weltdeutung) und praktische Nutzung sind
untrennbar miteinander verbunden, wechselseitig aufeinander verweisend.

Abbildungen 3,4 und 5: Männerhaus Wolimbit, Kanganaman, Iatmul, Papua New
Guinea.

Die den Männern vorbehaltenen Kulthäuser, von denen jedes Dorf früher mehrere
besass, sind die zentralen Orte des religiösen und politischen Lebens. Im Erdgeschoss
der riesigen Bauten, die mit ihrem geschwungenen Giebeldach alle anderen Häuser
überragen, sind an den Längsseiten dieknapp mannshohen Sitzplattformen der Clane
nebeneinander angeordnet, liegen die mehrere Meter langen, geschnitzten
Schlitztrommeln und steht - als sakraler Mittelpunkt des Hauses - eine stuhlförmige
Holzskulptur, deren Lehne das Gesicht eines bedeutenden Vorfahren zeigt und
dessen geistige Gegenwart sichtbar macht.
Die Clane sind im Rahmen einer umfassenden, die Weltsicht im ganzen
strukturierenden Dualität in zwei Hälften geordnet, von denen die eine dem Wasser,
dem unterirdischen Raum und den dunklen Dingen zugeordnet ist, aber auch

145



«Mutter» heisst und sich als Vertreterin der primären Aspekte des Seins fühlt; die
andere Hälfte ist gedanklich mit dem festen Land, dem Berg, den oberen hellen
Dingen einschliesslich von Sonne und Feuer assoziiert, aber auch mit der
genealogischen Position des Sohnes -dadurch die männlich-weibliche Polarität hier
in eine generationenübergreifende, also die Zeitdimension bewusst einbeziehende
Sonderform umgestaltend.
In jedem Männerhaus sitzen die Clane entsprechend ihrer Hälftenzugehörigkeit
einandergegenüber, durch diese anschauliche Ordnung und durch ihrkomplementäres
rituelles Zusammenwirken die beiden Hälften als ein Ganzes bezeugend; entsprechend

ist das obere Geschoss mit seinem noch höheren Grad an Sakralität als
überfangender, einheitlicher Raum konzipiert Das Kulthaus als Ganzes ist eine
besondere Verkörperung der urzeitlichen Muttergestalt, die uns schon in ihrem die
Töpferei bringenden Aspekt in den Abbildungen 1 und 2 begegnet ist
An den Seiten des Kulthauses stehen zwischen den Sitzplattformen die grossen
Stützpfosten des Daches, in die in höchster künstlerischer Qualität menschen- oder
tiergestaltige Abbilder der jeweiligen - mythologisch auch mit Bäumen verbundenen

- urzeitlichen Clanvorfahren hineingearbeitet sind (Abb. 5), oft mit bildlichen
Hinweisen (zum Beispiel Tierdarstellungen) auf mythisches Geschehen, in dem
diese Ahnen wirkten, und durchgängig von Referenzen aufden Bereich des Wassers
in Form von Wellen und Seerosen umgeben. Die reliefartigen Skulpturen verlassen
kaum dieRundung des Stammes, siebleiben in ihn eingebunden, seine Baumhaftigkeit
nicht aufhebend. Ihre Funktion -Dach und obere Plattform zu stützen - zeigen die
Pfosten in eindrücklicher Anschaulichkeit als eine gleichsam materiell und geistig
erlebte: wie die Pfosten dem Gebäude, so geben die Ahnen der im Kulthaus
organisierten Gesellschaft den festen Halt.
Von der kosmologischen, von schöpfungszeitlichen Ereignissen sich herleitenden
Qualität des Kulthauses zeugen auch seine äussere Erscheinung und sein Ort in der
Landschaft, die dadurch selbst zu einer gestalteten wird. Die Kulthäuser stehen auf
einer freien, von zwei erhöhten Palmenreihen wie von zwei Ufern gesäumten
Grasfläche, die sich als langes Band, bisweilen gebogen und mehrere hundert Meter
lang, durch das Dorf zieht und den Kultplatz bildet (Abb. 3); dessen sakraler Rang
beruht darauf, dass er als Flusslauf und damit als Teil des einst die ganze Welt
bedeckenden Wassers gesehen wird - ein mythisches Bild, das sich eher von der
alljährlich erlebten, die urzeitliche Situation wiederholenden Überschwemmung des

Sepik-Beckens als von der Konzeption eines Meeres herleitet. Aus dem Wasser
bildete sich der feste Ort für die Menschen, wie eine schwimmende Grasinsel oder
ein Kanu auf dem Wasser treibend und bleibend des Haltes bedürftig; entsprechend
stand vor jedem Kulthaus - Kristallisationspunkt der menschlichen Siedlung
überhaupt - auf einem kleinen Hügel inmitten des weiten Platzes eine besondere Palme
zum rituellen «Anbinden» des Hauses, gerade so, wie ein Kanu an einem in den
Boden festgerammten Stockangebunden wird. Sofügtdie komplexe innere undäussere

Metaphorik dieser Sakralarchitektur nicht nur die Teile zu einem Ganzen, das

Soziale mit dem Religiösen und das Gegenwärtige mit dem Vergangenen zusammen,
sondern schliesst in ausdrucksstarker Bau- und Bildsprache auch scheinbar
Widersprüchliches ein: Festigkeit, Geborgenheit und machtvollen Anspruch, doch auf
unsicherem Grund, und das Aufragen gen Himmel, doch mit unaufhebbarer Rück-
bindung an eine gerade aus dem Wasser emporgestiegene Erde.

146



Weiterführende Literatur

SCHUSTER Meinhard
1969. «Die Töpfergottheit von Aibom»: in Paideuma (Wiesbaden) 15, S. 140-159.
1985. «Urzeit und Jenseits am mittleren Sepik», in: Jenseitsvorstellungen

verschiedener Völker. Akademie Völker und Kulturen. St. Augustin, S. 83-110.

SCHUSTER Gisela und Meinhard SCHUSTER
1975. Aibom (Neuguinea, Mittlerer Sepik), Töpferei (Backschale, Feuerschale,

Sa£o-Vo/-raisto/>/).EncyclopaediaCinematographica,E 1368, Begleitpublikation,
Institut für den Wissenschaftlichen Film, Göttingen.

STANEK Milan
1983. Sozialordnung und Mythik in Palimbei. Bausteine zur ganzheitichen

Beschreibung einer Dorfgemeinschaft der Iatmul (East Sepik Province, Papua
New Guinea). Basler Beiträge zur Ethnologie 23, Basel.

147




	Das Fremde und das Eigene

